


Reformationen vor Ort



Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte

Im Auftrag der Bradenburgischen Historischen Kommission e. V. 
und des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 

herausgegeben von Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann

Band 20



Lukas Verlag

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann (Hg.)

Reformationen vor Ort
Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur 

in Brandenburg und Sachsen im 16. Jahrhundert



Abbildung auf dem Umschlag: 
Georg Pencz: Inhalt zweierley predig, yede in gemein in einer kurtzen summ begriffen,  
Flugblatt mit Holzschnitt und Typendruck, 30,5 × 40,9 cm, Text von Hans Sachs,  
Nürnberg: Wolfgang Resch (Formschneider), 1529
© bpk Bildagentur, bpk 70137682

© by Lukas Verlag
Erstausgabe, 1. Auflage 2017
Alle Rechte vorbehalten

Lukas Verlag für Kunst- und Geistesgeschichte
Kollwitzstraße 57
D-10405 Berlin
www.lukasverlag.com

Reprographie und Umschlag: Lukas Verlag
Satz: Jörg Hopfgarten (Lukas Verlag)
Druck: Westermann Druck, Zwickau

Printed in Germany
ISBN 978-3-86732-265-2



Inhalt

Vorwort	 8

Einführung

Reformationen vor Ort	 11
Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur in Brandenburg und Sachsen  
im 16. Jahrhundert. Wege der Forschung und Perspektiven 
Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann

Reformen und Reformation?  
Ständische Ordnung und landesherrlicher Anspruch

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung	 35
Motive – Akteure – Bilanz
Frank Göse

Landstände und Reformation	 55
Das Beispiel Kursachsen (1523–1543)
Uwe Schirmer

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze	 78
Enno Bünz

Wie reformieren?  
Selbstbehauptung und Wandel sozialer Gruppen und Milieus  
im Widerstreit um die Durchsetzung reformatorischer Forderungen

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk	 93
Versorgungsprobleme, Verwaltungsfragen und neue Lebenswege vor dem 
Hintergrund einer Reformation auf dem Land
Sascha Bütow 

Eine Ballei wird evangelisch	 106
Selbstbehauptung und Wandel der Johanniter-Ballei Brandenburg  
in der Zeit der Reformation und des beginnenden Absolutismus
Christian Gahlbeck



Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark	 135
Das Beispiel Beetzendorf 
Christoph Volkmar

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?	 152
Die Reformation in den Städten der Altmark
Michael Scholz

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben	 168
Reformation(en) in einer geteilten Stadt und das sozialgeschichtliche Problem 
unterschiedlicher Geschwindigkeiten des Reformationsprozesses
Alexander Sembdner

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder	 204
Michael Höhle

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation 
in Rochlitz 1537	 216
Jens Klingner

Was glauben?  
Normen und Normierungsprozesse alter und neuer religiöser  
Gemeinschaften und konkurrierender konfessioneller  
Identitätsbildungen

Die brandenburgische Kirchenordnung von 1540	 235
Andreas Stegmann

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen 
Kirchenvisitationsakten des 16. Jahrhunderts	 289
Christiane Schuchard

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen,  
die sich »christlich« verhielten	 312
Klosterordnungen weiblicher Gemeinschaften in der Reformationszeit
Sabine Zinsmeyer

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute	 324
Lucian Hölscher



Was bleibt?  
Religiöse Transformationen im Spiegel der Kirchenausstattungen  
und der Nutzung kultureller Objekte und Rituale

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel  
der Kirchenrechnungen	 337
Julia Kahleyss

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche 
im 16. Jahrhundert	 348
Eine Spurensuche in den Kirchenrechnungen
Gotthard Kemmether

Was bleibt? Was kann weg?	 362
Die Umwandlung mittelalterlicher Kirchenausstattungen nach Einführung  
der Reformation in Brandenburg und in den Lausitzen
Peter Knüvener

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit	 390
Traditionen – Umbrüche – Neuansätze
Thomas Fuchs

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes 
bis ins 17. Jahrhundert	 409
Das Beispiel der Stundenliturgie im Brandenburger Domstift 
Andreas Odenthal

Anhang 

Autorinnen und Autoren	 443 
Orts- und Personenregister	 445



8 Vorwort

Vorwort

Der vorliegende Band ist die Frucht einer gemeinsamen Tagung der Brandenburgischen 
Historischen Kommission e. V., des Brandenburgischen Landeshauptarchivs, beide 
in Potsdam ansässig, und des Instituts für Sächsische Geschichte und Volkskunde 
e. V. in Dresden, die vom 9. bis 11. Juni 2016 im Archäologischen Landesmuseum 
Brandenburg in Brandenburg an der Havel stattfand. Der für die Tagung und die 
Tagungspublikation gleichermaßen gewählte Titel »Reformationen vor Ort. Christ-
licher Glaube und konfessionelle Kultur in Brandenburg und Sachsen im Zeitalter 
der Reformation« deutet den Gegenstand des Vorhabens wie das Anliegen der Ver-
anstalter an. Im Mittelpunkt steht die Reformation im 16. Jahrhundert, vor allem 
in dessen erster Hälfte, in den Kurfürstentümern Brandenburg und Sachsen, die in 
beiden Territorien bekanntlich ebenso gewichtige Gemeinsamkeiten, etwa in ihrem 
Ergebnis, dem lutherischen Landesstaat, wie bedeutende Unterschiede, etwa in der Art 
und Weise der reformatorischen Umgestaltung, aufweist und daher zur gemeinsamen 
und vergleichenden Betrachtung reizt. Der Titel verwendet dabei zur Kennzeichnung 
des bevorzugten Forschungsansatzes nicht zufällig den Plural »Reformationen« mit 
dem Zusatz »vor Ort«. Die Herausgeber haben sich in ihren konzeptionellen Über-
legungen nicht vorrangig von den gemeinhin, zumal in kirchengeschichtlichen Dar-
stellungen, herausgestellten politischen Daten und Ereignissen zu »der« Einführung 
»der« Reformation in Sachsen und Brandenburg leiten lassen. Sie bestimmte weit mehr, 
die Verläufe der reformatorischen Umbrüche und Neuerungen mit dem – gerade im 
letzten Vierteljahrhundert in Brandenburg und Sachsen – stärker erforschten spät-
mittelalterlichen religiösen Leben unter der Frage von Kontinuität und Diskontinuität, 
von Wandel und Beharrung zu verknüpfen, die ungleichzeitigen und ungleichartigen 
Wege zur Durchsetzung der Reformationen in ausgewählten Orten und Regionen 
und deren vielfältige Träger in unterschiedlichen Milieus einschließlich ihrer Gegner 
zu erhellen, die reformerischen und reformatorischen Ansprüche und Normen zur 
Verchristlichung des gesellschaftlichen Lebens zu untersuchen und die Ausformung 
christlicher – nicht allein protestantischer – Konfessionskulturen zu beleuchten.

Tagung und Tagungsband beruhen, wie der Blick auf die Veranstalter und Heraus-
geber zeigt, auf der Zusammenarbeit brandenburgischer und sächsischer Wissenschafts-
einrichtungen bzw. landesgeschichtlicher Forschungsinstitute und -gesellschaften. Die 
in ihnen tätigen Herausgeber dieser Veröffentlichung sind seit langem eng miteinander 
verbunden durch gemeinsame Überzeugungen von Aufgaben und Methoden der deut-
schen Landesgeschichtsschreibung. Sie sind vereint durch ihr wiederholt ausgewiesenes 
Interesse an einer zeitgemäßen vergleichenden Landesgeschichtsforschung sowie ins-
besondere an mehrfach ergriffenen und fortgesetzten Initiativen zur Neuaneignung des 
in der DDR lange bewusst vernachlässigten kirchen- und kulturgeschichtlichen Erbes 
der sogenannten Neuen Länder – deren Ursprünge sich in Brandenburg und Sachsen 



9

über ein Jahrtausend lang zurückverfolgen lassen –, in der Absicht, dass dieses Erbe 
von einer breiten Öffentlichkeit wieder wahrgenommen und zum Teil der eigenen 
historischen Erinnerung gemacht wird. Das Reformationsjubiläum 1517–2017 bot 
zusätzliche Gründe, die brandenburgisch-sächsische Kooperation in exemplarischen 
Beiträgen thematisch auf Schnittstellen zwischen Landeskultur-, Reformations- und 
Konfessionalisierungsgeschichte auszurichten.

Die im Herausgeberkreis maßgeblich von Heinz-Dieter Heimann ausgearbeitete 
Tagungskonzeption fand das Interesse und die Zuneigung der zahlreichen von den drei 
Veranstaltern angesprochenen Referentinnen und Referenten, die sich rasch für die 
Mitwirkung gewinnen ließen, ihre Vorträge hielten, die auf der gut besuchten Tagung 
von einem stets aufmerksamen und diskussionsfreudigen Publikum gehört wurden, 
und deren Druckfassung erarbeiteten. Das Brandenburgische Landeshauptarchiv, das 
Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde und die Arbeitsgemeinschaft Städte 
mit historischen Stadtkernen des Landes Brandenburg haben durch ihre finanziellen 
Förderungen die Tagung und den Tagungsband ermöglicht. Besonders erfreulich war 
die Beteiligung der Arbeitsgemeinschaft, besteht ihr vornehmliches Anliegen doch 
darin, das überkommene baukulturelle Erbe für Gegenwart und Zukunft zu be-
wahren, dazu die Kooperation zwischen Kommunen und Landesgeschichtsforschung 
anzubahnen und deren Ergebnisse in unterschiedlichen Formen in das allgemeine 
Bewusstsein der Bürgerinnen und Bürger zu heben. Der Reformationsgeschichte hat 
sich die Arbeitsgemeinschaft durch ihr Projekt »Prediger und Bürger – Reformation 
im städtischen Alltag« nachdrücklich angenommen.

Dem Brandenburgischen Landesamt für Denkmalpflege und Archäologischen 
Landesmuseum und seinem Direktor, Prof. Dr. Franz Schopper, ist dafür zu danken, 
dass die Tagung im Archäologischen Landesmuseum im ehemaligen Paulikloster 
in Brandenburg, also an einem von der Reformation unmittelbar betroffenen Ort, 
ausgerichtet werden und sich dabei dessen organisatorischer und personeller Unter-
stützung erfreuen konnte. Holger Schmidt MA übernahm in bewährter Weise die 
redaktionelle Bearbeitung der Beiträge, wofür ihm zu danken ist, ebenso wie Robin 
Richter, Hilfskraft am Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde, für die 
Erstellung der Register. Der Lukas Verlag für Kunst- und Geistesgeschichte in Berlin 
hat in mittlerweile langjähriger Zusammenarbeit auch diese Veröffentlichung in der 
von der Brandenburgischen Historischen Kommission und dem Brandenburgischen 
Landeshauptarchiv herausgegebenen Schriftenreihe »Studien zur brandenburgischen 
und vergleichenden Landesgeschichte« verlässlich betreut.

Potsdam und Leipzig, Ostern 2017 
Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann

Vorwort



Einführung



11

Reformationen vor Ort
Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur  
in Brandenburg und Sachsen im 16. Jahrhundert.  
Wege der Forschung und Perspektiven

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann 

Pfarrgemeinde und Kirchen
Eigenhändig urkundete der Priester Georg Holzendorf am 13. Oktober 1540 auf Bitten 
von Mathias von Jagow, Bischof von Brandenburg (1527–44), und des Domkapitels, 
in der Pfarre Ketzin mit der Filialkirche in Paretz seine »pfarrkynder« (Gemeinde) 
mit »lehre gotlichen worts«, Sakramenten und weiteren Aufgaben der »pfaremter« zu 
versorgen und die nach einem Brand zerstörte Pfarrkirche auszubessern. Ähnlich 
urkundete der Priester Johann Schulz am 30. Juni 1541, die ihm unter anderem auf 
Bitten der kurfürstlichen »visitatoren« verliehene Pfarre Etzin mit der Filialkirche 
Knoblauch zu versorgen, das »volck« (Gemeinde) mit Predigten, Sakramenten und 
Seelsorge zu betreuen sowie die Kirchengebäude instand zu halten.1 In Fortführung 
einer langen pfarrlichen Tradition, deren Anfänge in der Gründerzeit der christlichen 
Kirchenorganisation im Bistum Brandenburg liegen,2 und zugleich vor dem aktuellen 
Anspruch der von Kurfürst Joachim II. v. Brandenburg (1505–1571)3 nach längerer 

1	 Schössler, Wolfgang (Bearb.): Regesten der Urkunden und Aufzeichnungen im Domstift Bran-
denburg, Teil 2: 1488–1519/1545 (Veröffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 
54), Berlin 2009, Nr. 849, S. 285; Nr. 851, S. 289. 

2	 Kurze, Dietrich: Das Mittelalter. Anfänge und Ausbau der christlichen Kirche in der Mark Bran-
denburg (bis 1535), in: Heinrich, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Brandenburg, Berlin 
1999, S. 15–145, bes. S. 43–48. – Ders.: Bistum Brandenburg um 1500, in: Gatz, Erwin (Hg.): 
Atlas zur Kirche in Geschichte und Gegenwart, Regensburg 2009, S. 71, Nr. 22. – Exemplarisch 
Schich, Winfried: Stadt und Kirche im Havelland während des Mittelalters, in: Wichmann Jahr-
buch, N. F. 3 = Bd. 24/25, 1994/95, S. 61–85. – Ders.: Ecclesia forensis im 12. Jahrhundert. Die 
ecclesia forensis in Pasewalk. Markt- oder Sendkirche?, in: Beck, Friedrich; Neitmann, Klaus 
(Hg.): Brandenburgische Landesgeschichte und Archivwissenschaft. Festschrift für Lieselott Enders 
zum 70. Geburtstag (Veröffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 34), Weimar 
1997, S. 37–57. – Friske, Mathias: Die mittelalterlichen Kirchen auf dem Barnim. Geschichte – 
Architektur – Ausstattung (Kirchen im ländlichen Raum 1), Berlin 2000. – Janowski, Bernd; 
Schumann, Dirk (Hg.): Dorfkirchen. Beiträge zu Architektur, Ausstattung und Denkmalpflege 
(Kirchen im ländlichen Raum 3), Berlin 2004. – Ders.: Mittelalterliche Kirchen im westlichen 
Fläming und Vorfläming (Kirchen im ländlichen Raum 5), Berlin 2007. – Heimann, Heinz-Dieter: 
Frühe Kirchen – Gebaute Zeugen. Organisations- und Deutungsmerkmale der Kirchengebäude 
und mittelalterlichen Kirchenlandschaft in der Mark Brandenburg im Widerstreit des aktuellen 
Stadtumbaus, in: Brandenburgisches Landesamt für Denkmalpflege und Archäologisches Landes-
museum (Hg.): Kirchen des Mittelalters, Petersberg 2007, S. 8–21. – Riedel, Peter: Mit Mitra 
und Statuten. Bischöfliches Handeln in der spätmittelalterlichen Diözese Brandenburg (Studien 
zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 19), Berlin (in Vorbereitung).

Reformationen vor Ort



12

Vorarbeit 1540 im Druck veröffentlichten Kirchen=Ordnung im Churfurstenhum der 
Marcken zu Brandenburg / wie man sich beide mit der Leer und Cere / monien halten 
sol 4 versicherten hier die Gemeindepfarrer gegenüber den hergebrachten und neu ein-
gerichteten kirchlichen Institutionen und Rechtsträgern, ihre Verantwortung für die 
ihnen anvertrauten (Pfarr-)Gemeinden und die Pflege ihrer jeweiligen Kirchengebäude 
wahrzunehmen. Diese Beispiele gehören – eingedenk der Anforderungen der Kirchen-
ordnung und nicht unerheblicher Opposition in der Geistlichkeit mancherorts gegen 
deren Annahme5 – in eine Reihe ähnlicher Vorgänge der Zeit, in denen neu bestellte 
Pfarrer dieselben amtlichen Verpflichtungen übernahmen, wie sie ihre Vorgänger 
ganz genauso zu erfüllen hatten. Diese Urkunden schreiben mithin die Gegenwart 
der pfarrlichen Vergangenheit in die Zukunft fort und bringen zum Ausdruck, dass 
auf Grund der Ansprüche der neuen Kirchenordnung und der Verantwortung der 
Visitatoren keine neuen (Pfarr-)Gemeinden gebildet werden, sie folglich auch keinen 
Bruch mit der hergebrachten Pfarrei und der Nutzung der Kirchengebäude verfolgen. 

Damit sind hier – und über die reformatorischen und reformationszeitlichen 
Neuansätze und Umbildungen hinweg – die Pfarreien, die Pfarrgemeinde und ihre 
Kirchengebäude, als soziale und religiöse, als materielle und immaterielle Kontinui-
tätsfaktoren im Kontext der reformatorischen Auseinandersetzungen ausgewiesen. 
Entgegen vorschnellen Verallgemeinerungen, die die Einführung der Reformation vor 
Ort sogleich mit einem tiefgreifenden Bruch mit dem mittelalterlichen Herkommen 
verbinden, zeigen sich die Gemeinden als Kern reformerischer und reformatorischer 
Kommunikationsprozesse und damit mannigfach gestalteter Kontinuität religiöser 
Behauptungen, erneuerter Frömmigkeitsformen und schließlich christlich konfes-
sioneller Identitätsbindungen und -bildungen. Die Kirchengebäude sind folglich 
mehr als steinerne Zeugnisse: »Es sind mittelalterliche Bauten, die seit 450 Jahren der 
Mehrzahl evangelischer Gemeinden in der Mark als Gotteshäuser dienen, sie sind 
also eher Zeugen der mittelalterlichen Kirche als des Luthertums.«6

3	 Schulze-Feldmann, Finn: Kurfürst Joachim II. Gedrucktes Gedächtnis, in: Fischbacher, Tho-
mas (Hg.): Die Hohenzollern in Brandenburg (Einzelveröffentlichungen des Brandenburgischen 
Landeshauptarchivs 15), Regensburg 2015, S. 60–72. 

4	 Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 3, Leipzig 
1909 (ND 1970), S. 39–90. – Zur Entstehungsgeschichte der Kirchenordnung Höhle, Michael: 
Universität und Reformation. Die Universität Frankfurt (Oder) von 1506 bis 1550 (Bonner Beiträge 
zur Kirchengeschichte 25), Köln 2002, bes. S. 385–416. – Ders.: Ein »vermittlungstheologischer« 
Entwurf Georg Witzels für die kurmärkische Kirchenordnung von 1540, in: Wichmann Jahrbuch 
N. F. 7 = Bd. 42/43, 2002/03, S. 101–119. – Ferner dazu der Beitrag von Andreas Stegmann im 
vorliegenden Band.

5	 Gebauer, Johannes Heinrich: Die evangelischen Pfarrer des Brandenburger Domkapitels, in: 
Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 2, 1906, S. 30–67. – Ders.: Die 
Einführung der Reformation in den Städten Alt- und Neustadt Brandenburg, in: Forschungen zur 
Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, Bd. 13, 1900, S. 105–149. – Fröhner, Beate: Der 
evangelische Pfarrstand in der Mark Brandenburg 1540–1600, in: Wichmann Jahrbuch, Bd. 19/20, 
1965/66, S. 5–46. 

6	 Schmidt, Peter: Die märkischen Landkirchen in der Reformation, in: Heinrich: Kirche (wie 
Anm. 2), S. 244–254, hier S. 244.

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



13

In einem weitergreifenden Geschehenszusammenhang kann gerade die Mittel-
alterforschung auf profunde pfarreigeschichtliche Arbeiten verweisen und sie so auch 
als inhaltliche Wegweiser in diese Tagung einbringen:

Es gibt zudem keine andere Institution des Mittelalters, die in so vielfältiger Weise mit allen 
Ebenen von Kirche und Landesherrschaft, von Stadt- und Dorfgemeinde verflochten war. 
Seitdem die Christianisierung Mitteleuropas gegriffen hatte, war die Pfarrei ein selbstver-
ständlicher Bezugspunkt und Rahmen des alltäglichen Lebens breiter Bevölkerungsschichten. 
Die Pfarrei ist mehr als nur eine kirchliche Institution, sie hat sich zu einem tragenden und 
belastbaren Strukturelement der mittelalterlichen Kirche und Gesellschaft entwickelt und ist 
damit ein Baustein Europas geworden. Es lohnt sich, an diesem Bauwerk weiter zu arbeiten.7

In verwandten Perspektiven haben zumal mit den veränderten Arbeitsmöglichkeiten 
im wiedervereinigten Deutschland zumeist die landesgeschichtlich geleiteten For-
schungen zur Geschichte der Mark Brandenburg wie ferner der Mitteldeutschlands 
ein eindrucksvolles Bild von der Intensität spätmittelalterlicher Frömmigkeit sowie 
der Prägekraft und Beziehungsdichte der religiösen Gemeinschaften, der Ordens-
gemeinschaften, Stifte und Kommenden zwischen allen Schichten und in allen 
Räumen erbracht.8 Diese Arbeiten verweisen für die Mark Brandenburg auf das Ge-

7	 Bünz, Enno: Die Pfarrei im späten Mittelalter – Versuch einer Zusammenfassung, in: Ders.; 
Fouquet, Gerhard (Hg.): Die Pfarrei im späten Mittelalter (Vorträge und Forschungen LXXVII), 
Ostfildern 2013, S. 401–424, hier S. 424. – Bünz, Enno: Die mittelalterliche Pfarrei. Ausgewählte 
Studien zum 13. bis 16. Jahrhundert (Spätmittelalter – Humanismus – Reformation Reformation / 
Studies in the Late Middle Ages, Humanism and the Reformation 96), Tübingen 2017. – Ferrari, 
Michele Camillo; Kümin, Beat (Hg.): Pfarreien in der Vormoderne, Wolfenbüttel 2016.

8	 Heimann, Heinz-Dieter; Neitmann, Klaus; Schich, Winfried zusammen mit Bauch, Martin; 
Franke, Ellen; Gahlbeck, Christian; Popp, Christian; Riedel, Peter (Hg.): Brandenburgisches 
Klosterbuch. Handbuch der Klöster, Stifte und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, 2 Bde. 
(Brandenburgische Historische Studien 14), Berlin 2007, 2. Auflage 2009. – Der Himmel auf Erden. 
1000 Jahre Christentum in Brandenburg, hg. v. Kulturland Brandenburg, Berlin 2005. – Bergstedt, 
Clemens; Heimann, Heinz-Dieter (Hg.): Bischofsresidenz Burg Ziesar. Wege in die Himmelstadt: 
Bischof – Glaube – Herrschaft 800–1550 (Veröffentlichungen des Museums für brandenburgische 
Kirchen- und Kulturgeschichte des Mittelalters 1.2), Berlin 2005. – Pieper, Roland; Einhorn, 
Jürgen Werinhard (Hg.): Franziskaner zwischen Ostsee, Thüringer Wald und Erzgebirge, Pader-
born 2005. – Badstüber, Ernst; Knüvener, Peter (Hg.): Die Kunst des Mittelalters in der Mark 
Brandenburg. Tradition–Transformation–Innovation, Berlin 2008. – Neitmann, Klaus; Heimann, 
Heinz-Dieter (Hg.): Spätmittelalterliche Residenzbildungen in geistlichen Territorien Mittel-und 
Nordostdeutschlands (Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 2 / 
Veröffentlichungen des Museums für Brandenburgische Kirchen-und Kulturgeschichte des Mittel-
alters 3), Berlin 2009. – Bergstedt, Clemens; Heimann, Heinz Dieter u. a. (Hg.): Im Dialog mit 
Raubrittern und Schönen Madonnen. Die Mark Brandenburg im späten Mittelalter (Studien zur 
vergleichenden brandenburgischen Landesgeschichte 6), Berlin 2011. – Heimann, Heinz-Dieter: 
»Meisterstück« eines »Brandstifters«? Karls IV. Erwerb der Mark Brandenburg – gestern und heute, 
in: Richter, Jan; Knüvener, Peter u. a. (Hg.): Karl IV. Ein Kaiser in Brandenburg, Berlin 2016, 
S. 17–23. – Für Sachsen und Mitteldeutschland exemplarisch: Schlesinger, Walter: Kirchenge-
schichte Sachsens im Mittelalter, 2 Bde. (Mitteldeutsche Forschungen 27.1–2), Köln 1962, 2. Aufl. 
1983. – Kühne, Hartmut; Bünz, Enno; Müller, Thomas T. (Hg.): Alltag und Frömmigkeit am 
Vorabend der Reformation in Mitteldeutschland. Katalog zur Ausstellung, Regensburg 2013. – 
Bünz, Enno; Kühne, Hartmut (Hg.): Alltag und Frömmigkeit am Vorabend der Reformation in 

Reformationen vor Ort



14

wicht bisheriger landes- und kirchengeschichtlicher Forschungen zur Reformation9, 
wie sie zudem die noch anstehenden Herausforderungen erweiterter reformations-
geschichtlicher Grundlagenarbeit unterstreichen.10 Für Sachsen und Thüringen sind 

Mitteldeutschland. Begleitband zur Ausstellung »Umsonst ist der Tod« (Schriften zur sächsischen 
Geschichte und Volkskunde 50), Leipzig 2015. – Kühne, Hartmut; Bünz, Enno; Wiegand, Peter 
(Hg.): Johann Tetzel und der Ablass. Begleitband zur Ausstellung »Tetzel  – Ablass – Fegefeuer« 
in Mönchenkloster und Nikolaikirche Jüterbog vom 8. September bis 26. November 2017, Berlin 
2017. – Bünz, Enno in Zusammenarbeit mit Zinsmeyer, Sabine; Mütze, Dirk (Hg.): Sächsisches 
Klosterbuch. Die mittelalterlichen Klöster, Stifte und Kommenden im Gebiet des Freistaates 
Sachsen (im Druck). – Ders.: Schicksale von Mönchen und Nonnen in der Reformation. Ihre 
Zukunftsperspektiven nach der Aufhebung der Klöster im Kurfürstentum Sachsen, in: Greiling, 
Werner; Kohnle, Armin; Schirmer, Uwe (Hg.): Negative Implikationen der Reformation? 
(Quellen und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter der Reformation 4), Köln/Weimar 2015, 
S. 81–109. – Heimann, Heinz-Dieter: Klosterbücher überall – und was nun? Zwischenbilanz im 
Blick voraus, in: Bünz, Enno (Hg.): Neue Forschungen zu sächsischen Klöstern. Ergebnisse und 
Perspektiven, Leipzig 2017 (im Druck). – Schmies, Bernd: Das Wittenberger Franziskanerkloster 
im Gefüge der sächsischen Ordensprovinz, in: Hille, Andreas (Hg.): Die ehemalige Klosterkirche 
der Franziskaner in Wittenberg. Aktuelle Ausgabungen und neue Forschung, Halle/S. 2017 (im 
Druck).

9	 Stupperich, Robert: Die Eigenart der Reformation in der Mark Brandenburg, in: Delius, Hans-
Ulrich u. a. (Hg.): »Dem Wort nicht entgegen…«. Aspekte der Reformation in der Mark, Berlin 
1988, S. 13–30. – Heinrich, Gerd: Neue Kirchenordnung und »stille« Reformation. Die Residenz 
Berlin-Cölln, der Landesfürst und die »Luthersache«, in: Wichmann Jahrbuch, N. F. 1 = Bd. 30/31, 
1990/91, S. 49–69. – Schindling, Anton; Ziegler, Wolfgang (Hg.): Die Territorien des Reiches 
im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500–1650, Bd. 2, 
Der Nordosten (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), 
Münster 1990. – Heimann, Heinz-Dieter: Vorreformation und Reformation in landesgeschichtlichen 
Handbuchdarstellungen. Zur Aktualisierung der Wechselseitigkeit von landes- und reformations-
geschichtlicher Forschung und ihrer Vermittlung, in: Blätter für deutsche Landesgeschichte, Bd. 127, 
1991, S.  64–91. – Gundermann, Iselin: Kirchenregiment und Verkündigung im Jahrhundert 
der Reformation (1517–1598), in: Heinrich: Kirche (wie Anm. 2), S. 147–241. – Escher, Felix: 
Das Kurfürstentum Brandenburg im Zeitalter des Konfessionalismus: in: Materna, Ingo; Ribbe, 
Wolfgang (Hg): Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 231–290. – Göse, Frank: Das Ende 
des Mittelalters? Die Reformation in der Mark Brandenburg, in: Bergstedt/Heimann: Dialog 
(wie Anm. 8), S. 214–227. – Mentzel-Reuters, Arno; Neitmann, Klaus (Hg.): Preußen und 
Livland im Zeichen der Reformation (Tagungsbericht der Historischen Kommission für ost- und 
westpreußische Landesforschung 28), Grünberg 2014. – Wolgast, Eike: Die Einwirkung der 
Wittenberger Theologen auf die Reformation in Brandenburg, in: Herbergen der Christenheit, 
Bd. 28/29, 2004/2005, S. 89–101. – Ders.: Die Einführung der Reformation und das Schicksal 
der Klöster im Reich und in Europa (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 89), 
Gütersloh 2014, S. 133–143 (Sachsen), S. 143–154 (Brandenburg). Zur Situation der geistlichen 
Territorien, S. 231–249, zu den in der Mark Brandenburg und in Sachsen gelegenen Bistümern 
siehe Ders.: Hochstift und Reformation. Studien zur Geschichte der Reichskirche zwischen 1517 
und 1648 (Beiträge zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit 16), Stuttgart 1995. – Einen 
weitreichenden bibliographischen Überblick bietet Stegmann, Andreas: Bibliographie zur bran-
denburgischen Reformationsgeschichte, in: Lütcke, Karl-Heinrich (Hg.): Quellen und Literatur 
zur Reformation in der Mark Brandenburg. Beiträge zur Erforschung der brandenburgischen 
Reformationsgeschichte (Sonderband 2015 Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchenge-
schichte), Berlin 2015, S. 9–75. – Göse, Frank (Hg.): Reformation in Brandenburg (Schriften der 
Landesgeschichtlichen Vereinigung für die Mark Brandenburg, N. F. 8), Berlin 2017. 

10	 Über die Notwendigkeit des Forschungsprojekts »Brandenburgische Reformation« heißt es nach 
Blick auf jüngste Aussagen zum Verlauf der Reformation in der Mark Brandenburg und die Rolle 
der Kurfürsten dabei: »Insgesamt betrachtet ist die Überlieferung trotz aller ihrer mehrfach an-

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



15

jenseits profunder reformationsgeschichtlicher Untersuchungen aus spezifischem 
Kontext und zudem aus Anlass der »Lutherdekade« vielseitige Initiativen reforma-
tionsgeschichtlicher Forschungen anzuführen.11 Sie alle bieten mehr als nur günstige 
Voraussetzungen, spätmittelalterliche und reformationszeitliche Kirchen- und Lan-
desgeschichtsforschungen im vergleichenden Blick noch enger zusammenzuführen, 
um zu weiter differenzierenden Aussagen über den religiösen Wandel und Umbruch, 
über das Nebeneinander von Beharrung und Wandel des römischkirchlichen Glau-
bens und die Umstände des Wegs zur Einführung der Reformation nach der Lehre 
Martin Luthers zu kommen.

Aus verwandtem Forschungsinteresse in landesgeschichtlicher Perspektive gewinnt 
das von sächsischer und brandenburgischer Seite gemeinsam getragene Thema der 
Tagung sein inhaltliches Anliegen. Folglich verbindet die Autorinnen, Autoren und 
Herausgeber nicht allein die Veröffentlichung von aus Anlass der Tagung entstandenen 
profunden Einzelstudien. Vielmehr ist es die inhaltliche Vielfalt landesgeschichtlich 
geleiteter Forschungsansätze und -ansprüche im methodischen Spektrum zeitgemä-
ßer reformations- und konfessionskultureller Anliegen. Sie verengen damit nicht die 
Wahrnehmung der Bedeutung der Reformation oder der Gewichte der den reforma-
torischen Wandel mitbestimmenden Verantwortung der jeweiligen Landesherren. Sie 
zielen – jenseits der Tradierungen spätmittelalterlicher Frömmigkeitskultur – auch 
nicht auf regional erweiterte Beschreibungen der politischen Reichweite der »Ge-

gesprochenen Lückenhaftigkeit so umfassend und reichhaltig, dass es geradezu Forscherkohorten 
bedürfte, wollte man sie ausgiebig durcharbeiten und auswerten. Aber trotzdem kommt die branden-
burgische Landes- und Kirchengeschichtsforschung […] nicht darum herum, Erkenntnisfortschritte 
insbesondere durch die Erschließung und Auswertung der hier angesprochenen Archivbestände 
zu gewinnen.« Neitmann, Klaus: Quellen zur brandenburgischen Reformationsgeschichte in 
Staats-und Kommunalarchiven Berlin-Brandenburgs – Annäherungen an die archivalische Über-
lieferungslage, in: Lütcke: Quellen (wie Anm. 9), S. 77–114, hier S. 114. Gleiches ist für Sachsen 
zu konstantieren!

11	 Wartenberg, Günter: Wittenberger Reformation und territoriale Politik. Gesammelte Aufsätze, 
hg. v. Jonas Flöter, Markus Hein (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 11), Leipzig 
2013. – Junghans, Helmar: Die Ausbreitung der Reformation von 1517 bis 1539, in: ders. (Hg.): 
Das Jahrhundert der Reformation in Sachsen, Leipzig 22005, S. 37–68. – Marx, Harald; Holl-
berg, Cecilie (Hg.): Glaube und Macht. Sachsen im Europa der Reformationszeit. 2. Sächsische 
Landesausstellung, Dresden 2004. – Bünz, Enno; Rhein, Stefan; Wartenberg, Günther (Hg.): 
Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der 
Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005. – Dannenberg, Lars-Arne: 
Reformation auf dem Land. Der Oberlausitzer Adel und die lutherische Lehre, in: Heimann, 
Heinz-Dieter; Neitmann, Klaus; Tresp, Uwe (Hg.): Die Nieder- und Oberlausitz. Konturen 
einer Integrationslandschaft, Bd. 2: Frühe Neuzeit (Studien zur brandenburgischen und verglei-
chenden Landesgeschichte 12), Berlin 2014, S. 55–90. – Zu einer Reihe von Veröffentlichungen 
der Historischen Kommission für Thüringen: Greiling, Werner; Schirmer, Uwe: Thüringen im 
Jahrhundert der Reformation. Kultureller, religiöser und gesellschaftlicher Wandel zwischen Ende 
des 15. und Beginn des 17. Jahrhunderts. – Konturen eines Forschungsvorhabens, in: Zeitschrift 
für Thüringische Geschichte, Bd. 67, 2013, S. 315–331. – Zum Erzbistum Magdeburg: Jürgens-
meier, Friedhelm (Hg.): Erzbischof Albrecht von Brandenburg 1490–1545 (Beiträge zur Mainzer 
Kirchengeschichte 3), Frankfurt/M. 1991. – Scholz, Michael: Residenz, Hof und Verwaltung der 
Erzbischöfe von Magdeburg in Halle in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts (Residenzenforschung 
7), Sigmaringen 1998.

Reformationen vor Ort



16

meindereformation«.12 Sie öffnen nach den herangezogenen Quellen die Deutungs-
kategorien wie »Fürstenreformation«, »Stadtreformation« und »Reformation auf dem 
Land« im Blick auf die Laienfrömmigkeit und den gelebten Glauben. Ihr Angelpunkt 
ist je nach Perspektive das religiöse Leben in den Gemeinden und das mannigfache 
Nebeneinander herausgeforderter Glaubensbindungen sowie damit verbundener so-
zialer Beziehungen und Konkurrenzen in der Formierung entstehender religiöser und 
konfessioneller Milieus. Die Beiträge verdeutlichen nachdrücklich, dass die Analyse 
der konkreten Reformationsprozesse eine Aufgabe landesgeschichtlicher Forschung ist.

Aktualität historischer Jubiläen
Nicht zum ersten Mal begegnen sich Historikerinnen und Historiker aus Bran-
denburg und Sachsen aus Interesse an der Geschichte der Reformation. Zwischen 
aktuellem Reformationsgedenken, »Lutherdekade« und Reformationsjubiläum 2017 
sowie einer Fülle von Veröffentlichungen ist ausdrücklicher diese Stimme zu zitieren: 
»Für die Evangelische Kirchen ist das Jahr 1989 von besonderer Bedeutung, weil vor 
450 Jahren in Sachsen und in Brandenburg die Reformation endgültig eingeführt 
wurde. Damit kam die Reformation im heutigen Territorium der Deutschen De-
mokratischen Republik flächendeckend zu Geltung«, schrieb Bischof Dr. Gottfried 
Forck am 11. Juli 1989 zur Eröffnung der Ausstellung »450 Jahre Reformation in 
der Mark Brandenburg« im eben restaurierten Treppenturm des Berliner Doms. Die 
Sächsische Landeskirche würdigte das Jubiläum mit einem bis heute grundlegenden 
Überblickswerk.13 Themenverwandte Ausstellungen fanden im Dommuseum in 
Brandenburg an der Havel, in der Gertraudenkirche in Frankfurt (Oder) sowie in 
der St. Nikolaikirche in Prenzlau statt.

Welches Echo diese mit Leihgaben der Gemeinden »aus dem Brandenburger Land« 
bestückten Ausstellungen damals fanden, bliebe auch durch die zeitgeschichtlichen 
Forschungen noch näher zu würdigen.14 Der sich aufdrängende zeitgeschichtliche 

12	 Dem »Kommunalismus« und damit der »Gemeindereformation« als einer auf die Freiheitsgeschichte 
abzielende Klassifizierung und einem Gegenbegriff zur »Fürstenreformation« ging Peter Blickle in 
einschlägigen reformationsgeschichtlichen Studien wirkungsvoll nach. Blickle, Peter: Gemeinde-
reformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, München 1985. – Kritisch 
dazu Hamm, Bernd: Reformation »von unten« und Reformation »von oben«. Zur Problematik 
reformatorischer Klassifizierungen, in: Die Reformation in Deutschland und Europa (Archiv für 
Reformationsgeschichte, Sonderband Washington), Göttingen 1993, S. 256–293, und Ziegler, 
Walter: Reformation als Gemeindereformation? in: Archiv für Kulturgeschichte, Bd. 72, 1990, S. 
441–452; wiederabgedruckt in: Ders.: Die Entscheidung deutscher Länder für oder gegen Luther. 
Studien zu Reformation und Konfessionalisierung im 16. und 17. Jahrhundert. Gesammelte Auf-
sätze (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 151), Münster 2008, S. 189–200.

13	 Evangelisches Konsistorium in Berlin-Brandenburg; Domverwaltung der Oberpfarr- und Domkirche 
zu Berlin (Hg.): 450 Jahre Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin o. J. (1989). – Junghans, 
Helmar (Hg.): Das Jahrhundert der Reformation in Sachsen. Festgabe zum 450jährigen Bestehen 
der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Sachsen, Berlin 1989, erweiterte Neuausgabe Leipzig 
2005.

14	 Konsistorium der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg (Hg.): Die evangelische Kirche in 
Berlin. 450jähriges Jubiläum der Reformation in Berlin und in der Mark Brandenburg. 1. November 
1989 St. Nikolai Berlin-Spandau, Festbeiträge, Berlin 1989. In der Berliner Ausstellungsbroschüre 

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



17

Kontext aber lässt erahnen, dass zum Ende jener Ausstellung, datiert auf den 11. No-
vember 1989, für die meisten Menschen vor dem Dom und im Dom eine andere 
Zeit und Hoffnung galten. Hinter den weiteren Worten von Bischof Dr. Forck spürt 
man die politische Gegenwart indirekt, wenn es im Blick auf die Reformation heißt: 
»Es trat eine, ökumenisch gesehen, behutsame Reform des kirchlichen Lebens ein«. 
Diese Formulierung versteht man wohl nur angemessen, wenn man sich vor Augen 
führt, dass die Friedliche Revolution 1989 in den Kirchengemeinden, evangelischen 
wie katholischen, ihre Wurzeln hatte. 

Jene Ausstellungen und die Bemerkungen von Bischof Dr. Forck sind Geschichte, 
an die zu erinnern ist, weil sie als Wegmarken in ihrer Zeit auch zu erkennen geben, 
wie historische Jubiläen je nach ihrem Anlass die Geschichte gliedern und deuten.15 
Zwischen »450 Jahre Reformation« 1989 und »500 Jahre Reformation 1517–2017« 
gegenwärtig sind erkennbar mehr als nur ein paar Jahre vergangen. Zu erinnern 
ist wissenschaftsgeschichtlich an jene vom Ost-West-Systemkonflikt mitgeprägte 
Situation, in der die DDR offiziell dem Konzept der »Frühbürgerlichen Revolution« 
verpflichtet war, sowie daneben an methodisch-theoretische Neuansätze und Erträge 
in den Forschungen zur Theologie-, Frömmigkeits- und Konfessionsgeschichte aus 
entsprechenden Beschäftigungen mit dem 15. Jahrhundert.16 Dem jüngsten Reforma-

fehlt jeder Hinweis auf die gerade und dabei zeitgleich in den Kirchengemeinden gefestigte regime-
kritische politische Opposition und deren Aufruf »Schwerter zu Pflugscharen«. – Besier, Gerhard; 
Gestrich, Christoph (Hg.): 450 Jahre evangelische Theologie in Berlin, Göttingen 1989. – Lepp, 
Claudia: Reformationsjubiläum 1967 im geteilten Deutschland, in: Archiv für Politik und Zeit-
geschichte, Bd. 5–7, 2017, S. 41–46. – Bräuer, Siegfried: Luthers Karriere vom Fürstenknecht zu 
einem der größten Söhne des deutschen Volkes, in: Luther und die Deutschen. Begleitband zur 
Nationalen Sonderausstellung auf der Wartburg 4. Mai – 5. November 2017, hg. von der Wartburg-
Stiftung, Petersberg 2017, S. 75–80.

15	 Lehmann, Hartmut: Martin Luther und der 31. Oktober 1517, in: Münch, Paul (Hg.): Jubiläen, 
Jubiläen… Zur Geschichte öffentlicher und privater Erinnerung, Essen 2005, S.  135–153.  – 
Schönstädt, Hans-Jürgen: Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Römische 
Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiläums 1617, Wiesbaden 1978, 
S. 20–76 zu der sächsischen Initiative im Jahr 1617 für ein organisiertes Reformationsgedenken 
und der Gleichzeitigkeit des von Papst Paul V. am 12. Juni 1617 ausgeschriebenem besonderen 
Jubeljahres. – Leppin, Volker: Identitätsstiftende Erinnerung: das Reformationsjubiläum 1617, in: 
Hilberath, Bernd Jochen; Holzem, Andreas; Leppin, Volker (Hg.): Vielfältiges Christentum, 
Leipzig 2016, S. 45–69. – Laube, Stefan; Fix, Karl-Heinz (Hg.): Lutherinszenierung und Refor-
mationserinnerung, Leipzig 2002. – Wenz, Gunther: Das Reformationsjubiläum 2017. Historische 
Prolegomena, in: ders.: Grundlagen ökumenischer Theologie, Bd. 2, Göttingen 2015, S. 21–69.

16	 Zur Programmatik des Konzepts der »Frühbürgerlichen Revolution« und zu dem Deutungsmuster 
des Reformation, Bauernkrieg und mehrheitlich Thomas Müntzer verpflichteten parteigeleiteten 
Geschichtsbildes der DDR, in dem Martin Luther stark kontrastierend als »Fürstenknecht« gedeutet 
wurde, vgl. Wohlfeil, Rainer (Hg.): Reformation oder frühbürgerliche Revolution?, München 
1972. Dagegen: Rogge, Martin: Martin Luther. Sein Leben – Seine Zeit – Seine Wirkungen, Berlin 
1982. – Der Wandel hin zur Luthermemoria in den 1980er Jahren ist »ein fast makelloser Spiegel 
des sich wandelnden Verhältnisses der politischen Führung der DDR zu Begriff und Phänomen der 
deutschen Nation«; so Schorn-Schütte, Luise: Die Reformation, München 52011, S. 102. – Roy, 
Martin: Luther in der DDR. Zum Wandel des Lutherbildes in der DDR-Geschichtsschreibung, 
Bochum 2000. – Dorgerloh, Annette: Der Reformator als Held – 500 Jahre Lutherverehrung 
und Reformationsgedenken in der Kunst, in: Der Himmel auf Erden (wie Anm. 8), S. 145–153. – 

Reformationen vor Ort



18

tionsjubiläum ist eine Fülle thematisch anregender Publikationen geschuldet.17 Ohne 
auch nur annähernd alle diese Initiativen jetzt zu überschauen, zeichnet sich einge-
denk fortschreitender Quellenerschließungen eine weitere methodisch konzeptionelle 
Öffnung kirchen- und reformationsgeschichtlicher Anliegen mit Anschluss an kom-
munikations- und konfessionskulturgeschichtliche Diskurse im Spannungsverhältnis 
von Christentum und weiterer Moderne ab.18 Derartige Erkenntnisinteressen bleiben 
an die weitere Erschließung und Interpretation auch lokal- und landesgeschichtlicher 
Überlieferungen gebunden, wie umgekehrt.19 Die Beiträge dieses vorliegendes Bandes 
können in ihren jeweiligen methodischen Perspektiven und Analysen der einzelnen 
Quellenzeugnisse somit auch als neuerliche Argumente für das historische Verständnis 
des Christentums und der Konfessionen in der Geschichte der jungen Bundesländer 
über Sachsen und Brandenburg hinaus gelesen werden.

Bild- und Geschichtsverständnis
Bilder sind Argumente, sie machen Geschichte. Über die »Macht des Wortes« hin-
aus ist die »reformatorische Öffentlichkeit« zu einem vielseitigen Forschungsbegriff 
geworden.20 Bilder begleiteten und prägten zu einem bedeutenden Teil Ansprüche 

Deuschle, Matthias: Vergegenwärtigung der brandenburgischen Reformation im 19. Jahrhundert, 
in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgischen Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 181–204. – Hamm, 
Berndt; Moeller, Bernd; Wendebourg, Dorothea (Hg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhis-
torischer Disput über Einheit und Vielheit der Reformation, Göttingen 1990. – Hamm, Berndt: 
Von der spätmittelalterlichen reformatio zur Reformation. Der Prozess normativer Zentrierung von 
Religion und Gesellschaft in Deutschland, in: Archiv für Reformationsgeschichte, Bd. 84, 1993, 
S. 7–72. – Greschat, Martin: Der entrückte Konfessionsstifter. Luther-Rezeption in Westdeutsch-
land 1945–1990, in: Luther und die Deutschen (wie Anm. 14), S. 69–74.

17	 Exemplarisch: Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, München 
2012. – Kaufmann, Thomas: Erlöste und Verdammte. Eine Geschichte der Reformation, München 
2016. – Siehe ferner Anm. 29, 31. – Siehe auch den jährlichen gesondert erscheinenden Literatur-
bericht des Archivs für Reformationsgeschichte.

18	 Als wegweisend erwiesen sich die in der sozialgeschichtlichen Öffnung der Geschichtswissenschaft 
fruchtbar gemachten und bis heute fortgeschriebenen Konzepte zur Erforschung der »Laienfröm-
migkeit« sowie der »Konfessionalisierung«. Schreiner, Klaus (Hg.): Laienfrömmigkeit im späten 
Mittelalter. Formen, Funktionen, politisch-soziale Zusammenhänge (Schriften des Historischen 
Kollegs, Kolloquien 20), München 1992. – Ders.; Müntz, Marc (Hg.): Frömmigkeit im Mittelalter. 
Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen, München 2002. – Zeeden, 
Ernst Walter: Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und katholischen 
Reform (Spätmittelalter und Frühe Neuzeit 15), Stuttgart 1985. – Kaufmann, Thomas: Frühneu-
zeitliche Konfessionskulturen (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 207), Heidelberg 
2007. – Bünz, Enno: Alltägliche Frömmigkeit am Vorabend der Reformation – einführende Be-
merkungen, in: Alltag und Frömmigkeit am Vorabend der Reformation. Begleitband (wie Anm. 
8), S. 15–40. – Heimann, Heinz-Dieter; Schmies, Bernd: Franziskanische Ordensforschung im 
Angesicht der Geschichte der Provinz vom Hl. Kreuz. Frömmigkeit – Seelsorge – Wissenschafts-
geschichte, in: ders. (Hg.): Von der Reformation bis zum Ende des 19. Jahrhunderts (Geschichte 
der sächsischen Franziskanerprovinz von den Anfängen bis zum Ende des 20.  Jahrhunderts 2), 
Paderborn (in Druckvorbereitung). 

19	 Neitmann: Quellen (wie Anm. 10).
20	 Stello, Annika; Wennemuth, Udo (Hg.): Die Macht des Wortes. Reformation und Medienwandel, 

Regensburg 2016.

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



19

und Wirkungen der reformatorischen Botschaften, und sie spiegeln ferner über die 
Zeiten Verständnis, Anspruch sowie bisweilen den Gebrauch »der« Reformation in 
jeweiligen zeitpolitischen Kontexten. Bilder sind öffentliche Argumente, und sie 
wollen verstanden werden. Deshalb auch dieser Blick zurück: 1989 nutzten Bischof 
Dr. Forck und an seiner Seite der Kreis evangelischer Berliner Kirchenhistoriker als 
Titelbildmotiv ihrer Ausstellungsbroschüre ein bekanntes Grabepitaph. Sie verbanden 
das Anliegen der Ausstellung mit der Geschichte des Ausstellungsorts selbst, indem sie 
in ihrem Vorwort auf Abbildungen der Begegnung Martin Luthers mit Kaiser Karl V. 
auf dem Wormser Reichstag (1521) und der Bibelübersetzungen Martin Luthers und 
der Mitreformatoren Zwingli und Calvin sowie auf die Bedeutung des evangelischen 
Landesherrn Joachim II. in der Domkuppel hinwiesen. Damit und indem sie so jene 
Broschüre mit dem augenfällig demonstrierten Ausweis protestantischer Frömmig-
keitskultur titelten – womit sie sich gegen andere Bildmöglichkeiten aussprachen –, 
vermittelten die Verantwortlichen öffentlich den Anspruch protestantischer Erinnerung 
und damit ein Geschichts- und Selbstbewusstsein, das sich augenfällig von der offi-
ziösen Staatskultur der DDR absetzte. An den 1989 offenkundigen Zusammenhang 
von Bild- und Geschichtsverständnis ist mit Respekt zu erinnern. 

Die Geschichte der Reformationserinnerungen berührt Geschichtsphilosophie 
und politisches Zeitverständnis. Einen herausragenden Stellenwert besitzen darin 
die theologischen Schriften Martin Luthers sowie die seiner Person zugeschriebene 
Bedeutung, die durch die Zeiten auch zu einer Projektionsfläche unterschiedlichster 
Inhalte wurde. Das gilt in Teilen für das leitmotivisch von der Wittenberger Monumen-
talstatue Martin Luthers von 1821 abgeleitete und heute werbewirksam reproduzierte 
Lutherbild, das es zuerst aus seinem historischen Kontext heraus zu verstehen gilt. 
Historische Bildquellen sind stets mehr als nur Illustrationen. Die heute aktualisiert 
eingesetzten historischen Bildszenen des Reformationsgeschehens treffen nicht auf 
Menschen des 16. oder 19. Jahrhunderts, sondern auf die Öffentlichkeit einer hoch-
säkularisierten Gesellschaft, in der Religion und Religiosität teils als vergessen gelten, 
die teils ihre Religionslosigkeit als Verlust sozialer Bindungsvielfalt wahrnimmt und 
deshalb auch Religion neu nachfragt. D.h. aufs Ganze gesehen: Reformationsthema-
tische historische Bildmotive bedürfen jeweils spezifischer Erklärungen. 

Dafür ein aktuelles Beispiel: Im Land Brandenburg wird das Kulturland-Themen-
jahr 2017 »Reformation in Brandenburg« mit einem ersten Programmflyer beworben, 
der mit einer robust gestalteten Bildszene aus dem bis ins frühe 16. Jahrhundert von 
sehr vielen Pilgern aufgesuchten Wallfahrtsort Wilsnack aufmacht – kommentarlos. 
Dabei bedürfte gerade die gemeinte Szene und mehr noch dieses zudem erst um 1600 
publizierte Bildmotiv dringend zeitgemäßer Auf- und Erklärung.21 So wie das Motiv 

21	 Die Bildvorlage wurde nachweislich entnommen aus Wolf, Johannes: Lectionum memorabilium 
et reconditarum, Teil 2, Lauingae 1600 (Holzschnitt). – Das im spätmittelalterlichen Europa hoch-
populäre Pilgern nach Wilsnack zur Verehrung der dortigen Bluthostien hat die jüngere Forschung 
neu erschlossen: Ziesack, Anne-Katrin: »Multa habeo vobis dicere …« – eine Bestandsaufnahme 
zur publizistischen Auseinandersetzung um das Heilige Blut von Wilsnack, in: Jahrbuch für Ber-
lin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 59, 1993, S. 208–248. – Heimann, Heinz-Dieter: 

Reformationen vor Ort



20

auf dem Flyer genutzt wurde, dürfte es – ungeachtet der zweifelhaften Authentizität 
der in Szene gesetzten Handlungen selbst – heute vermutlich den Wenigsten verständ-
lich sein. Zu einem absehbaren Missverstehen des Bildmotivs kommt hinzu, dass in 
dessen unvermitteltem Gebrauch eine polemische Reformationspropanda nachklingt, 
die ebenfalls zu erklären bliebe.

Ein nicht weniger spannendes Motiv bildet das bildwürdig gewordene Glaubens-
zeugnis des brandenburgischen Kurfürsten Joachims II. vom November 1539, die 
Bildgeschichte seines Empfangs des Abendmahls in beiderlei Gestalt, des sogenannten 
»Spandauer Abendmahls«.22 Bereits zum 300. Jahrestag der Reformation erschien 
1839, veranlasst durch König Friedrich Wilhelm III., eine Erinnerungsmedaille, die 
auf der einen Seite diesen König zusammen mit dem Kurfürsten Joachim zeigt und 
auf der anderen Seite eben den Kurfürsten bei der Einnahme des Abendmahls in 
beiderlei Gestalt, dabei an seiner Seite – dies entgegen den Quellen – seine Mutter, die 
Kurfürstin Elisabeth.23 Tatsächlich aber hatte sich Elisabeth bereits zu Ostern 1527 zu 
Lehre und Ritus Martin Luthers bekannt, weshalb sie 1528 vom Berliner Hof nach 
Wittenberg und dann nach Kursachsen floh.24 Die Kurfürstin war 1539 gar nicht in 

Wilsnacklaufen – Wilsnackfahrten: Religiosität und Mobilität an der Schwelle zur Neuzeit. Wall-
fahrts- und Frömmigkeitsforschung gestern und heute »unterwegs« nach Wilsnack, in: Escher, 
Felix; Kühne, Hartmut (Hg.): Die Wilsnackfahrt. Ein Wallfahrts- und Kommunikationszentrum 
Nord-und Mitteleuropas im Spätmittelalter, Frankfurt/M. 2006, S. 21–41. – Hrdina, Jan; Küh-
ne, Hartmut: Pilgerziel Wilsnack – Anfänge eines europäischen Wallfahrtsortes, in: Bergstedt/
Heimann: Raubritter (wie Anm. 8), S. 194–206.

22	 Die Einführung der Reformation wird bislang mit dem Empfang des Abendmahls von Kurfürst 
Joachims II. in beiderlei Gestalt am 1. November 1539 verbunden, wobei umstritten ist, ob das in 
der Domkirche in Berlin-Cölln oder in der Spandauer Nikolaikirche geschah. Themel, Karl: Was 
geschah am 1. und 2. November 1539 in Berlin und Spandau?, in: Jahrbuch für brandenburgische 
Kirchengeschichte, Bd.  40, 1965, S.  24–85. – Gundermann: Kirchenregiment (wie Anm.  9), 
S. 158–162. Siehe dazu auch die Beiträge von Frank Göse, Andreas Stegmann und Andreas Oden-
thal im vorliegenden Band. 

23	 Schnell, Hugo: Luther und die Reformation auf Münzen und Medaillen, Berlin 1983, Nr. 329. – 
Tacke, Andreas: Klosterziegel contra Reichsziegel. Überlegungen zur Ikonographie und Ikonologie 
der Berliner Architektur und bildenden Kunst des späten Historismus, in: Maué, Hermann (Hg.): 
Realität und Bedeutung der Dinge im zeitlichen Wandel. Referate der Tagung am Germanischen 
Nationalmuseum in Nürnberg, 06.–08.10. 1993, Nürnberg 1995, S. 141–160. Der Autor macht 
nach dem Titel der Studie auf die konkurrierende Bildlichkeit reformatorischer bzw. konfessioneller 
Aussagen an öffentlichen Neubauten, zumal an Kirchengebäuden und wieder errichteten Gebäuden 
des Klosters in Lehnin aufmerksam. – Deuschle: Vergegenwärtigung (wie Anm. 15). 

24	 Nachweislich trachte der Kurfürst dafür der Kurfürstin nach dem Leben. Heinrich, Gerd: »Mit 
Harpffen, Paucken, Zimbeln und Schellen«. Martin Luther, die Kirchenreform und Landeskirchen, 
Herrschaft in der Mark Brandenburg, in den Herzogtümern Pommern und in Preußen, in: Look, 
Hans-Dietrich (Hg.): »Gott kumm mir zu hilf«. Martin Luther in der Zeitenwende, Berlin 1984, 
S. 27–57. – Gundermann, Iselin: »… weil der Markgraf sie wegen der Eucharistie in beiderlei Ge-
stalt einzumauern drohte…«. Elisabeth von Brandenburg – Luthers Anhängerin am Berliner Hof, 
in: Freybe, Peter (Hg.): Evangelisches Predigerseminar: Frauen fo(e)rdern Reformation: Elisabeth 
von Rochlitz, Katharina von Sachsen, Elisabeth von Brandenburg, Ursula Weida, Argula von 
Grumbach, Felicitas von Selmnitz (Wittenberger Sonntagsvorlesungen), Wittenberg 2004, S. 58–76. 

– Lilienthal, Andrea: Die Fürstin und die Macht. Welfische Herzoginnen im 16. Jahrhundert: 
Elisabeth, Sidonia, Sophia (Quellen und Forschungen zur Geschichte Niedersachsens 127), Han-
nover 2007, S. 57f. – Schattkowsky, Martina (Hg.): Frauen und Reformation. Handlungsfelder 

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



21

Spandau dabei. Das Bildmotiv gestaltete 1839 also den historischen Vorgang um und 
imaginierte mit Mutter und Sohn die Einführung der Reformation im Land, die es so 
gar nicht gegeben hatte. Das derartige Reformationserinnern brachte das Herrscher-
haus der Hohenzollern konfessionspolitisch zur Geltung, indem man jene Medaille 
zu offiziellen Anlässen ausgab und ferner mit der Landeskirchenverfassung die eigene 
Geschichtlichkeit in der Verantwortung für den »wahren« Glauben reklamierte.25

Solche und andere materialisierte Reformationserinnerungen sind Geschichte 
und zugleich Gegenwart. Aber deswegen repräsentieren diese Zeichen nicht das 
heutige Verständnis des historischen Reformationsgeschehens in den verschiedenen 
Wissenschaften. Sofern man sich denn heute jener historischen Bilder und Zeichen 
bedient, sind sie vor allem als eine Geschichtsquelle und als ein Erinnerungsträger 
mit eigener Geschichte und Deutung methodisch anzusprechen, um sie womöglich 
auf unser heutiges Verstehen verbildlichter historisch authentischer oder auch nur 
inszenierter Reformationsereignisse zu beziehen.

Das gilt auch für das diesem Tagungsband mitgegebene Titelbildmotiv. Das dazu 
gehörende Flugblatt Inhalt zweyerley predigt, yede in gemein in einer kurtzen summ 
begriffen erschien erstmals gedruckt 1529 in Nürnberg. Der bildlichen Darstellung 
im Holzschnitt folgt ein von Hans Sachs verfasster Text in Reimpaaren, in denen 
Hauptaussagen (»summ«) der evangelischen Lehre (»Euangelischen«) denen der päpst-
lichen (»Bebstlichen«) gegenüber gestellt und somit »fromme Christen« aufgefordert 
werden, sich zwischen diesen beiden Lehren zu entscheiden.26 Dieser Appell führt 
zum Kern der reformatorischen Auseinandersetzungen, zur Glaubensfrage, zur Frage 
nach dem »richtigen« Glauben, zu dem sich der gläubige Christ bekennen soll. Die 
Bildszene vermittelt in der Beziehung von Klerikern, Predigern und Gemeinde zeit-
typisch zugespitzt die Bedeutung der zunehmend zur Meinungsbildung eingesetzten 
öffentlichen Predigten. Klerus, Prediger und Laien bilden in dieser Auseinanderset-
zung die Hauptgruppen, Wort und Bild erweisen sich als Faktoren der darüber sozial 

– Rollenmuster – Engagement (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 55), Leipzig 
2016. – Die Korrespondenz der Herzogin Elisabeth von Sachsen und ergänzende Quellen, Bd. 1, 
hg. von André Thieme, Bd. 2, hg. von Jens Klingner (Quellen und Materialien zur sächsischen 
Geschichte und Volkskinde 3.1–2), Leipzig 2010–2017.

25	 Loock, Hans-Dietrich: Vom »Kirchenwesen« zur Landeskirche. Das Zeitalter der Reformen und 
der Konfessionsunion, in: Heinrich: Kirche (wie Anm. 2), S. 363–499. – Escher, Felix: Die 
katholische Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, in: ebd., S. 647–703. – Meiner, Jörg; Werquet, 
Jan (Hg.): Friedrich Wilhelm IV. von Preußen. Politik-Kunst-Ideal, Berlin 2014.

26	 Pencz, Georg (Inventor): Inhalt zweierley predigt, yede in gemein in einer kurtzen summ begriffen, 
Nürnberg 1529. – Moeller, Bernd: Die Reformation als Predigerbewegung, in: Martin Luther und 
die Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers, Nürnberg/
Frankfurt/M. 1983, Nr. 503, S. 382. – Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts 
im Spiegel illustrierter Flugblätter (Arbeiten zur Kirchengeschichte 57), Berlin 1992, S. 247ff. zu 
»antithetischen Kampfbildern«, die zudem die Bedeutung des Predigers herausstellen. Ein originelles 
Kampfbild ist das Epitaph für den Wittenberger Theologen Paul Eber, siehe Harasimowicz, Jan: 
Die Arbeiter im Weinberg des Herrn. Epitaph für Paul Eber (†) und seine Familie, in: Harasi-
mowicz, Jan; Seyderhelm, Bettina (Hg.): Cranachs Kirche. Begleitbuch zur Landesausstellung 
Sachsen-Anhalt Cranach der Jüngere 2015, Beucha/Markkleeberg 2015, S. 101–112.

Reformationen vor Ort



22

und medial ausgeformten »reformatorischen Öffentlichkeit«, an der mit Blick auf die 
Gemeinde erkennbar »Evangelische« und »Päpstliche« teilhaben.

Dieses Bildmotiv, so antithetisch predigtagitatorisch bis bekenntnishaft es 1529 
gemeint war, illustriert hier und heute hingegen methodische Grundrichtungen 
und inhaltliche Leitfragen konfessionsgebundener theologischer wie überhaupt all-
gemein fachübergreifend geübter Kultur-, Reformations- und Christentumsforschung. 
Demzufolge illustriert jene Bildszene von Predigern und Zuhörern ein sozial und ge-
meindlich gefasstes Glaubensgeschehen, über das ausgewählte Akteure im öffentlichen 
(Kirchen-)Raum ihren Zuhörern unterschiedliche Lehrmeinungen zur persönlichen 
Entscheidung vortrugen, wobei dem Bruch mit der Lehre der römischen Papstkirche 
zugesprochen wie ebenso auch widersprochen wurde. Dabei werden innerreforma-
torische Abgrenzungen ebenso angedeutet wie auch die weittragende Bedeutung 
der Prediger, der Mönche für die Durchsetzung wie ebenso für die Zurückweisung 
religiöser Erwartungen und reformatorischer Ansprüche ihrer jeweiligen Glaubens-
gruppen. In einem solchen Bildverständnis weist jenes Bildmotiv von 1529 hier auf 
ein Forschungssinteresse, das unter wachsender Einbindung der spätmittelalterlichen 
Entwicklungen in Kirche, Theologie, Frömmigkeit, Laienkultur und Herrschafts-
verfassungen einerseits und erst langfristig formierter christlicher Konfessionen und 
Konfessionskulturen andererseits den Glaubenswilligen und ihren Gemeinden gilt 
und das Reformationsgeschehen bzw. die damit verbundenen reformatorischen Be-
wegungen als einen von Anfang an kraftvollen komplexen Kommunikationsprozess 
anspricht.27

Reformationen vor Ort
Absichtsvoll zielt unter jener Bildszene die Thematik der Tagung »Reformationen vor 
Ort« darauf ab, über die jeweiligen gemeinde-, kultur-, sozial- und landesgeschicht-
lichen Aussagen der einzelnen Beiträge hinaus die über einen langen Zeitraum hin-
weg offengehaltenen verschiedenartigen und ungleichzeitigen Entscheidungsweisen 
bestimmter, gerade in kleinräumigen Abläufen um die reformatorischen Ansprüche 
konkurrierender Akteure und ihrer Kommunikationsprozesse zu erhellen. Damit 
bilden Beharren und Wandel die Brennpunkte des betrachteten Geschehens. Die 
vorgenommene Öffnung birgt zwei Chancen. Sie lässt Vorstellungen über »die« 
Einführung »der« Reformation als Folge einer eher monokausalen Entscheidung im 
Horizont erst nachgelagerter (nicht allein protestantischer) Konfessionalisierungen 
und Normierungskonkurrenzen überprüfen. Und sie öffnet damit die Frage, wie und 
wann die Einführung der Reformation in der Mark Brandenburg und in Sachsen 

27	 Exemplarisch Leppin, Volker (Hg.): Transformationen: Studien zu den Wandlungsprozessen in Theo-
logie und Frömmigkeit zwischen Spätmittelalter und Reformation, Tübingen 2015. – Kaufmann, 
Thomas: Der Anfang der Reformation. Studien zur Kontextualisierung der Theologie, Publizistik 
und Inszenierung Luthers und der reformatorischen Bewegung, Tübingen 2012. – Bünz, Enno; 
Fuchs, Thomas; Rhein, Stefan (Hg.): Buch und Reformation. Beiträge zur Buch- und Bibliotheks-
geschichte Mitteldeutschlands im 16. Jahrhundert (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten 
Sachsen-Anhalt 16), Leipzig 2014.

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



23

als abgeschlossen gelten kann. Ebenso gibt sie Raum, »die Deutungsvielfalt, die die 
Reformation hat über sich ergehen lassen müssen, zu entflechten, […] und damit – 
vielleicht – zur Weiterführung historischer Identitätsmuster beizutragen«.28

Soweit ermöglicht das Thema »Reformationen vor Ort« mit den hier versammelten 
Beiträgen einen nach den Quellen und Interessen mehrspurigen Weg zu verknüpfen-
der landes-, reformations- sowie kirchen- und konfessionsgeschichtlicher Forschung. 
Auch erweist sich forschungsstrategisch die inzwischen in vielen Einzelstudien 
neubedachte Verbindung von »Landesherrschaft und Reformation« neuerlich nicht 
als alter Hut.29 Diese Perspektive führt freilich nicht allein in die Verfassungs- und 
Rechtsgeschichte. Sie führt aus den Kontinuitäten und Brüchen der spätmittelalter-
lichen Frömmigkeit und der Rechtsordnung ebenso – und nicht erst infolge des 
Augsburger Bekenntnisses oder des Religionsfriedens (1555) – zu einer entsprechend 
früh anzusetzenden Konfessionalisierungsforschung im Blick auf das Verhältnis von 
Adelsherrschaften und Kirche30, auf die verschiedenen Verfahren der Annahme der 
neuen Lehre in den Städten sowie auf dem Land, auf die Auflösung der Klöster als 
Teil der Sozialgeschichte des (neuen) Klerus und der »gewesenen Mönche«31 sowie 

28	 Schorn-Schütte: Reformation (wie Anm. 15), S. 7. 
29	 Wolgast: Einführung (wie Anm. 9). – Leppin, Volker: Gottes Heil vor Ort. Stadt und Refor-

mation, in: Emig, Joachim; Leppin, Volker; Schirmer, Uwe (Hg.): Vor- und Frühreformation 
in thüringischen Städten (1470–1525/30) (Quellen und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter 
der Reformation 1), Köln 2013, S. 1–19. – Schirmer, Uwe: Vor- und Frühreformation in thü-
ringischen Städten. Eine Zusammenfassung, ebd. S.  437–462. – Rudersdorf, Manfred: Die 
Generation der lutherischen Landesväter im Reich. Bausteine zu einer Typologie der deutschen 
Reichsfürsten, in: Schilling, Anton; Ziegler, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeit-
alter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500–1650, Bd. 7: Bilanz 

– Forschungsperspektiven – Register, Münster 1997 (Katholisches Leben und Kirchenreform im 
Zeitalter der Glaubensspaltung 57), Münster 1997, S. 137–170. – Volkmar, Christoph: Reform 
statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen (1488–1525) (Spätmittelalter, 
Humanismus, Reformation 41), Tübingen 2008. – Bünz, Enno: Kirchenregiment und frühmoderne 
Staatsbildung – Entwicklungslinien deutscher Landesherrschaft (1450–1550), in: Die Reformation. 
Fürsten – Höfe – Räume. Internationale wissenschaftliche Tagung, hg. von Armin Kohnle u.a. 
(Quellen und Forschungen zur sächsischen Geschichte), Leipzig 2018 (im Druck).

30	 Schattkowsky, Martina: Adel und Reformation. Grundherrschaftliches Engagement zur Konfes-
sionsbildung im ländlichen Raum, in: Müller, Winfried (Hg.): Perspektiven der Reformations-
forschung in Sachsen. Ehrenkolloquium zum 80. Geburtstag von Karlheinz Blaschke (Bausteine aus 
dem Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde 12), Leipzig 2008, S. 125–133. – Volkmar, 
Christoph: Was hatte der Niederadel in Mitteldeutschland durch die Reformation zu verlieren?, 
in: Greiling, Werner; Kohnle, Armin; Schirmer, Uwe (Hg.): Negative Implikatoren der Re-
formation? (Quellen und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter der Reformation 4), Köln 2015, 
S. 373–400. – Bünz, Enno; Volkmar, Christoph: Adelslandschaft Mitteldeutschland. Tendenzen 
und Perspektiven der Forschung, in: dies.; Hörold, Ulrike (Hg.): Adelslandschaft Mitteldeutsch-
land (Schriften zur Sächsischen Geschichte und Volkskunde 49), Leipzig 2016, S. 111–149, bes. 
S. 136–145. – Volkmar, Christoph: Jörgs Junker. Landadel und Reformation im Mittelelberaum, 
Habil.-Schrift (masch.), Universität Leipzig 2016 (in Druckvorbereitung).

31	 Ziegler, Walter: Klosteraufhebungen im Zeitalter der Reformation in der Mark Brandenburg, in: 
Wichmann Jahrbuch, N. F. 1 = 30/31 (1990/91), S. 69–89. – Heinrich, Gerd: Besitzstand und 
Säkularisation in Brandenburg um die Mitte des 16. Jahrhunderts, in: Historischer Handatlas von 
Berlin und Brandenburg, Lfg. 33, Berlin 1970 (mit Erläuterungen). – Schmidt, Hans-Joachim: 
Klöster, Stifte und Orden in der Mark Brandenburg, in: Heimann/Neitmann/Schich: Kloster-

Reformationen vor Ort



24

in der Summe zu Beschreibung und Wahrnehmung verschiedener kultureller, nach 
und nach entstehender konfessioneller Räume und erst längerfristig formierter Kon-
fessionskulturen.32 

Die mit aufgeworfene Frage nach dem »christlichen Glauben«, nach der Verchrist-
lichung der frühneuzeitlichen Gesellschaft rückt die individuell und gemeindlich 
unterschiedlichen Entscheidungsverhältnisse und Abläufe über Glaubensbindungen 
und Glaubensfindungen, nicht allein die der Landesherren, damit Nahaufnahmen per-
sönlich wie gemeindlich gelebter Frömmigkeit sowie die Phasen behutsam entstehender, 
hybrider Konfessionsweisen im Spiegel der Visitationen, der Kirchenausstattungen, 
der Liturgie ins Zentrum des Interesses. Entscheidungen über den Glauben, über die 
gelebte Frömmigkeit brauchen offenbar ihre eigene Zeit, losgelöst phasenweise von 
Ansprüchen der normativen Setzungen der Kirchenordnungen und anderer Gesetze.

Die vorliegenden Beiträge verdeutlichen den reformatorischen Wandel in der 
Mark Brandenburg, im Kurfürstentum sowie im Herzogtum Sachsen und fallweise 
darüber hinaus als einen Prozess von Dauer. Dies verdeutlichen sie im vielseitigen und 
quellengestützten Blick auf unterschiedlich angelegte, religiös bestimmte Konflikte 
und Kommunikationsprozesse sowie auf damit verbundene herrschaftliche und soziale 
Verhältnisse. Im Blick auf religiöse Gruppen, Gemeinschaften und Gemeinden, also 
auch auf die Glaubenswelt von Angehörigen aller Ständegruppen, zeigt sich die Er-
möglichung eines neuen, an die Lehre Martin Luthers gebundenen Glaubens als ein 
an das spätmittelalterliche Verständnis von Kirche und Welt gebundener langwieriger, 
konfliktträchtiger und von Zwischenstadien divergierender christlicher Glaubensbin-
dungen gekennzeichneter religiöser Kommunikations- und Normierungsprozess. So 
beschreiben die Aufsätze – einschließlich der tatsächlichen Reichweite landesherrlicher 
Verantwortung und Gesetze in Fragen des Glaubens – religiöse Ansprüche und daran 
ausgerichtete Verhaltensweisen und Beziehungen, schließlich verwandte Frömmig-
keitsformen als neuformulierte reformationsgeschichtliche Forschungsanliegen. 

buch (wie Anm. 8), S. 18–47, bes. S. 35–41 mit den Detailkarten und der Übersichtskarte von 
Ellen Franke S. 44f. – Zur Lebensgeschichte »gewesener« Mönche: Bünz, Enno: Kaspar Güttel. 
Geistlicher an der Zeitenwende von Spätmittelalter und Reformation, in: Beyer, Michael; Flöter, 
Jonas (Hg.): Christlicher Glaube und weltliche Herrschaft. Zum Gedenken an Günther Warten-
berg, Leipzig 2008, S. 167–179. – Ders.: Schicksale (wie Anm. 8). – Heimann, Heinz-Dieter: Dr. 
Johann Briesmann (1488–1549). Barfüsser und gewesener Mönch. Hybride Konfessionskultur 
im Selbstzeugnis eines franziskanischen Gelehrten und Anhängers Martin Luthers, in: Kodzik, 
Johanna; Zientara, Wlodzimierz (Hg.): Hybride Identitäten in den preußisch-polnischen Stadt-
kulturen der Aufklärung, Bremen 2016, S. 173–188.

32	 Kaufmann, Thomas (Hg.): Frühneuzeitliche Konfessionskulturen, Heidelberg 2007. – Hölscher, 
Lucian: Geschichte protestantischer Frömmigkeit, München 2010. – Schlögl, Rudolf: Alter 
Glaube und moderne Welt, Frankfurt/M. 2013. – Holzem, Andreas: Christentum in Deutsch-
land, 1550–1850, 2 Bde., Paderborn 2015. – Zur forschungsstrategischen Kommunikation in der 
Frömmigkeitsforschung zwischen Mittelalter und Moderne entlang der Kategorie »religiöses Wissen« 
Holzem, Andreas: Die Wissensgesellschaft der Vormoderne. Die Transfer-und Transformations-
dynamik des »religiösen Wissens«, in: Ridder, Klaus; Patzold, Steffen (Hg.): Die Aktualität der 
Vormoderne. Epochenentwürfe zwischen Alterität und Kontinuität (Europa im Mittelalter 23), 
Berlin 2013, S. 233–267, bes. S. 239ff.

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



25

Die je nach Gegenstand Landes- und Reformationsgeschichtsforschung verbin-
denden Beiträge zielen mithin weniger auf die Bestimmung eines zeitlichen Kerns des 
»Systembruchs« der Reformation. Eher geben sie – jenseits der datierten Veröffent-
lichung der brandenburgischen und sächsischen Kirchenordnungen als einem Datum 
für den »Beginn« der Reformation – Fragen nach deren Abschluss eine neue Richtung, 
indem sie der »Vorreformation« und unterhalb des Staatskirchentums den mannig-
fachen Formen gelebter und behaupteter christlicher Glaubensbindungen zumal in 
den Gemeinden Raum geben.33 Die Wahrnehmung »der« Reformation erfährt im 
Blick auf den Wandel von Riten, Zeremonien, Lehren, deren Trägern und Vermitt-
lungsformen eine überwiegend gemeindegeschichtliche Vertiefung in der Perspektive 
allmählicher Konfessionalisierungsverläufe, teilweise jenseits der Bedeutung etwa des 
Augsburger Bekenntnisses (1530), des Augsburger Religionsfriedens (1555) oder des 
Konfessionswechsels von Kurfürst Johann Sigismund zum Calvinismus (1613). Die 
hier angesprochenen Handlungsräume gelten letztlich dem Spannungsverhältnis 
von Christentum und Moderne und so zugleich der vertieften Verknüpfung landes-
geschichtlicher Erkenntnisinteressen mit Fragen nach dem normativen Wandel in 
der Gesellschaft und den Staaten seit dem späten Mittelalter.34

33	 Auf die Diskurse konzeptioneller Verknüpfung von Spätmittelalter- und Frühneuzeitforschung, 
zumal für die Landesgeschichte, sowie auf die aus den jeweiligen Deutungskonzepten von Re-
formation abgeleitete Epochenzäsur kann nur verwiesen werden. Der Zentralperspektive des 
Bruchs zwischen Mittelalter und Neuzeit in der Reformation Martin Luthers stehen zumal in der 
Geschichtswissenschaft Entwicklungsbeschreibungen gegenüber, die eher auf Bedingungen der 
»Krise des Spätmittelalters« und über die Bedeutung der »Böhmischen Reformation« ein Reform-
kontinuum vom 14. bis ins frühe 17. Jahrhundert als Weg weiterer Moderne ausmachen. Hamm/
Moeller/Wendebourg: Reformationstheorien (wie Anm. 15). – Heimann: Vorreformation (wie 
Anm. 9). – Moeller, Bernd (Hg.): Die frühe Reformation in Deutschland als Umbruch (Schriften 
des Vereins für Reformationsgeschichte 199), Gütersloh 1998. – Hamm, Bernd: Abschied vom 
Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Plädoyer, in: Zeitschrift für Historische For-
schung, Bd. 39, 2012, S. 373–411. – Eberhard, Winfried: Reformation and Counterreformation 
in East of Central Europe, in: Brady, Thomas; Obermann, Heiko A. (Bearb.): Handbook of 
European History 1400–1600. Late Middle Ages, Renaissance and Reformation, Bd. 2, Leiden 
1995, S. 551–584. – Šmahel, FrantiŠek (Hg.): Häresie und vorzeitige Reformation im Späten 
Mittelalter (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloquien 39), München 1998. – Bünz, Enno: 
»Vorreformation«. Ein Forschungskonzept zwischen Landes- und regionaler Kirchengeschichte, 
Mittelalter- und Frühneuzeitforschung, in: Otte, Hans; Beyer, Michael; Winter, Christian 
(Hg.): Landeskirchengeschichte. Konzepte und Konkretionen (Herbergen der Christenheit, 
Sonderband 14 / Studien zur deutschen Landeskirchengeschichte 7), Leipzig 2008, S. 13–31. – 
Dass der Begriff »Vorreformation« erkenntnispraktisch das Ereignis der Reformation voraussetzt, 
begrenzt auch dessen Anwendung in der Analyse des vielfältigen spätmittelalterlichen Wandels. 
Mahlmann, Thomas: »Vorreformatoren«, »vorreformatorisch«, »Vorreformation«. Beobachtungen 
zur Geschichte eines Sprachgebrauchs, in: Frank, Günther (Hg.): Reformer als Ketzer, Stuttgart 
2004, S. 13–55.

34	 Thiessen, Hillard v.: Normenkonkurrenz. Handlungsräume, Rollen, normativer Wandel und 
normative Kontinuität vom späten Mittelalter bis zum Übergang zur Moderne, in: ders. (Hg.): 
Normenkonkurrenz in historischer Perspektive (Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 50), 
Berlin 2015, S. 241–288, bes. 274–285. – Beispielhaft fallweise auf die Mark Brandenburg und 
Sachsen Mart’a, Petr: Vorkonfessionelles, überkonfessionelles, transkonfessionelles Christentum. 
Prolegomena zu einer Untersuchung der Konfessionalität des böhmischen und mährischen Adels 
zwischen Hussitismus und Zwangskatholisierung, in: Bahlcke, Joachim; Lamprecht, Karen; 

Reformationen vor Ort



26

Die Beiträge beleuchten aus dem Forschungsstand ihres jeweiligen Themas ver-
schiedene Konstellationen, Formen und Faktoren religiös motivierter Umbrüche, 
womit sie im Licht ihrer Quellenanalysen Wandel und Beharrendes nebeneinander 
verdeutlichen. So können sie auch vorliegende Einschätzungen über die Frühzeit der 
Verbreitung der Lehre Martin Luthers etwa in der Mark Brandenburg neu gewichten. 
Bislang eher der Protestanismusforschung verbundene Zuschreibungen wie die einer 
»stille(n) Reformation« oder einer »lutherischen Reformation« sowie Aussagen zu einem 
»Klandestinprotestantismus«35 erfahren aus der Frage nicht nach »Konfessionalität«, 
vielmehr aber nach »Vor-Konfessionalitäten«, nach Frömmigkeitsformen und hybri-
den Glaubensbindungen einen erweiterten Kontext. Das Feld zur Erforschung der 
Religion, nicht allein der christlichen, in der frühneuzeitlichen Gesellschaft scheint 
im Rückblick eher noch größer zu werden. 

Aus den in diesem Band versammelten Beiträgen ergeben sich wegen der Bedeutung 
(vor-)konfessioneller Frömmigkeitsformen im Licht neubedachter Normenkonkur-
renzen und religiöser Vielfalt in der frühneuzeitlichen Gesellschaft weiterführende 
Forschungen. Nahe liegen Fragen nach den Lebenswegen »ehemaliger« Mönche 
und Nonnen und nach deren religiösen Identitäten, nach den Gemeinsamkeiten 
der städtischen Reformationen als überlandschaftlichem »Reformationsraum« einer 
»Neufiguration Europas«36, nach den Effekten der Umwandlung des klösterlich-kirch-

Maner, Hans-Christian (Hg.): Konfessionelle Pluralität als Herausforderung. Koexistenz und 
Konflikt in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Winfried Eberhard zum 65. Geburtstag, Leipzig 
2006, S. 302–331. – Zur theologischen Seite Büttgen, Philippe: Was heißt konfessionelle Ein-
deutigkeit? Konzeptionelle Überlegungen zum frühneuzeitlichen Begriff der doctrina, in: Pietsch, 
Andreas; Stollberg-Rilinger, Barbara (Hg.): Konfessionelle Ambiguität (Schriften des Vereins 
für Reformationsgeschichte 214), Gütersloh 2013, S. 27–39. – Heimann, Heinz-Dieter: Marien-
gesellschaft und Schwanenorden der Hohenzollern als religiöse Figurationen von Adelslandschaften 
im 15. bis ins 19. Jahrhundert, in: Wüst, Wolfgang (Hg.): Adelslandschaften – Kooperationen, 
Kommunikation und aristokratischer Konsens in Mittelalter, Früher Neuzeit und Moderne, Er-
langen (im Druck).

35	 Heinrich: Kirchenordnung (wie Anm. 9). – Stupperich: Eigenart (wie Anm. 9), S. 15 »heimliche 
Bewegung«. – Wolgast: Einführung (wie Anm. 9), S. 12, 144. – Stegmann, Andreas: Die »christ-
liche Reformation« im Kurfürstentum Brandenburg. Mittelweg zwischen Rom und Wittenberg 
oder lutherische Reformation?, in: Theologische Literaturzeitung, Bd. 141, 2016, S. 578–591. Siehe 
dazu auch die Beiträge von Andreas Stegmann und Andreas Odenthal im vorliegenden Band. 

36	 Zu Vorgängen der »Stadtreformation« in Einzeluntersuchungen bisher Neitmann, Klaus: Prenzlau 
im Zeitalter der Reformation und der Konfessionskämpfe, in: Geschichte der Stadt Prenzlau, i. A. 
der Stadt hg. v. Klaus Neitmann, Winfried Schich, Berlin 2009, S. 98–133. – Ders.: Laienwelt 
und Kirche im spätmittelalterlichen Beeskow, in: Krüger, Ekkehard; Schumann, Dirk (Hg.): 
Bürgerstolz und Seelenheil. Geschichte, Architektur und Ausstattung der Beeskower Marien-
kirche (Studien zur Backsteinarchitektur 5), Berlin 2012, S. 41–74. – Einen stadttopographischen 
Zugang zur Geschichte brandenburgischer und sächsischer Städte bietet die Initiative »Prediger 
und Bürger. Reformation im städtischen Alltag«, www.prediger-und-buerger.de. – Künftig die 
vor dem Abschluss stehende Potsdamer Dissertation von Felix Engel: Stadt und Reformation in 
der Mark Brandenburg. – Müller, Peter: Die Stadt als Reformationsraum und die Verbreitung 
reformatorischen Gedankenguts, in: Gehler, Michael; Müller, Peter; Nitschle, Peter (Hg.): 
Europa-Räume (Historische Europa-Studien 14), Hildesheim 2016, S.  145–156. – Donecker, 
Stefan: Städtische Reformationsräume an der Ostsee. Überlegungen zur Relevanz geistes- und 
kulturwissenschaftlicher Raumkonzepte für die Geschichte urbaner Reformation in Skandinavien, 

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



27

lichen Besitzes zugunsten der Landesherren und des Adels.37 Ebenso bliebe in weit-
reichender Perspektive der weiteren Formierung verschiedener konfessioneller Räume 
bzw. Identitäten unterhalb der reklamierten Landeskirche und der konfessionellen 
Homogenität des frühneuzeitlichen Fürstenstaats38 oder der in der brandenburgischen 
Landeshistoriographie früh begründeten Bedeutungstradition der Reformation und 
einzelner Landesherren dafür39, dann auch für das Geschichtsverständnis und die 
Geschichtspolitik in Preußen nach 1815 nachzugehen.40 

So kann Frank Göse die bisher stark an der Bedeutung des Landesherrn ausge-
richtete reformationsgeschichtliche Forschung um einige Mosaiksteine ständischer 

Livland und Niederdeutschland, in: ebd., S. 157–180. – Kaufmann, Thomas: Die Reformation – 
eine Neufiguration Europas, in: ebd, S. 181–185. – Exemplarisch die Ausstellung von Archivalien 
im Schloß Doberlug-Kirchain »Die letzten Mönche von Doberlug«, verantwortet vom Branden-
burgischen Landeshauptarchiv in Zusammenarbeit mit den Universitäten Rostock und Potsdam, 
bearbeitet von Sascha Bütow.

37	 Heinrich: Besitzstand (wie Anm. 30). – Hahn, Peter-Michael: Struktur und Funktion des bran-
denburgischen Adels im 16. Jahrhundert (Historische und Pädagogische Studien 9), Berlin 1979, 
S. 44f. – Heimann/Neitmann/Schich: Klosterbuch (wie Anm. 8) mit Einzelnachweisen. – Schu-
bert, Ernst: Fürstenreformation. Die Realität hinter einem Vereinbarungsbegriff, in: Bünz/Rhein/
Wartenberg: Glaube und Macht (wie Anm. 11), S. 23–49. – Lücke, Monika: Der landsässige Adel 
im Prozess der Säkularisierung der Klöster, in: Bünz/Volkmar: Adelslandschaft (wie Anm. 29), 
S. 285–305. – Volkmar: Reform (wie Anm. 28). – Vergleichsweise mit zu beachten Hrdklička, 
Josef: Evangelische Kirchenordnungen für adelige Herrschaften in Böhmen und Mähren zwischen 
1520 und 1620, in: Keller, Katrin; Mat’a, Petr; Scheutz, Martin (Hg.): Adel und Religion in 
der frühneuzeitlichen Habsburgermonarchie, Wien 2017, S. 21–41.  

38	 Siehe oben Anm. 34. – Asche, Mathias: Neusiedler im verheerten Land. Kriegsfolgenbewältigung, 
Migrationssteuerung und Konfessionspolitik im Zeichen des Landesausbaus, Münster 2006. – 
Lotz-Heumann, Ute; Missfelder, Jan-Friedrich; Pohlig, Mathias (Hg.): Konversion und Kon-
fession in der Frühen Neuzeit (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 205), Gütersloh 
2007. – Eberhard, Winfried: Konfessionelle Pluralität als grenzübergreifende Herausforderung, 
in: Heimann, Heinz-Dieter; Neitmann, Klaus; Tresp, Uwe (Hg.): Die Nieder- und Oberlausitz – 
Konturen einer Integrationslandschaft, Bd. 2: Frühe Neuzeit (Studien zur brandenburgischen und 
vergleichenden Landesgeschichte 12), Berlin 2014, S. 19–38. – Müller, Winfried: Konfessionel-
ler Pluralismus und Toleranz in der Ober- und Niederlausitz, in: ebd. S. 38–46. – Salatowsky, 
Sascha; Schröder, Winfried (Hg.): Duldung religiöser Vielfalt – Sorge um die wahre Religion 
(Friedenstein-Forschungen 10), Stuttgart 2016. – Strauss, Angela: Religiöser Regionalismus. 
Katholische Räume in Brandenburg im 18. Jahrhundert, in: Beck, Lorenz Friedrich; Göse, Frank 
(Hg.): Brandenburg und seine Landschaften. Zentrum und Peripherie vom Spätmittelalter bis 1800 
(Schriften der Landesgeschichtlichen Vereinigung für die Mark Brandenburg, N. F. 1), Berlin 2009, 
S. 221–245.

39	 Zu den in der neuhumanistischen Historiographie formulierten reformationsgeschichtlichen 
Legendenbildungen Winterhager, Wilhelm Ernst: Die Disputation gegen Luthers Ablaßthesen 
an der Universität Frankfurt/Oder im Winter 1518. Legendenbildung und kritischer Befund, in: 
Wichmann Jahrbuch, N.F. 4 = Bd. 26/27 (1996/97), S. 129–169. – Zum Ruhm Kurfürst Joachims II. 
für die Erhaltung des »wahren Glaubens« Greif, Ursula: Dichter und Herrscher in lateinischen 
Gedichten aus der Mark Brandenburg (16. und 17. Jahrhundert) (Spolia Berolinensia 26), Hildes-
heim 2006, S. 37ff. 

40	 Loock: Kirchenwesen (wie Anm. 25). – Zu den Eigentümlichkeiten der frühen landesgeschicht-
lichen Forschung Neitmann, Klaus: Adolph Riedel, der Codex diplomaticus Brandenburgensis 
und der Verein für Geschichte der Mark Brandenburg, in: Holtz, Bärbel (Hg.): Krise, Reform und 
Kultur. Preußen vor und nach der Katastrophe von 1806 (Forschungen zur Brandenburgischen 
und Preußischen Geschichte, Beiheft 11), Berlin 2010, S. 249–298. 

Reformationen vor Ort



28

Partizipation an der reformatorischen Bewegung erweitern und damit den Gesche-
henszusammenhang zwischen Staatsbildungsprozess und Konfessionsgeschichte 
gruppenbezogen verdeutlichen. Dabei gewannen oder erstarkten darüber nicht alle 
ständischen Gruppen in gleicher Weise, wenn überhaupt. Teils bremsend, aber auf 
Dauer fördernd wirkte vor allem der Adel über kapital- und finanzwirtschaftliche 
Bedürfnisse der Landesherren auf die reformatorischen Absichten ein, wie das ein-
drucksvoll die Erarbeitung der Kirchenordnung durch den Landesherren einerseits 
und der subtile Einfluss der ständischen Repräsentanten auf deren Umsetzung 
im Licht der Visitationsberichte andererseits zeigen. Der Handlungsspielraum der 
Stände wuchs, so dass deren Vertreter 1599, weit vor dem Konfessionswechsel des 
Kurfürsten zum Calvinismus (1613), eine »besondere Sensibilität […] und Sorge über 
den Bestand der lutherischen Lehre« beurkundeten. Frühzeitig also formierten die 
Landstände »ihren vehementen Widerstand« zur Abwehr flächendeckender Einfüh-
rung der »reformierten Konfession«. Im größeren ständegeschichtlichen Kontext und 
zugleich im detaillierten Bick auf eine reiche Quellenüberlieferung beschreibt Uwe 
Schirmer die Entwicklung in Kursachsen. Ausgehend von der tatsächlich begrenzten 
Reichweite der unmittelbaren Herrschaft des Landesherren wird deutlich, wieso er 
dann in einer »Tolerierungspolitik« die Ausbreitung der neuen Lehre »maßgeblich« 
förderte, womit wiederum »die religiöse Heterodoxie, die Amalgamierung religiöser 
und sozialer Ideen und Ansichten […] und ungelöste kirchenrechtliche Fragen« 
die Landstände zu vielerlei Beschwerdeschriften herausforderten. Der Bauernkrieg 
wurde hier zur entscheidenden Zäsur, mit der Folge, dass der Kurfürst zum »Träger 
und Antreiber« einer »Fürstenreformation« wurde, an der ab 1531 die Landstände 
»schließlich noch intensiv« mitwirkten. In der Sequestration der Güter der großen 
Stifts- und Klostergrundherrschaften gewannen die Städte und der Adel, in kleinerem 
Teil diente sie der Fundierung der Universitäten und neuen Fürstenschulen. In einem 
Perspektivwechsel auf die Landes- und Kirchengeschichtsschreibung erschließt Enno 
Bünz die erinnerungspolitische Einvernahme der Reformation als Vehikel sächsischer 
Landesidentitätsbehauptung gegenüber dem seit 1815 neugebildeten Preußen. Die 
dabei erschlossene begriffsgeschichtliche Analyse des Begriffs »Sachsen« führt über das 
Reformationsjubiläum von 1817 zu den landesgeschichtlich verschärften konfessions-
politischen Behauptungen, wonach »ohne die Etablierung des Vaterlandsbegriffs im 
politischen Diskurs […] das Aufkommen des Mutterlandsbegriffs für die Deutung 
der Reformation nicht denkbar« ist. Dieses, in den politischen Konstellationen des 
19. Jahrhunderts geprägte »Identitätspotential« fehlt dem in der Gegenwart unreflek-
tiert genutzten Begriffsverständnis jenes vielgenutzten Schlagworts. 

Die Beiträge des zweiten Blocks, die aus ihren jeweiligen Perspektiven verschiedene 
Träger, Orte und soziale Milieus sowie die ungleiche Wirkungsdauer auch gegenläu-
figer religiöser Erneuerungsanstrengungen in den Blick nehmen, veranschaulichen 
anstelle der Kompaktheit der Reformation die Vieldeutigkeit des religiös veranlassten 
Anspruchs auf einen Wandel in Kirche, Gesellschaft und Staat und greifen dement-
sprechend verschiedene Akteure und Handlungsorte auf. Sascha Bütow deutet aus 
verwaltungs- und sozialgeschichtlichem Anliegen die Auflösungsgeschichte des Klosters 

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



29

Dobrilugk neu und kann zeigen, dass hergebrachte und zeittypische herrschaftsrecht-
liche Konflikte durch reformatorische Ansprüche aufgeladen wurden, wofür die Aus-
strahlung Wittenbergs, teilweise Martin Luther selbst, wichtige Impulse gab. Jenseits 
der besitzrechtlichen Beanspruchung des beträchtlichen Klosterkomplexes durch den 
sächsischen Kurfürsten wird die Fürsorge und Verantwortung des Landesherrn für 
die Versorgung der verbleibenden Ordensangehörigen und Laien dargelegt. Die Bei-
spiele der Lebenswege ehemaliger Mönche, die als evangelische Pfarrer in den nahen 
Klosterdörfern predigten, zeigen, wie »die Reformation diese Kräfte zu integrieren 
verstand«. Christian Gahlbeck schildert an der »Selbstbehauptung« der Ballei Bran-
denburg des Johanniterordens einen für die weitere Gestaltung der Landesherrschaft 
und Konfessionskultur weitreichenden Wandel des größtenteils mit Einführung 
der Reformation endenden mittelalterlichen Ordenslebens in der Mark. Dabei wird 
teils eine Verlustgeschichte erkennbar, insoweit es keine Ordenspriester mehr gab 
und das geistliche Leben der Ordensgemeinschaft schwand, teils aus realpolitischen 
Gründen der Landesherr und der Generalpräzeptor mit Gewinn über die Einführung 
der Reformation das »Überleben der Ballei« sicherten. Christoph Volkmar lenkt den 
Blick auf die ländliche Altmark, eine in ihren Möglichkeiten oft (noch) unterschätzte 
Brückenlandschaft, und beleuchtet auf lokaler Ebene die Reichweite landsässiger Ge-
walten gegenüber kirchlichen Autoritäten. Er spricht sich »ohne Vorfestlegung auf ein 
Narrativ« für eine verstärkte Adelsforschung aus, da der Niederadel als Lehnsträger, 
als Gerichtsherr, als Inhaber des Kirchenpatronats und als Mitglied der Landstände 
diverse Funktionen ausübte. Das untersuchte Beispiel eines Strukturkonflikts zwi-
schen lokaler Kirchenherrschaft und landesherrlichem Kirchenregiment verweist auf 
ein »mehrdimensionales Bild von den Umbruchs- und Aushandlungsprozessen der 
Reformation auf dem Land«. Für die altmärkischen Städte nutzt Michael Scholz zur 
Analyse reformatorischer Vorgänge die methodische Opposition der Begriffe »Fürs-
tenreformation« und »städtische Volksbewegung«, um entlang einer zuletzt von Eike 
Wolgast formulierten Typologie im Wirken der Visitatoren und neubestellten Pfarrern 
ab 1540 zu einer »landesherrlichen ›Vollendung‹ der Reformation« zu kommen. Dem 
stellt er zuvor in einer subtilen Beobachtung einer Reihe früher stadtreformatorischer 
Äußerungen, insbesondere in Tangermünde und Stendal, die Chancen einer »Ge-
meindereformation« gegenüber. Ähnlich, doch methodisch weitergehend erläutert 
Alexander Sembdner für die Bischofsstadt Naumburg an der Saale die lokalen Ereig-
niszusammenhänge des Reformationsprozesses nach 1525 und bis in die Mitte des 
16. Jahrhunderts nach »unterschiedlichen Geschwindigkeiten in den jeweiligen Pfarr-
sprengeln« und nach den Akteuren Pfarrgemeinde, Stadtrat, Domkapitel, Wettiner, 
so dass seine Untersuchung »sozialgeschichtliche Komponenten des Reformations-
prozesses oder vielmehr: der Reformationsprozesse« charakterisiert. Die Komplexität 
des reformatorischen Vorgangs wird als Überwindung eines Zustands normativer 
Unordnung gedeutet, indem die Einführung der neuen Lehre als ein Ringen um ein 
»Kollektivgut« mit der Folge fassbar wird, dass Bürger und Einwohner vor Entschei-
dungen standen, »zu welcher Gemeinschaft von Gläubigen sie gehören wollten.« So 
»einte die Reformation am Ende auch nicht […] die geteilte Stadt«. 

Reformationen vor Ort



30

Michael Höhle zeigt zwei verbundene Prozesse, die über die Wechselwirkungen 
zwischen Kirchen- und Universitätsreform miteinander verbunden waren: die Um-
strukturierung der Universität und die Formulierung der vom Kurfürsten einge-
nommenen Haltung, der »via media«, gegenüber der lutherischen Lehre als eigener 
Reform der Kirche. Neben dem Wandel der Studieninhalte, wie ihn zeittypisch und 
unabhängig von der religiösen Fragestellung viele Universitäten erfuhren, wird über 
konkurrierende Konzepte und die landesherrliche Berufungspolitik im Kontext der 
ersten Kirchenordnung (1540) die Formierung als lutherische Landesuniversität, in 
der sich bald die wachsende Entfremdung der Konfessionen spiegelte, sozial- und 
kommunikationsgeschichtlich differenziert nachgezeichnet. Jens Klingner analysiert 
anknüpfend an Forschungen Günther Wartenbergs und auf Grundlage der Brief-
korrespondenzen die persönliche Glaubensbindung der Herzogin Elisabeth von 
Sachsen sowie die politischen Umstände und gemeindlichen Initiativen der gegen 
den katholischen Dresdner Hof behaupteten Einführung der Reformation im Herr-
schaftsbereich ihres Rochlitzer Wittums zwischen 1537 und 1547. Einsichtig wird 
dabei die aufeinander bezogene Entwicklung zwischen persönlicher Bildung des 
Glaubens und politisch gestützter Einführung der Reformation. Blieb zunächst ihr 
»Bekenntnis […] ein privates bzw. persönliches Zeugnis«, so verdankt sich die Be-
hauptung der Reformation ihrem kommunizierten Vertrauensverhältnis, das durch 
ihre »ausgeprägte selbstbewusste […] Persönlichkeit« sowie von »Verwandtschaft, 
Glaube und Generation« gekennzeichnet ist. 

Die Intensität des Ringens um eine erneuerte Ordnung (die »normative Zentrie-
rung« Berndt Hamms) vor Ort beschreiben die folgenden Beiträge mit besonderem 
Blick auf die Genese und Reichweite landesherrlicher Vorgaben, Gesetze und Kirchen-
ordnungen. Eingebettet in die anstehende Neuedition analysiert Andreas Stegmann 
Aufbau, Intention und Bedeutung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540, 
da Kirchenordnungen »neben den Schriften und Briefen der reformatorischen Theo-
logen die frühesten aussagekräftigsten Quellen für den reformatorischen Umbruch 
und dessen Bewältigung« sind. Die Kirchenordnung von 1540 bestimmt er als »Grün-
dungsdokument der evangelischen Landeskirche im Kurfürstentum Brandenburg und 
Anfangspunkt der Ausbildung einer lutherischen Konfessionskultur in der Mark«. 
Diese Ordnung, die unter verschiedenen theologischen und persönlichen Einflüssen 
formuliert wurde, verdeutlicht gleichwohl die umfassende Verantwortung des Kur-
fürsten, da die »gesamte Ordnung aus seiner obrigkeitlichen Verantwortung ergeht«. 
Sie »macht unzweifelhaft klar, dass die kirchliche Selbstverwaltung der Kontrolle des 
Landesherrn unterstellt war und dass die Diözesanbischöfe nur im Rahmen der vom 
Landesherrn gegebenen Ordnung amtieren konnten«. Der Landesherr nahm mithin 
die »obrigkeitliche Verantwortung für die Einförmigkeit der Gottesverehrung« in An-
spruch. Wie langwierig sich indes die Durchsetzung dieser landesherrlichen Intention 
vor Ort und in den verschiedenen Gemeinden hinzog, führt Christiane Schuchard 
in ihrer quellennahen Analyse brandenburgischer Kirchenvisitationen von der Mitte 
des 16. Jahrhunderts bis ins beginnende 17. Jahrhundert insbesondere für Berliner 
Pfarreien vor. Die diagnostizierten seelsorgerischen, kirchen- und besitzrechtlichen 

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



31

Vorgaben und Interventionen zeigen, dass der Kurfürst »zwar der Hauptakteur, nicht 
aber der einzige Akteur« war, was auf die Bedeutung einzelner Funktionsträger und 
die der Landstände verweist. Folglich spiegeln die Visitationsakten den Umgang vor 
Ort mit konstanten Konflikten wider, wie auch bis in 1550er Jahre »eine Definition, 
was als rechtgläubig zu gelten hatte«, fehlte. Unterhalb der »recht ähnlich« verlaufenden 
Einführung der Reformation in den Klöstern im Kurfürstentum und Herzogtum 
Sachsen beschreibt Sabine Zinsmeyer aus den 1527 bzw. 1539 beginnenden Visitationen 
die Aufhebungen der Nonnenkonvente als administrative Verfahren in eher sozial-
geschichtlicher Perspektive. Die dazu herangezogenen »Jungfrauenordnungen« und 
Visitationen konkretisieren die Regelungen der persönlichen Versorgungsansprüche 
und ebenso die Abwehrhaltungen der Nonnen gegen die Auflösung ihrer Konvente. 
Darüber treten normative Unklarheiten zwischen den Handlungsmaximen der Visi-
tatoren und dem »christlichen« Selbstverständnis der Nonnen hervor, was strukturell 
darauf hindeutet, »dass es eine radikale Umstellung vom alten auf den neuen Glauben 
in den sächsischen Frauenklöstern nicht gegeben hat«.

Im erweiterten Rahmen eines Abendvortrags eignet sich Lucian Hölscher das 
Tagungsthema vehement an, um dessen Problematik wissenschafts-, religions- und 
strukturgeschichtlich von der »neuen Frömmigkeit« im 15. Jahrhundert bis zu den 
religionspolitischen Verhältnissen unserer Gegenwart auszuleuchten. Als analytischer 
Wegweiser dient dazu ein erweitertes Verständnis des Wirksamwerdens von Refor-
mation, das die Reformprozesse der katholischen Kirche sowie den europäischen 
Kontext der vielfältigen Anstrengungen religiöser Erneuerungen einschließt, mit 
der Konsequenz, dass die bisherige Nutzung des Paradigmas »Konfession« für die 
»Strukturierung der religiösen Landschaft in der Frühen Neuzeit« zurückzuweisen 
ist. Stattdessen wird für eine zu verstärkende frömmigkeitsgeschichtliche Genese in 
der Perspektive entstehender Konfessionskulturen argumentiert. Denn in der frühen 
Neuzeit gab es »noch keine einheitliche von der katholischen scharf unterscheidbare 
protestantische Frömmigkeitskultur«, woraus folgt, »weniger die staatsbildende Kraft 
der Religionsgemeinschaften als vielmehr ihre identitätsbildende Kraft« und die 
»mächtige Anziehungs- und Gestaltungskraft« der Religion zu erkunden. 

Die im vierten Teil enthaltenen Beiträge erweitern die Diskussion der Tagung und 
die Frage der Glaubensbindungen auf den Umgang mit materiellen und immateriellen 
Kulturzeugnissen, die Ausstattungen der Kirchen, die Liturgie, die Entstehung pro-
testantischer Pfarrer- und Gemeindebibliotheken. Danach sind für die behandelten 
Transformationsprozesse mit Einführung der Reformation nicht »Bilderstürme« cha-
rakteristisch gewesen, eher ein Beharren auf mittelalterliche Ausstattungsgegenstände 
mit einem über die nächsten Jahrhunderte erlahmenden Festhalten an Tradierbarem, 
neben einer in Teilen immensen Verlustrate an Liturgica durch Verkauf, Umnut-
zung und Neukonzeption der Kirchenausstattungen. Bemerkenswert ist dabei die 
Verlagerung städtischer Objekte in Pfarrkirchen nicht nur benachbarter Dörfer. So 
zeigen auch diese Beiträge in ihren spezifischen Quellen Kommunikationsprozesse, 
in denen die Gemeinden in der Mitte standen und die die Forschung seit einiger Zeit 
konzeptionell als »Kommunikation unter Anwesenden« (Rudolf Schlögl) anspricht. 

Reformationen vor Ort



32

Für Brandenburg und Sachsen führen die Beiträge dabei zudem die in den letzten 
Jahren geleistete Dokumentation des kulturellen Reichtums der spätmittelalterlichen 
Kirchenausstattungen und der regionalen Kunstlandschaft vor Augen. 

Die von Julia Kahleyß neugelesenen Kirchenrechnungen vermitteln retrospektiv 
»lebensnah und detailgetreu« Einblicke in die seit Hartmut Boockmann und Bernd 
Moeller vielfach ausgedeutete intensivierte spätmittelalterliche Bildfrömmigkeit am 
Beispiel der Zwickauer Kirchengemeinden. Weniger spontane Konflikte als die lang-
wierigen Auseinandersetzungen um den Erhalt oder den Verkauf von Ausstattungs-
gegenständen bis ins 19. Jahrhundert werden sichtbar. Sie veranschaulichen langfris-
tige Wirkungen des reformatorischen Umbruchs in der Formierung konfessioneller 
Milieus. Ebenfalls aus den – fragmentarisch überlieferten – Kirchenrechnungen der 
Pfarrgemeinde analysiert Gotthard Kemmether den Wandel in der Ausstattung der 
eindrucksvollen Frankfurter Marienkirche mit dem Ergebnis, dass die hohen Verluste 
an spätmittelalterlichen Kaseln und vasa sacra »nicht im Zuge eines systematischen 
Bildersturms, sondern infolge dauerhafter Nutzung der Kirche mit wechselnden 
theologischen, liturgischen und gesellschaftlichen Ansprüchen« eintraten. Der nicht 
erst nach 1542 einsetzende Wandel zeigt dabei »Beseitigung und Zerstörung auf dem 
Weg des Verkaufs, der Verwertung der Materialien, aber auch durch Umarbeitung«. 
Dazu trugen indes noch Restaurierungen des frühen 19. Jahrhunderts bei, was für 
die Reformationszeit damit älteren Ansichten »protestantischer Bildfeindlichkeit« 
widerspricht. Peter Knüvener charakterisiert den Wandel der bildreichen Kirchen-
ausstattungen für größere Teile der Mark grundsätzlich ähnlich und diagnostiziert 
objektbezogen einen »erstaunlichen Konservativismus«. Er hält fest, dass die »Gattung 
Flügelaltar nicht sofort nach Einführung der Reformation ausstarb«, mittelalterliche 
Chorgestühle und liturgische Gewänder »integriert und weitergenutzt« wurden, wobei 
der »Transformationsprozess […] in vollem Gang« war. Dem hohen Verlust an in der 
neuen Liturgie nicht benötigter Geräte steht die »pragmatische Wertschätzung« ande-
rer Objekte gegenüber, die schon früh restauriert wurden. Das Erscheinungsbild der 
Kirchen änderte sich gravierend zum 17. Jahrhundert hin, wobei die Neukonzeption 
mittelalterlicher Ausstattungsstücke für städtische und dörfliche Kirchen auch eine 
Tradierung modifizierter Marienverehrung ausweist. 

Die sozial- und mediengeschichtlichen Antworten auf die Frage »Ohne Buchdruck 
keine Reformation?« (Thomas Kaufmann) untermauert Thomas Fuchs an dem Wandel 
der spätmittelalterlichen »Funktionsbibliotheken« der Kleriker hin zu einem »um-
fangreichen laikalen, nichtadeligen Besitz als Ergebnis der Reformation«, wobei der 
»Prozess des Medienumbruchs durch einen Prozess des Inhaltsumbruchs aufgeladen« 
wurde und in den meisten Fällen »die Reformation einen radikalen Bruch in der Buch- 
und Bibliotheksgeschichte« mit sich brachte. Mit den Ansprüchen protestantischer 
Traditionsbildung, der Ausbildung der Geistlichen und »nach der Institutionalisierung 
der evangelischen Landes- und Stadtkirchen« entstanden ab etwa 1580 evangelische 
Kirchenbibliotheken. »Sie waren Kinder der Konfessionalisierung«, die ihre alten 
Bestandsstrukturen langfristig mit dem Verkauf der Bücher verloren, auch weil man 
deren lateinische Sprache nicht (mehr) verstand. Eingebettet in aktuelle Diskurse der 

Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



33

»Konfessionalisierung« analysiert Andreas Odenthal seine Quellen als »rituelle Seite« 
einer Transformation und als Ausweis für das »insgesamt festzustellende disparate 
Bild antagonistischer Dynamiken«, um – entgegen protestantisch-theologischer 
Lesart der Reformation im Kurfürstentum Brandenburg – »eine Besonderheit der 
zu beobachtenden liturgischen Reform des Domstifts Brandenburg […] aus seiner 
Orientierung an anderen Domstiften, voran Magdeburg«, auszumachen. »Für den 
Verlauf der Reform ist beachtlich, dass Brandenburg die liturgischen Bücher des 
Magdeburger Domkapitels übernahm, diese aber nach einer eigenen Ordnung noch-
mals adaptierte.« Die mittelalterliche Liturgie wurde also »umgeformt und auf die 
Grundlage lutherischen Gottesdienstverständnisses gebracht. Dabei kann sie eine 
große Traditionsstärke […] auf die rituellen Formen ausweisen«. Dieses Verständnis 
der Stundenliturgie ging mit den Umbrüchen des 19. Jahrhunderts zwar verloren, 
wurde aber von den Domherren doch nicht gänzlich aufgegeben. 

Die hier versammelten Beiträge zu »Reformationen vor Ort« konnten nicht alle 
Orte reformatorischen Umbruchs bedenken. Eine allumfassende Geschichte war 
auch nicht beabsichtigt. Die nachzulesenden Analysen und Bewertungen rücken 
jeweils exemplarisch örtliche Ereignisse betroffener Gläubiger in den Mittelpunkt 
ihrer Interessen an der Geschichte der Reformation und der Genese christlicher 
Konfessionskulturen. Sie beleuchten unterschiedliche Schlüsselszenen und Räume 
religiöser Umbrüche und die Verfahren und Ansprüche der Bewältigung religiöser 
Neuordnung, die die soziale Ordnung – angefangen in den Gemeinden – mit aus-
machte. Dabei zeigt sich zumal in den Gemeinden keine tatsächliche Einförmigkeit 
des Wandels, vielmehr geschichtete, konkurrierende Verantwortungsweisen um 
Glaubensangelegenheiten, Konflikte und Konsens und – jenseits obrigkeitlicher 
Normierungsansprüche auf konfessionelle Homogenität – vielfach ausgehandelte 
und damit einzuübende und zu verstetigende Formen religiöser Identität christlicher 
Glaubensbehauptungen. So kennzeichnen verschiedene Wege aus einer Wurzel für 
Brandenburg und Sachsen ein nicht gänzlich gleiches, doch ähnliches Kontinuum von 
Neuordnungsanstrengungen zwischen Beharrung und Umbruch vom späten Mittelalter 
bis ins »lange 16. Jahrhundert«. Strukturiert wurden diese in religiösen Ansprüchen 
begründeten Anstrengungen durch obrigkeitliche Anordnungen wie ebenso durch 
individuelle, kollektive und lange Zeit (»vor«-)konfessionelle Glaubensbehauptungen 
und Frömmigkeitsansprüche. In diesem Spannungsbogen entstanden auf lange Sicht 
christliche Konfessionskulturen der (früh-)neuzeitlichen Gesellschaft. Dieses offene, 
anregende Fazit der Tagung mag zu weitergehenden Forschungen anregen. Es bietet 
dazu quellennah vorgetragene Wegweisungen, in den Möglichkeiten zeitgemäßer 
Landeskulturgeschichts- und Reformationsforschung weitere Facetten der religiösen 
Glaubensgeschichte vom Mittelalter bis in die Moderne sichtbar zu machen.

Reformationen vor Ort



Reformen und Reformation? 
Ständische Ordnung und landesherrlicher Anspruch



35

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung

Motive – Akteure – Bilanz 

Frank Göse

Nachdem lange Zeit vor allem die Fürsten bzw. das personale Umfeld der Landes-
herrschaft im Mittelpunkt des Interesses gestanden hatten, fragt die jüngere landes-
geschichtliche Forschung intensiver nach den Trägergruppen der Reformationsbe-
wegung. Auch für den brandenburgischen Fall wurde jüngst dieses Desiderat in die 
Frage gekleidet: »War die Reformation Sache der obrigkeitlichen Religionspolitik 
oder der reformatorischen Bewegung?«1 Damit geraten unweigerlich die Stände in 
den Blick, die – wie in vielen deutschen Territorien so auch – im Kurfürstentum 
Brandenburg im Verlauf des 14./15. Jahrhunderts an Gewicht gewonnen hatten und 
auf mehreren Politikfeldern einen mehr oder minder entwickelten Einfluss ausüben 
konnten.2 Die frühere Fokussierung auf die Landesherrschaft wird man neben den 
damaligen historiographischen Schwerpunktsetzungen auch auf die schwierige 
Quellenlage zurückzuführen haben. Landesherrliche Verlautbarungen liegen in Ge-
stalt von Ordnungen und Korrespondenzen in wesentlich größerem Umfang vor als 
aussagekräftige Quellen ständischer Provenienz. Dies erschwert auch das Vorhaben, 
den Part der Stände in den entscheidenden Jahrzehnten der Durchsetzung der Refor-
mation in Brandenburg gründlicher herauszuarbeiten. So hat Klaus Neitmann jüngst 
in einem Forschungsbericht ein recht resignatives Urteil über die Aktenüberlieferung 
des Kurmärkischen Ständearchivs gefällt.3 Dies gilt für den Adel ebenso wie für die 
Rolle der Städte in den Ständevertretungen.

Mir geht es im Folgenden darum, nach einer knappen Beschreibung der insti-
tutionellen und personalen Rahmenbedingungen ständischer Partizipation einige 

1	 Stegmann, Andreas: Bibliographie zur brandenburgischen Reformationsgeschichte, in: Quellen 
und Literatur zur Reformation in der Mark Brandenburg. Beiträge zur Erforschung der branden-
burgischen Reformationsgeschichte (Sonderband 2015, Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische 
Kirchengeschichte), Berlin 2015, S. 9–75, hier S. 19; in die gleiche Richtung argumentiert auch 
der Beitrag von Krogel, Wolfgang G.: Forschungsvorhaben »Brandenburgische Reformation«. 
Quellen zur Reformation in der Mark Brandenburg in kirchlichen Archiven 1517 bis 1613, in: ebd., 
S. 115–147, hier S. 116.

2	 Vgl. hierzu aus der jüngeren landesgeschichtlichen Forschung: Böcker, Heidelore: Die Festigung 
der Landesherrschaft durch die hohenzollernschen Kurfürsten und der Ausbau der Mark zum fürst-
lichen Territorialstaat während des 15. Jahrhunderts, in: Ribbe, Wolfgang; Materna, Ingo (Hg.): 
Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 169–230. – Beck, Friedrich; Neitmann, Klaus; Göse, 
Frank: Die Mark. Brandenburg im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, in: Beck, Friedrich u. a. 
(Hg.): Brandenburg. Neues altes Land. Geschichte und Gegenwart, Berlin 2010, S. 14–57.

3	 Neitmann, Klaus: Quellen zur brandenburgischen Reformationsgeschichte in Staats- und Kom-
munalarchiven Berlin-Brandenburgs – Annäherungen an die archivalische Überlieferungslage, in: 
Quellen (wie Anm. 1), S. 77–114, hier S. 100.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



36

Mosaiksteine beizusteuern, um das Gesamtpanorama der reformatorischen Bewegung 
in Brandenburg um die ständische Komponente zu erweitern. 

Die Voraussetzungen
In der Mark Brandenburg lassen sich jene Entwicklungen beobachten, die auch aus 
allgemeinhistorischer Perspektive für eine intensivere Stufe des Staatsbildungspro-
zesses ausgemacht werden können und gemeinhin als Signaturen des Überganges 
vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit angesehen werden: Der Übergang von der 
Reise- zur Residenzherrschaft gehörte ebenso dazu wie eine zunehmende Zentrali-
sierung, Ausdifferenzierung und Professionalisierung der Spitzenverwaltung sowie 
eine allmähliche Zunahme der Amtsträgerschaft auf zentraler und regionaler Ebene.4 
Die genannten Entwicklungen wie auch die Stärkung der Position des Kurfürsten 
als obersten Gerichtsherrn seines Territoriums führten tendenziell zu einem Ausbau 
der Landesherrschaft. In Revision zu jenen Auffassungen, die einen entscheidenden 
Durchbruch hier erst mit der Etablierung des landesherrlichen Kirchenregiments 
nach der Einführung der Reformation verbanden, wurde deshalb darauf aufmerk-
sam gemacht, dass schon in vorreformatorischer Zeit »die Autorität des Landesherrn 
gegenüber den Ständen«, so etwa durch die Etablierung und wirkungsvolle Arbeit 
des Kammergerichts, »bereits nachdrücklichst betont« worden war.5

Zu den »Ständen«, die in der älteren Verfassungsgeschichtsschreibung gemeinhin 
als das entscheidende Pendant zur Landesherrschaft qualifiziert worden waren, zählten 
die seit dem 14. Jahrhundert in den Quellen fassbaren Gruppen der brandenburgischen 
Gesellschaft, die – auf allerdings unterschiedliche Weise – auf den seit der Mitte des 
15. Jahrhunderts regelmäßiger zusammentretenden Landtagen repräsentiert wurden6: 
Den ersten Stand bildete der hohe Klerus, der aus den drei landsässigen Bischöfen 
von Havelberg, Brandenburg und Lebus, den gleichnamigen Domkapiteln mit etwa 
90 Domherren, einem Teil der Klöster und der Johanniter-Ordenskomtureien be-
standen hatte. Den zweiten und auch zahlenmäßig am stärksten auf den Landtagen 
vertretenen Stand bildete die Ritterschaft, die sich aus den etwa 170 Familien des 
Landadels zusammensetzte. Es war dabei vornehmlich der Besitz eines Rittergutes, 
der einen Adligen zur Teilnahme an den Ständeversammlungen qualifizierte. Das be-
sondere Gewicht dieser Ständegruppe auf den frühneuzeitlichen Landtagen kam auch 
in ihrer seit der Mitte des 16. Jahrhunderts bezeugten Bezeichnung als »Oberstände« 

4	 Vgl. Ahrens, Karl-Heinz: Residenz und Herrschaft. Studien zur Herrschaftsorganisation, Herr-
schaftspraxis und Residenzbildung der Markgrafen von Brandenburg im späten Mittelalter, Frank-
furt/M. u. a. 1990, S. 119–125 und 168–170. – Böcker: Festigung (wie Anm. 2), S. 188–221.

5	 Herold, Victor: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540–1545. 
Darstellung auf aktenmäßiger Grundlage, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, 
Bd. 20, 1925, S. 5–104, hier S. 37.

6	 Vgl. hierzu: Winkelmann, Jan: Die Mark Brandenburg des 14.  Jahrhunderts. Markgräfliche 
Herrschaft zwischen räumlicher »Ferne« und politischer »Krise«, Berlin 2011, v.a. S. 152–195. – 
Landmesser, Bernhard: Die Stände der Kurmark Brandenburg unter Joachim II. (1535–1571), 
Inaugural-Diss., Borna/Leipzig 1929, S. 9–17. – Hass, Martin: Die kurmärkischen Stände im 
letzten Drittel des sechzehnten Jahrhunderts, München/Leipzig 1913.

Frank Göse



37

zum Ausdruck. Die innerhalb des Adels existierenden Differenzierungen zwischen 
einer Herren- und Ritterkurie wird man nicht allzu stark gewichten müssen, zumal 
sich diese Unterschiede im Verlauf der Frühen Neuzeit ohnehin nivellierten. Wohl 
aber gilt es, das Agieren einer Führungsgruppe innerhalb der Ritterschaft recht hoch 
zu veranschlagen, was es dann auch beim Verhältnis des Adels zur Reformationsfrage 
zu berücksichtigen gilt.7 So waren es etwa die von Arnim in der Uckermark, die von 
Bredow im Havelland, die Alvenslebens und Schulenburgs in der Altmark oder die 
Quitzows und Edlen Gans zu Putlitz in der Prignitz, die in ihrer jeweiligen Land-
schaft einen besonderen Einfluss auf ihre Mitstände ausübten. Diese einflussreichen 
Geschlechter vertraten in der Regel auch »ihre« Landschaft auf den Landtags- und 
Ausschuss-Sitzungen in Berlin-Cölln, denn es konnte und wollte sich nicht jeder 
Adlige leisten, mehrere Wochen seinem Gut den Rücken zu kehren und vor allem 
die vergleichsweise hohen Lebenshaltungskosten während der Zeit der Landtagsver-
handlungen zu tragen.

Die märkischen Immediatstädte hingegen verfügten nur über sogenannte »Kuriat-
stimmen« und wurden durch Magistratsangehörige, meist ihre Bürgermeister, auf den 
Landtagen repräsentiert.8 Aber nicht alle landtagsberechtigten Kommunen entsandten 
auch wirklich einen Vertreter zu diesen Versammlungen. Ähnlich wie beim Adel wurde 
auch hier aus Kostengründen eine Praxis favorisiert, bei der sich mehrere Städte einer 
märkischen Teillandschaft auf einen Repräsentanten, meist den Ratsangehörigen der 
»Hauptstadt« des jeweiligen Kreises (zum Beispiel Perleberg für die Prignitz oder Prenz-
lau für die Uckermark), verständigten und diesem entsprechende Instruktionen mit auf 
den Weg gaben.9 Und auch für die innerstädtischen Verhältnisse gilt es ähnliche Diffe-
renzierungen vorzunehmen wie bei der Ritterschaft. In vielen Kommunen hatten sich 
im Verlauf des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit aus einem Teil der ratsfähigen 
Geschlechter Führungsgruppen mit einer erstaunlichen Kontinuität etablieren können.10

In den der Einführung der Reformation unmittelbar vorausgehenden Jahrzehnten 
kam es zu einer zunehmenden Institutionalisierung des Ständelebens in der Mark 

7	 Vgl. Hahn, Peter-Michael: Struktur und Funktion des brandenburgischen Adels im 16. Jahrhun-
dert, Berlin 1979, v. a. S. 168–203. – Göse, Frank: Adlige Führungsgruppen in nordostdeutschen 
Territorialstaaten des 16. Jahrhunderts, in: Hahn, Peter-Michael; Lorenz, Hellmut (Hg.): Formen 
der Visualisierung von Herrschaft. Studien zu Adel, Fürst und Schloßbau vom 16. bis zum 18. Jahr-
hundert (Quellen und Studien zur Geschichte und Kultur Brandenburg-Preußens und des Alten 
Reiches), Potsdam 1998, S. 139–210.

8	 Einen Sonderfall stellten die sogenannten Mediatstädte dar. Diese Kommunen, die entweder einen 
Bischof (zum Beispiel in Fürstenwalde oder Teltow) oder einen adligen Stadtherren (zum Beispiel 
in Meyenburg, Buckow oder Putlitz) über sich hatten oder als Amtsstadt zum kurfürstlichen Do-
mänenbesitz gehörten (zum Beispiel in Potsdam, Fehrbellin oder Trebbin), waren nicht auf den 
Landtagen vertreten.

9	 Sehr sorgfältig achteten diese Kommunen auch auf die tradierten Rangabstufungen beim Ab-
stimmungsprozedere auf den Landtagen. Vgl. hierzu: Bekmann, Johann Christoph: Historische 
Beschreibung der Chur und Mark Brandenburg, Berlin 1751–1753 (ND 2004), S. 294f.

10	 Vgl. hierzu am Beispiel Stendals die Studie von Mleczkowski, Wolfgang: Zum politischen und 
sozialen Wandel städtischer Führungsschichten in Brandenburg im 15. und 16. Jahrhundert, in: 
Jahrbuch für brandenburgische Landesgeschichte, Bd. 26, 1975, S. 89–118.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



38

Brandenburg, die erst in den 1540er und 1550er Jahren ihre abschließende und 
längerfristig wirkende Ausprägung erfuhr.11 Zum Teil hatte die Landesherrschaft 
auch selbst dazu beigetragen. Dies mag nur demjenigen wenig plausibel erscheinen, 
der Fürst und Stände einseitig als unversöhnlich zueinander stehende Antipoden 
auffasst und die Regierungszeiten der Kurfürsten Albrecht Achilles (reg. 1470–86), 
Johann Cicero (reg. 1486–99) und Joachim I. (reg. 1499–1535) unter dem Signum 
einer »Zurückdrängung des Einflusses der Stände« zu betrachten geneigt ist.12 Eine 
solche Sicht erweist sich aber schon deshalb als überdenkenswert, da viele Männer im 
persönlichen Umfeld des Kurfürsten am Hof bzw. in den Zentralbehörden aus den 
führenden einheimischen Adelsgeschlechtern des Landes stammten und somit stets 
eine enge Tuchfühlung zu den Ständen erhalten blieb. Und auch in den Kommunen 
war der Kurfürst »an einer Stärkung der städtischen Führungsschichten […] interes-
siert«, galten diese ihm doch als Garant stabiler sozialer und politischer Verhältnisse 
innerhalb der städtischen Mauern.13 Es war gerade diese Modifizierung, die in der 
jüngeren Forschung besonders nachhaltige Wirkungen auf das Gesamtverständnis 
des Verhältnisses zwischen Ständen und Landesherrschaft entfaltet hat: Das früher 
allzu griffig erscheinende, aber kaum die schwer zu analysierende politische Realität 
erfassende Paradigma des »ständischen Dualismus« hat inzwischen ausgedient.14 Man 
setzt heute andere Gewichtungen, die insbesondere die allenthalben in den Quellen 
greifbaren Interdependenzen zwischen Ständerepräsentanten, Zentralverwaltung und 
Hofgesellschaft zur Kenntnis nehmen.15 So fungierten, um ein besonders exklusives 
Beispiel aus der der brandenburgischen Reformation unmittelbar vorangehenden 
Zeit herauszugreifen, die Bischöfe der drei landsässigen Bistümer häufig als Räte am 
kurfürstlich-brandenburgischen Hof.16 Ebenso fanden sich unter den Räten auch eine 
Reihe von Dom- und Stiftspröpsten. Diese enge Verwobenheit zwischen hohen Kleri-
kern und Angehörigen des Berlin-Cöllner Hofes bzw. der Zentralverwaltung führte 
mitunter auch zu ganz pragmatischen Vorkehrungen: Der Brandenburger Domherr 
Johann Kassel, der die Interessen seines Domkapitels gegenüber der kurfürstlichen 
Regierung und auf den Landtagen vertrat, hatte sich in der Residenz sogar ein eigenes 
Haus bauen lassen, »um nicht immer in Herbergen einkehren zu müssen«.17

11	 Vgl. hierzu die ältere, allerdings in Fragestellung und Anlage überholte Darstellung von Schotte, 
Walter: Fürstentum und Stände in der Mark Brandenburg unter der Regierung Joachims I., Leipzig 
1911.

12	 So die Überschrift des relevanten Kapitels bei Böcker: Festigung (wie Anm. 2), S. 212.
13	 Mleczkowski: Wandel (wie Anm. 10), S. 113.
14	 Vgl. Lange, Ulrich: Der ständestaatliche Dualismus – Bemerkungen zu einem Problem der deut-

schen Verfassungsgeschichte, in: Blätter für deutsche Landesgeschichte, Bd. 117, 1981, S. 311–332; 
des Weiteren vgl. hierzu die grundsätzlichen, auch über die von ihr behandelte Zeit des Ancien 
Régime hinausgehenden Bemerkungen über das ständisch-landesherrliche Verhältnis bei Stoll-
berg-Rilinger, Barbara: Vormünder des Volkes? Konzepte landständischer Repräsentation in der 
Spätphase des Alten Reiches (Historische Forschungen 64), Berlin 1999, S. 4f.

15	 Vgl. Hahn: Struktur (wie Anm. 7). – Göse: Führungsgruppen (wie Anm. 7), v. a. S. 159–176.
16	 Vgl. hierzu jüngst: Leibetseder, Mathis: Räte und liebe Getreue. Zur Frage nach dem politischen 

Kern der brandenburgischen Hof- und Landesverwaltung, in: Jahrbuch für brandenburgische 
Landesgeschichte, Bd. 65, 2014, S. 89–115, hier v.a. S. 93–99.

Frank Göse



39

In diesem Umfeld geraten natürlich auch die Einflussmöglichkeiten der Stände 
auf die Kirchenpolitik vor der Reformation in den Blick. Gemeinhin sah und sieht 
man hier die spätmittelalterliche Landesherrschaft in einer dominanten Stellung. 
Denn die brandenburgischen Kurfürsten hatten es bekanntlich vermocht, in der 
Mitte des 15. Jahrhunderts von der Kurie wichtige Zugeständnisse zu erhalten.18 
Dazu zählten etwa die Einschränkung der Kompetenzen der geistlichen gegen-
über der landesherrlichen Gerichtsbarkeit oder die Gewährung des kurfürstlichen 
Nominationsrechtes bei frei werdenden Bischofsstühlen in den drei landsässigen 
Bistümern Lebus, Brandenburg und Havelberg. In dem 1447 zwischen Kurfürst 
Friedrich II. (reg. 1440–70) und Papst Nikolaus V. (reg. 1447–55) abgeschlossenen 
Konkordat wurden diese auf eine stärkere Einbindung der drei Bistümer in das 
Verfassungsgefüge der Mark hindeutenden Veränderungen vertraglich geregelt, 
die damit schon einige spätere Weichenstellungen im Verhältnis zwischen Landes-
herrschaft und Kirche antizipierten.19 Auch die Möglichkeit der Heranziehung des 
Kirchengutes für landesherrliche Zwecke wurde mit diesem Konkordat eingeräumt, 
das damit die spätere Praxis im Umfeld der Reformation in gewisser Beziehung 
schon vorwegnahm.20 Demzufolge kann auch auf Brandenburg eine allgemein-
gültige Bedeutung einnehmende Beobachtung übertragen werden, wonach schon 
»im 15. Jahrhundert in den entwickelten Territorien des Reiches von einem landes-
herrlichen Kirchenregiment gesprochen werden muss«.21 Und das hohenzollernsche 
Kurfürstentum gehörte – so der recht einhellige Befund in der Forschung – neben 
den wettinischen Landen zu jenen Territorien, in denen die Verfügungsgewalt der 
weltlichen Gewalt über die Kirche am stärksten ausgeprägt war.22 Uneinigkeit 
besteht hingegen über den Grad der Einbindung der Bistümer in das politische 
System der Markgrafschaft, was zwangsläufig auch Auswirkungen auf deren Ge-
wicht innerhalb des brandenburgischen Ständetums nach sich zieht. Während 
Peter-Michael Hahn die Befugnisse der drei Bischöfe recht hoch veranschlagt und 
deren Kompetenzen die Qualität einer »Unterlandesherrschaft« zuweist, betont 
Karl-Heinz Ahrens ein höheres Maß an Abhängigkeit der Bischöfe von der mark-
gräflichen Landesherrschaft.23

17	 Gebauer, Johannes H.: Aus dem Leben und dem Haushalte eines märkischen Domherrn zur Zeit 
der Reformation, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 6, 1908, S. 68–92, 
hier S. 70.

18	 Vgl. hierzu Priebatsch, Felix: Staat und Kirche in der Mark Brandenburg am Ende des Mittel-
alters, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, Bd. 19, 1899, S. 397–430; Bd. 20, 1900, S. 329–365; 
Bd. 21, 1901, S. 43–90. 

19	 Vgl.: Hennig, Bruno: Die Kirchenpolitik der älteren Hohenzollern in der Mark Brandenburg und 
die päpstlichen Privilegien des Jahres 1447, Leipzig 1906. 

20	 Ebd., S. 31, 108.
21	 Schulze, Manfred: Fürsten und Reformation. Geistliche Reformpolitik weltlicher Fürsten vor der 

Reformation, Tübingen 1991, S. 7.
22	 Vgl. dazu jüngst: Leppin, Volker: Die Reformation (Geschichte kompakt), Darmstadt 2013, S. 4.
23	 Vgl. Hahn, Peter-Michael: Kirchenschutz und Landesherrschaft in der Mark Brandenburg im 

späten 15. und frühen 16. Jahrhundert, in: Jahrbuch für die Geschichte Mittel- und Ostdeutsch-
lands, Bd. 28, 1979, S. 179–219. – Ahrens, Karl-Heinz: Die verfassungsrechtliche Stellung und 

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



40

Doch auch die Inhaber der kirchlichen Gewalten wussten die Landsässigkeit 
durchaus gelegentlich zu ihrem Vorteil zu nutzen. So hatte sich zum Beispiel der 
Brandenburger Bischof 1522 gegen die Heranziehung seines Stifts, das ja de jure noch 
ein Jahr zuvor in der Reichsmatrikel aufgeführt worden war, bei der Erhebung von 
Reichssteuern gewandt und darauf rekurriert, dass solche Anschläge »bei Menschen 
gedencken« durch den brandenburgischen Kurfürsten eingezogen worden seien.24 
Eine plausible Erklärung für diese starke und auch weitgehend fraglos akzeptierte 
Stellung der Landesherrschaft lag in ihrer rechtssetzenden Position. Nur sie konnte 
bei den immer wieder auftretenden Konflikten zwischen dem Klerus einerseits und 
den Städten oder der Ritterschaft andererseits vermitteln.

Obwohl also der landesherrliche Handlungsspielraum recht hoch veranschlagt 
wird, erscheint die Frage opportun, welche Möglichkeiten die Stände in der Mark 
Brandenburg innerhalb dieses Politikbereiches wahrnehmen konnten. Für das 
15. Jahrhundert liegen für etliche märkische Städte Belege für ein recht selbstbe-
wusstes Agieren in kirchlichen Angelegenheiten vor. Obgleich die Stadträte in vor-
reformatorischer Zeit kaum das Patronat erwerben konnten, hatte sich der Spielraum 
gegenüber den kirchlichen Institutionen innerhalb der städtischen Mauern erheblich 
erweitert. Man versuchte einen größeren Einfluss auf die Verfügungsgewalt über 
die in der Stadt amtierenden Geistlichen (vor allem über die zunehmende Zahl von 
Altaristen), aber auch über das Kirchenvermögen oder die Schulen zu gewinnen.25 
In Frankfurt (Oder) war es im ausgehenden 15. Jahrhundert gelungen, die Steuer-
freiheit des Klerus einzuschränken.26 Ähnlich wie die Landesherrschaft versuchten 
auch die Stadträte den Einfluss der geistlichen Gerichtsbarkeit in Ehesachen und 
Erbschaftsangelegenheiten zurückzudrängen. Und 1531 hatte der Kurfürst den 
Städten die Erlaubnis erteilt, zur Aufbringung der Türkensteuer von der innerhalb 
ihrer Mauern wohnenden Geistlichkeit Beiträge einzuziehen und damit das Privileg 
der Steuerfreiheit aufzuweichen.27

Ebenso deuteten auch innerhalb der ländlichen Gesellschaft einige Zeichen 
auf eine recht starke Position des Adels gegenüber den in den Dörfern wirkenden 
Geistlichen hin. Im Zusammenhang des ohnehin in den Landgemeinden seit dem 
ausgehenden 15.  Jahrhundert zu beobachtenden Ausbaus gutsherrschaftlicher 
Verhältnisse gerieten die Patronate lehnsweise an die Ritterschaft und damit die 

politische Bedeutung der märkischen Bistümer im späten Mittelalter, in: Schmidt, Roderich (Hg.): 
Mitteldeutsche Bistümer im Spätmittelalter, Lüneburg 1988, S. 19–52.

24	 Codex diplomaticus Brandenburgensis. Sammlung der Urkunden, Chroniken und sonstigen 
Quellenschriften für die Geschichte der Mark Brandenburg und ihrer Regenten, hg. von Adolph 
Friedrich Riedel, 1.–4. Hauptabteil., 41 Bde., Berlin 1838–69 (im Folgenden: CDB), hier 1.8, 
S. 489.

25	 Vgl. Priebatsch: Staat (wie Anm. 18), Bd. 21, 1901, S. 44–49.
26	 Vgl. Reuss-Caspari, Elisabeth: Kirche und Klerus in Frankfurt a. d. Oder im Mittelalter. Ver-

fassung und Verhältnis zur Stadtgemeinde, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, 
Bd. 35, 1940, S. 5–119, hier S. 88.

27	 CDB 3.3, S. 382.

Frank Göse



41

Dorfpfarrer in eine größere Abhängigkeit »ihrer« Herren.28 Diese Rittergutsbesitzer 
trachteten danach, die Landgeistlichen zu mehr Diensten zu verpflichten und sich 
am Pfarrland gütlich zu tun.29

Die Anfänge
Eine deutliche Belebung der ständischen Aktivitäten fiel etwa mit jener Zeit zusam-
men, in denen sich auch der erste Akt der Reformation in der Mark Brandenburg 
abspielte. Kausalitäten zwischen beiden Entwicklungen lassen sich aber nur begrenzt 
ausmachen. Für die Erklärung der Zunahme ständischer Initiativen in jenen Jahr-
zehnten bildet die Reformationsfrage indes nur eine mögliche Antwort, und man 
mag darüber diskutieren, ob es sich dabei überhaupt um den wichtigsten Faktor im 
Gesamtkontext handelte.

Die genauen Wege des Eindringens reformatorischer Einflüsse in die Mark lassen 
sich nur schwer nachzeichnen. Die fragile Quellenlage erschwert hier sichere Aus-
sagen. Solche Beobachtungen wie ein signifikanter Rückgang an Stiftungen oder 
das Stagnieren der Aufnahmen von Mönchen und Nonnen in Klöstern lassen sich 
eher im Sinne einer zunehmenden Gleichgültigkeit, eines »nicht mehr so weiter« 
interpretieren, als dass wirklich schon Neues gewagt und ausprobiert worden wäre. 
Die Umschreibung dieser Phase als »heimlicher« oder »stiller Reformation« erscheint 
daher recht zutreffend.30 Begünstigend hatte sich zudem ausgewirkt, dass immer mehr 
Märker an der Universität Wittenberg studierten und sowohl die Lutherbibel als auch 
lutherische Lieder allmählich in der Mark Verbreitung fanden.31

Wenn auch die stete Etikettierung der Reformation »as an urban event« mittlerweile 
als Banalität daherzukommen scheint, stellten auch und gerade die brandenburgischen 
Kommunen den geeigneten Resonanzboden für die neuen Ideen dar. Wittenberger 
Einflüsse sind für einige märkische Städte, besonders in den an der westlichen und 
südlichen Peripherie liegenden Teillandschaften, zu beobachten. So hatte der die 
Vorgänge in der Elbestadt unmittelbar erlebende Pfarrer Bartholomäus Rieseberg 
im lutherischen Sinne im altmärkischen Weteritz gepredigt, nachdem er zuvor in 
Gardelegen gewirkt hatte. Diese beiden Lebensstationen demonstrieren zugleich 
exemplarisch, dass ein solches frühes Engagement für die reformatorischen Ideen von 
der Zustimmung bzw. zumindest dem Gewährenlassen seitens der dort agierenden 

28	 Vgl. Enders, Lieselott: Die Prignitz. Geschichte einer kurmärkischen Landschaft vom 12. bis zum 
18.  Jahrhundert (Veröffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 38), Potsdam 
2000, S. 101.

29	 Vgl. Priebatsch: Staat (wie Anm. 18), Bd. 21, 1901, S. 51f.
30	 Vgl. Heinrich, Gerd: Neue Kirchenordnung und »stille« Reformation. Die Landesfürsten und 

die »Luthersache« in der Mark Brandenburg, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte, Bd. 57, 1989, S. 65–98; ebenfalls abwägend urteilt Ribbe, Wolfgang: Modernisierung 
und Beharrung. Aspekte der Kirchenpolitik der brandenburgischen Hohenzollern im Spannungsfeld 
von innerkirchlichen Reformbestrebungen und Reformation, in: Jahrbuch für brandenburgische 
Landesgeschichte, Bd. 41, 1990, S. 165–179, hier S. 168f.

31	 Vgl. Heidemann, Julius: Die Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1889, S. 134–143, 
173–179.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



42

Autoritäten abhängig war. In Weiteritz erhielt Rieseberg den nötigen Rückhalt durch 
den dortigen Patronatsherrn, von Alvensleben, während in Gardelegen die Tolerierung 
durch den Stadtrat vonnöten war.32 Andere Beispiele ließen sich anführen, die aber 
zugleich auch deutlich machen, wie unübersichtlich sich mitunter die Situation für 
die Nachlebenden darstellt. Erschwert wird eine genaue Analyse auch dadurch, dass 
sich in den Kommunen die Auseinandersetzungen um die Bestellung von Geistlichen, 
die sich offen zur neuen Lehre bekannten oder zumindest damit sympathisierten, mit 
Konflikten um das Patronatsrecht überlagerten, das bis in die 1540er Jahre zumeist 
noch nicht bei den Stadträten lag.33

Doch ungeachtet dieser vereinzelten Spuren folgte die offizielle Haltung der Stände 
in der Reformationsfrage – und dies entsprach der eben beschriebenen dominanten 
Stellung der Landesherrschaft – in diesen Jahren der Position der Kurfürsten. Be-
sondere Vorsicht war gegenüber Joachim I. angebracht, der bekanntlich zu den ein-
flussreichsten und sich am unversöhnlichsten gebärenden Repräsentanten der sich 
unter den Reichsständen formierenden Anti-Luther-Partei zählte. So soll insbesondere 
von ihm die entscheidende Initiative zur Verkündung des Wormser Edikts auf dem 
Reichstag von 1521 ausgegangen sein, mit dem vom Kaiser die Reichsacht über 
Luther verhängt worden war. Joachim setzte alles daran, die weitere Verbreitung der 
Schriften Luthers in seinem Land zu verbieten.34

In diesem Sinne sollten die vom brandenburgischen Kurfürsten auf dem Landtag 
von 1527 präsentierten »Artikel« Einigkeit mit den Ständen in der Religionsfrage 
demonstrieren: »Was die lutherische Ketzerei belanget wollen die Stände nebst Sr. 
Kf. Gn.« angeblich eine volle Übereinstimmung ihrer Anschauungen mit denen des 
Kurfürsten bekunden.35 Die Artikel weisen allerdings nicht nur eine antilutherische 
Stoßrichtung auf, sondern lassen sich, wenn man zum Beispiel das Insistieren auf 
eine geordnete Zuweisung der Einkünfte für die Pfarrer zur Kenntnis nimmt, auch 
dahingehend interpretieren, dass Joachim I. sehr wohl einen Blick für Missstände 
und einen Reformbedarf in der Kirche bewies – eine Tendenz, die sich bekanntlich 
in den letzten Lebensjahren dieses Kurfürsten noch verfestigte. Man sollte deshalb 
auch Zurückhaltung üben, die allenthalben in diesen Jahren auftretende Kritik am 
Gebaren der Geistlichkeit stets mit einer frühen reformatorischen Bewegung gleich-
zusetzen. So hatte sich im Prenzlau der 1520er Jahre ein Konflikt über die Rolle der 
dortigen Geistlichen als Kreditgeber entwickelt, den der vom Kurfürsten beauftragte 

32	 Vgl. Schneider, Siegfried: Die Reformation in der Altmark, in: Delius, Hans-Ulrich; Kunzendorf, 
Max-Ottokar; Winter, Friedrich (Hg.): »Dem Wort nicht entgegen …« Aspekte der Reformation 
in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 86–97, hier S. 86.

33	 Vgl. hierzu demnächst die sich kurz vor dem Abschluss befindende Potsdamer Dissertation von 
Felix Engel über die »Stadtreformation in Brandenburg«.

34	 Vgl. Heidemann (wie Anm. 31), S. 96–112. – Gundermann, Iselin: Kirchenregiment und Ver-
kündigung im Jahrhundert der Reformation, in: Heinrich, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in 
Berlin-Brandenburg, Berlin 1999, S. 147–241, hier S. 148f.

35	 CDB 3.3, S. 356f. [»Kurfürst Joachim publicirt die Artikel, worüber er sich in Betreff der Religion 
mit den Landständen vereinigt hat«].

Frank Göse



43

Landeshauptmann entschärfen konnte.36 Und auch die vom Kurfürsten 1525 bei-
gelegten Streitigkeiten zwischen dem Brandenburger Domstift und der Neustadt 
Brandenburg sind nicht als frühe Indizien einer reformatorischen Bewegung in der 
Havelstadt zu interpretieren, sondern entzündeten sich an der Nutzung einiger Ha-
velinseln und der Hütungsgerechtigkeit.37

Nach dem Regierungswechsel von 1535 änderten sich die Rahmenbedingungen 
zunächst nicht grundlegend. Quellenbelege über Äußerungen der Gesamtstände zur 
Reformationsfrage liegen vor 1539 nicht vor. Bei den überlieferten Artikulationen frü-
her Sympathien für Luthers Ideen handelte es sich um lokal beschränkte Ereignisse.38 
Inwieweit man unter den Ständevertretern über die Pläne des neuen Landesherrn im 
Bilde war, kann nur spekuliert werden. Zwar wird man im Lichte einiger Quellenfunde 
davon ausgehen können, dass Joachim II. (reg. 1535–71) recht frühzeitig den Plan 
gefasst hatte, einen baldigen Konfessionswechsel zu vollziehen. Allerdings war dies 
wohl zunächst nur einem engen Personenkreis bekannt.39 Angesichts der oben bereits 
angesprochenen anzunehmenden informellen Beziehungen zwischen den am Hof 
präsenten Amtsträgern und einigen Ständerepräsentanten kann davon ausgegangen 
werden, dass – je nach Standort – Hoffnungen bzw. Befürchtungen angesichts der 
sich abzeichnenden Veränderungen auch außerhalb der Residenz artikuliert worden 
waren. Man testete nun aus, wie weit man gehen konnte. Der vom Kurfürsten im 
September 1538 gewährte Landtagsabschied ließ sich dahingehend interpretieren, dass 
er in der Religionsfrage noch aus einer gewissen abwartenden und defensiven Position 
aus argumentierte. Angesichts der von den Ständen geäußerten Erwartungen hatte 
Joachim II. ihren Vertretern gegenüber bekundet, dass er »hoffe …, wir haben uns 
bishere in aller religion und cristlichen ceremonien dermassen, wie einem cristlichen 
churfürsten eigent, zustehet und geburt, gehalten«. Er werde es auch künftig so halten, 
»wie wir solich gegen Gott dem almechtigen, der romischen kaiserlichen und könig-
lichen Majesteten … mit gutem gewissen, eren und fug zu verantworten haben«.40 

Dem entsprach, dass nicht in jedem Fall bei den für einige Kommunen überlie-
ferten internen Auseinandersetzungen genau zwischen dem aus einer antiklerikalen 
Haltung herrührenden widerständigen Verhalten und solchen Konflikten zu trennen 
war, die aus klassischen Ressourcenverteilungskämpfen innerhalb der Stadt resultierten. 
Nachdem noch 1530 mit großer Härte gegen die in Stendal ausbrechenden Tumulte 
vorgegangen worden war, sind 1538 in dieser altmärkischen Stadt wieder Predigten im 

36	 Neitmann, Klaus: Prenzlau im Zeitalter der Reformation und der Konfessionskämpfe (1500–1648), 
in: ders.; Schich, Winfried (Hg.): Geschichte der Stadt Prenzlau, Horb am Neckar 2009, S. 98–139, 
hier S. 105f.

37	 Vgl. CDB 1.9, S. 272.
38	 Vgl. Gundermann: Kirchenregiment (wie Anm. 34), S. 160f.
39	 Vgl. dazu jüngst: Stegmann, Andreas: Die »christliche Reformation« im Kurfürstentum Branden-

burg. Mittelweg zwischen Rom und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische 
Literaturzeitung 2016, Heft 6, Sp. 579–591.

40	 Friedensburg, Walter (Bearb.): Kurmärkische Ständeakten aus der Regierungszeit Kurfürst 
Joachims II. 1535–1570, Bd. 1, München/Leipzig 1913, S. 48.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



44

lutherischen Sinne überliefert.41 Dort, wo der Stadtrat das Patronatsrecht schon vor der 
Einführung der Reformation innehatte, wurde zumindest versucht, mit der Berufung 
von Anhängern der lutherischen Lehre vollendete Tatsachen zu schaffen. Im Jahre 
1537 hatte der Cöllner Stadtrat, der für einige Altar-Lehen in der St. Petri-Kirche das 
Patronatsrecht wahrnahm, den Prediger Johann Baderesch zum Pfarrer bestellt, ohne 
dass dies der Kurfürst beanstandete.42 In Treuenbrietzen, einem unmittelbar an der 
damaligen Grenze zu Kursachsen liegenden Städtchen, hatten mit Simon Frödemann 
und Johann Böhme schon vor 1539 zwei lutherische Pfarrer amtiert.43 Deutlich zeigte 
sich aber trotz der breiter werdenden Resonanz der evangelischen Botschaft in einigen 
brandenburgischen Orten bei den märkischen Ständen auch, dass sich Joachim II. 
nicht das Heft des Handelns aus der Hand nehmen lassen wollte. Als er zum Bei-
spiel zu Beginn des Jahres 1539 davon erfahren hatte, dass der Stendaler Rat bei der 
Einführung von Neuerungen im Kirchenleben vorzupreschen gedachte, forderte er 
diesen in einer geharnischten Note auf, keine Veränderungen vorzunehmen, sondern 
die bisher üblichen Zeremonien und Gebräuche beizubehalten und auch keine neuen 
Prediger anzunehmen. Allerdings ließ er die Ratsherren zugleich auch wissen, dass er 
in nicht allzu ferner Zukunft plane, »eyne gemeyne ordenunghe jn vnsern landen, wie 
es der religion halben […] gehalten werden« solle, aufzurichten.44 Auch in anderen 
kleineren Städten wie Saarmund oder Bernau zeigte sich exemplarisch die Grauzone, 
in der evangelisch predigende Geistliche vor 1539 agieren konnten.45

In der ständepolitischen Überlieferung spiegelte sich dieser Einsatz der Stadt-
räte für lutherisch gesinnte Pfarrer allerdings nur in geringem Umfang wieder. Die 
Magistrats-Repräsentanten nutzten gelegentlich ihre Rolle als Ständevertreter und 
verbanden die üblicherweise auf den Ständeversammlungen verhandelten Materien 
mit religionspolitischen Wünschen. So hatte sich im Februar 1539 der Magistrat von 
Berlin-Cölln an den Kurfürsten gewandt und um die Zulassung des Altarsakraments 
gebeten, obwohl es ursprünglich um die Durchsetzung eines landesherrlichen Mandats 
zum Verbot der Kriegsdienste außer Landes ging.46

Einen Sonderfall stellt die in der Forschung oft thematisierte sogenannte »Telto-
wer Einung« vom April 1539 dar, wenn auch immer wieder Zweifel am Quellenwert 

41	 Jüngst dazu: Creutzburg, Reinhard: Martin Luthers Lieder und Justus Jonas’ Predigt als Anstöße 
zur Reformation in Stendal, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 70, 
2015, S. 29–50, hier S. 39.

42	 Vgl. Fleiner, Fritz: Die Mitwirkung des Propstes zu St. Petri bei den Wahlen der Prediger der 
St. Petri-Kirche zu Cöln an der Spree, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 6, 
1909, S. 1–47, hier S. 6.

43	 Allerdings hatte dies die Landesherrschaft wohl nur toleriert, weil diese Stadt »der Hölle« – also 
dem lutherischen Witteberg – »so nahe« sei. Pischon, Carl Nathanael: Urkundliche Geschichte 
der Churmärkischen Stadt Treuenbrietzen, Treuenbrietzen 1871, S. 87. 

44	 Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt Magdeburg, Slg. 30 »Dokumente zur Geschichte der Altmark 
und Jerichow«, Nr. 10, unpag. Ich danke Herrn Felix Engel, der mich auf diese Quelle aufmerksam 
gemacht hat.

45	 Vgl. Heidemann: Reformation (wie Anm. 31), S. 189f.
46	 Delius, Hans-Ulrich: Die Reformation in Berlin, in: Wirth, Günter (Hg.): Beiträge zur Berliner 

Kirchengeschichte, Berlin 1987, S. 23–43, hier S. 30.

Frank Göse



45

des sogenannten »Schwanebecker Hausbuches« geäußert wurden.47 Auch wenn es 
sich bei den in der Quelle aufgeführten Teilnehmern der Zusammenkunft mit dem 
Brandenburger Bischof Matthias von Jagow um die Mehrheit der Ritterschaft dieser 
Teillandschaft gehandelt hätte, bleibt dennoch der daraus gezogene Schluss von Adolf 
Parisius zweifelhaft, wonach diese zehn Teltower Adligen »auch ohne besonderes 
Mandat als Vertreter des gesamten Brandenburgischen Adels gelten« können.48 Man 
wird dieser Versammlung lediglich attestieren können, der reformatorischen Bewegung 
einen weiteren wichtigen Impuls vermittelt zu haben.

Das ständische Agieren in der Phase der Einführung und Konsolidierung der 
Reformation nach 1539
Obgleich die offizielle Einführung der Reformation mit dem durch den Kurfürsten 
1539 begangenen Abendmahl in beiderlei Gestalt und der wenige Monate später 
erlassenen lutherischen Kirchenordnung zunächst eine alleinige Entscheidung des 
Landesherrn darstellte, ist für den weiteren Verlauf der Reformation der 1540er und 
1550er Jahre durchaus eine Mitwirkung der Stände zu beobachten. Dies erscheint auch 
insofern plausibel, weil sich genau in jener Zeit eine Intensivierung der ständischen 
Aktivitäten beobachten ließ, was sich unter anderem in den häufiger werdenden und 
in kürzeren Intervallen durchgeführten Sitzungen der Landtage widerspiegelte.

Dieses zunehmende ständische Engagement stellte aber keinen isoliert dastehenden 
Vorgang auf dem Gebiet des Kirchenwesens dar, sondern korrespondiert mit wach-
senden Aktivitäten der Stände auf anderen Politikfeldern.49 Angesichts der immer 
mehr anwachsenden Schuldenlast, zu deren Deckung die zur Verfügung stehenden 
Einnahmen nicht ausreichten, waren es die Stände, die der Landesherr in immer 
stärkerem Maße bei der Lösung dieses Problems hinzuzuziehen gedachte. Nachdem 
1541 eine erste Einigung erzielt worden war, die Schuldsumme von 700 000 Gulden 
durch die Stände zu übernehmen, kam es im Ergebnis der Landtagsverhandlungen 
von 1549/50 zur Bildung des »Kreditwerkes«, das unter Kontrolle von ständischen 
Verordneten stehend nunmehr die Schuldenregulierung übernahm.50 Die landes-
herrlichen Schulden stiegen bis zum Tode Joachims II. 1571 auf 4,7 Millionen Taler. 
Diese permanent bestehende Herausforderung, die Schulden des Landesherrn zu 
befriedigen, führte in der Konsequenz zu einer intensiveren Institutionalisierung des 
Ständewesens, so zum Beispiel auch in den märkischen Teillandschaften. Gerade die 
im Zusammenhang mit der Etablierung des Kreditwerkes im Verwaltungsalltag zu 
lösenden Aufgaben begünstigten eine Entwicklung, die zu einer Konzentration der 

47	 Vgl. Parisius, Adolf: Die Teltower Einigung, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, 
Bd. 1, 1904, S. 222–235.

48	 Ebd, S. 230.
49	 Vgl. dazu: Hahn, Peter-Michael: Landesstaat und Ständetum im Kurfürstentum Brandenburg 

während des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Baumgart, Peter (Hg.): Ständetum und Staatsbildung 
in Brandenburg-Preußen (Veröffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin 55), Berlin/
New York 1983, S. 41–79, hier S. 48f.

50	 Vgl. Hass: Stände (wie Anm. 6), S. 172–298.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



46

ständischen Aktivitäten auf die in Berlin-Cölln tagenden Ausschüsse und die nun 
regelmäßiger zusammentretenden Versammlungen in den Kreisen führte.51 Wenn 
es zur Einberufung der Kreisstände kam, wurden die landesherrlichen Interessen 
über Kommissare wahrgenommen, die sich aus den Landeshauptleuten oder den 
am kurfürstlichen Hof amtierenden Räten rekrutierten. Gelegentlich wohnte der 
Kurfürst oder der Kurprinz diesen Zusammenkünften persönlich bei. Nachweis-
lich der überlieferten Quellen wurden bei diesen Versammlungen der Kreisstände 
vor allem Steuerangelegenheiten, insbesondere der Verteilungsmodus zwischen 
der Ritterschaft und den Städten, verhandelt.52 Allerdings bietet die archivalische 
Überlieferung im Gegensatz zu den Quellen städtischer Provenienz kaum An-
haltspunkte über das Agieren der Landstände in den märkischen Teillandschaften 
in der Reformationsfrage, so dass die Kommunikationswege etwa zwischen den 
kleinräumigen Adelsgesellschaften in den märkischen Teillandschaften und den 
Ständerepräsentanten auf den Gesamt-Landtagen nur sehr vage rekonstruiert werden 
können.53 Gesamt-Landtage wurden hingegen seltener; so hat man während der 
siebenundzwanzigjährigen Regierungszeit Kurfürst Johann Georgs (reg. 1571–98) 
nur einen Landtag im Jahre 1572 einberufen.

Vor dem Hintergrund der überlieferten Quellen kann allerdings davon ausgegangen 
werden, dass die Ständerepräsentanten vermehrt Einfluss auf den Fortgang der mit der 
Reformation einhergehenden Veränderungen zu nehmen gedachten und ihnen zu-
nehmend über die Schuldenproblematik eine Interventionsmöglichkeit erwuchs. Dabei 
wird deutlich, dass es zuweilen auch ständische Einflüsse waren, die das vorsichtige 
Agieren des Kurfürsten bei der praktischen Umsetzung der Reformation unterstützten. 
Dies festzuhalten erscheint vor dem Hintergrund der in der älteren und jüngeren For-
schung zuweilen erhobenen Vorwürfe gegenüber Joachim II. ob seines zu bedächtigen 
bzw. zu eigensüchtigen Vorgehens angebracht. Damit ist nicht in erster Linie an die 
nicht allzu überraschend erscheinenden Vorhaltungen der Prälaten gedacht, die sich 
vehement dafür einsetzten, »die closthere bei iren alten religion pleiben zu lassen«.54 
Auch auf adliger Seite befürchtete man, dass wichtige Versorgungsmöglichkeiten für 
die Familien der Ritterschaft wegfallen würden. So hatten die Ständevertreter schon 
in ihrer Eingabe für den im März 1540 zusammentretenden Landtag unumwunden 
erklärt, dass »sonderlichen den von der ritterschaft […] an den bischoffthumb, stiften, 
closter und kumptereien nicht wenig gelegen [sei], in ansehen, das sie der gemeinen 
ritterschaft, dardurch sie ihre kinder und gefreunden unterbringen mugen«. Mahnend 
verwiesen sie darauf, dass die Bistümer und Stifter kaiserliche Lehen seien, woraus 
ihre Befürchtung erwachse, dass sich aus Übergriffen darauf »den landen krieg und 

51	 Vgl. hierzu neben Hass: Stände (wie Anm. 6) auch Hahn: Landesstaat (wie Anm. 49), S. 45.
52	 Vgl. Landmesser: Stände (wie Anm. 6), S. 48–50.
53	 Die hierzu eventuell Aufschlüsse vermittelnde, in dem noch von Ernst Friedländer verzeichneten 

Findbuch erwähnte Akte im Geheimen Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz Berlin-Dahlem I. HA 
Rep. 47 B 9 »Gravamina der Prälaten und des Adels auf dem Hohen- und Niederbarnim (1542)« 
muss nach mehreren vergeblichen Suchanfragen als verschollen gelten. 

54	 Friedensburg: Ständeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 103.

Frank Göse



47

sonst allerlei beswehrunge entstehen muchten«. Deshalb baten sie den Kurfürsten, er 
möge »mit denselbigen bischthumern, stiften, clostern und kumptherheuser […] ohn 
wissen und rat gemeine landstende kein anderung furnehmen«.55 Dieses Insistieren 
auf den Landfrieden sollte sich im Übrigen wie eine rote Linie durch einige ständi-
sche Wortmeldungen der nächsten Jahre ziehen und auch die Politik des Kurfürsten 
entscheidend prägen. Joachims Agieren als Vermittler während der reichspolitisch so 
brisanten Jahre zwischen 1546 und 1555 entsprach also auch den vitalen Interessen 
der Stände, die ihrerseits ihren Landesherrn in diesem Sinne zu beeinflussen suchten. 
Rückblickend rechnete es sich Joachim II. dann als großes Verdienst an, dass er sein 
Land davor bewahret hätte, dass »Landesknechte in [ihr]em lande mit langen spiessen 
lieffen, Idermann das Ire nemen, weiber Schendeten, alle gottes lesterung trieben etc. 
welchs leider bei unsern nachbarn gescheen«.56

Resümierend lässt sich feststellen, dass der ständische Einfluss als Korrektiv auf 
die von landesherrlicher Seite her geplanten Veränderungen wirkte und zuweilen 
allzu rasche Reformen verhinderte. So hatte der Kurfürst in seinem Revers vom 
17. März 1540 zugesichert, dass bei demnächst anstehenden Entscheidungen auf 
diesem Gebiet »kein unbillige verenderung vorgenommen werden« solle, was im 
Sinne einer vorhergehenden Verständigung mit den Landständen interpretiert werden 
kann.57 Langfristig hat Joachim II. den Wünschen nach einer Aufrechterhaltung 
der Nonnenklöster sukzessive ihrer Weiterführung als evangelische Damenstifte 
jedenfalls entsprochen. 

Plädierten die vornehmlich adligen Ständevertreter also in dieser Angelegenheit 
eher für ein zurückhaltendes Vorgehen, drängten sie den Kurfürsten hingegen auf 
ein rasches Vorgehen in dem Konflikt zwischen dem Lebuser Bischof und dessen 
Verfügungsgewalt über den auf dessen Stiftsgebiet ansässigen Adel. Man argumen-
tierte von ständischer Seite, dass dadurch letztlich auch der kurfürstlichen Autorität 
Genüge getan werde; zudem bat man diesen, er »wolle dieselbige widerumb fordern 
und wider zur landschafft kommen lassen«.58 Die Repräsentanten der Ritterschaft 
wünschten des Weiteren – und hier zeigen sich Kontinuitäten zu den Interessenla-
gen und Verhältnissen im ausgehenden 15. Jahrhundert – auf eine Sanktionierung 
bzw. Ausweitung ihrer Befugnisse als Patronatsherren. Insbesondere ging es dem 
Landadel darum, durch das 1543 neu gebildete Konsistorium nicht zu sehr in seiner 
Verfügungsgewalt über »ihre« Pfarrer eingeengt zu werden. Wenigstens wollten sie 
die Genehmigung erhalten, »mutwillige Pfarrherren« ohne Zustimmung des Kon-
sistoriums ihres Amtes zu entsetzen.59

55	 Ebd., S. 87.
56	 Zit. nach: Stegmann: Die »christliche Reformation« (wie Anm. 39), Fn. 20. Stegmann wies nach 

Konsultation der Originalakte im Geheimen Staatsarchiv auf den fehlerhaften Abdruck dieses 
Bekenntnisses von 1563 durch Steinmüller, Paul: Das Bekenntnis Joachims II., in: Forschungen 
zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, Bd. 17, 1904, S. 237–249, hin.

57	 Friedensburg: Ständeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 97.
58	 Ebd., S. 92.
59	 Ebd., S. 299. 

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



48

In höherem Maße als bei dem Glaubenswechsel des Kurfürsten und der Erarbeitung 
der ersten Kirchenordnung kann ein ständischer Einfluss bei der Vorbereitung der Vi-
sitationen beobachtet werden. Dahinter standen gravierende Übereinstimmungen der 
Motive des Kurfürsten mit den Interessenlagen der übergroßen Mehrheit der Stände. 
Angesichts der mittlerweile eine exorbitante Größenordnung erreichenden Schulden-
summe Joachims II. lag es nahe, hier mit den Ständerepräsentanten bei den Verhand-
lungen über das Schicksal des kirchlichen Eigentums zu einer Lösung zu gelangen. Sie 
traten deshalb auf dem Landtag von 1540 mit der Forderung an den Kurfürsten heran, 
dass »die Kalande und ihre hauptsummen zu diesen Nothen itzund angegriffen und 
vorgestreckt werden« sollen. Andererseits »erbiten sich die Stende solchs doch widerumb 
nach betzahlung der schulde wider zu geben und zu betzalen«.60 Langfristig gingen 
auf Grund der finanziellen Kalamitäten des Landesherrn fast sämtliche säkularisierte 
Klostergüter in die Hände finanziell potenter Adliger über, denn der Kurfürst benötigte 
diese als Gläubiger. So gelang es dem kurfürstlichen Rat und Kämmerer Matthias von 
Saldern, die vormals zum Tafelbesitz des Bischofs von Havelberg zählende Herrschaft 
Plattenburg 1560 dem Kurfürsten abzukaufen, nachdem er diesen Besitz zuvor schon 
einige Jahre pfandweise verwaltet hatte.61 Auch der aus Hessen stammende und sich 
bis zum einflussreichen Hofmarschall emporarbeitende Adam von Trott kann als 
prominentes Beispiel eines »Reformationsgewinnlers« angesehen werden. Ihm war es 
über Kreditgeschäfte gelungen, nicht nur das Feste Haus zu Badingen zu erwerben 
sondern auch das bedeutende Kloster Himmelpfort in seinen Besitz zu bringen.62

Die städtischen Ständevertreter sahen sich hingegen nicht zu größeren Rücksichten 
mit Blick auf die in ihren Mauern befindlichen Klöster und andere geistliche Ein-
richtungen veranlasst, sondern forderten unmissverständlich deren Auflösung zum 
Zwecke der Tilgung der kurfürstlichen Schulden.63 Dieses Insistieren erklärt sich auch 
vor dem Hintergrund, dass es ja vor allem die Kommunen waren, die in besonderem 
Maße zum Schuldendienst hinzugezogen worden waren und zudem auf zusätzliche 
Mittel für die Unterhaltung der Schulen und Hospitäler hofften.

Den Ständen wurde zwar auf dem Landtag von 1540 zugesagt, dass man ihre 
Wünsche bei der geplanten Visitation berücksichtigen werde, die Durchführung der 
im Barnim und Teltow beginnenden Visitationen selbst blieb allerdings weitgehend 
in der Hand des Kurfürsten und der von ihm beauftragten Kommission. Vertreter 
des Adels zeigten sich ungehalten darüber, dass »nimandes vom lande bi is«.64 Doch 
der Kurfürst nutzte seine Erwiderung auf diese Beschwerden, um noch einmal nach-

60	 Ebd., S. 108.
61	 Peters, Jan: Märkische Lebenswelten. Gesellschaftsgeschichte der Herrschaft Plattenburg-Wils-

nack, Prignitz 1500–1800, Berlin 2007, S. 56f.
62	 Vgl. hierzu jüngst die Dissertation von Huth, Mario: Die von Trott auf Himmelpfort, Badingen und 

Ribbeck. Grundlegende Analyse der frühen Entwicklung eines märkischen Landadelsgeschlechts 
unter Berücksichtigung von reichs-, territorial- und regionalgeschichtlichen Bezügen, Potsdam 
2016.

63	 Vgl.: Friedensburg: Ständeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 108. 
64	 Ebd., S. 191f.

Frank Göse



49

drücklich seine Sicht auf diese Vorgänge darzustellen: Demnach sei seine Stellung 
gegenüber den Ständen derart, dass er von der Einholung ihrer Zustimmung zur 
Arbeit der Visitationskommission absehen könne. Andererseits versprach er, die Be-
standsaufnahme so zu nutzen, dass »alles, was den geistlichen uber Irem Unterhalt 
uberbleibt, den armen in rechten zugeeignet« wird.65 

Der sich am intensivsten in der älteren Forschung mit den Visitationen beschäf-
tigende Historiker Victor Herold hatte den Ständen bei diesen Vorgängen kaum 
einen nennenswerten Beitrag zugestehen wollen. Laut seinem Urteil sei es »selbst 
nicht einmal festzustellen, ob Stimmen laut geworden sind, die ein Mitraten und 
Mittaten der Stände überhaupt verlangt haben, noch schwerer, ob diese Stimmen 
gehört wurden«. Vielmehr sei dies einem kleinen Kreis von Gelehrten und Räten im 
Umfeld des kurfürstlichen Hofes vorbehalten geblieben.66 Doch eingedenk unserer 
einführenden Bemerkungen, die auf eine Relativierung der allzu starken Unter-
scheidung zwischen der landesherrlichen und ständischen Sphäre zielten, sollte man 
auch diese für die Reformationsgeschichte so zentralen Vorgänge etwas abwägender 
beurteilen. Schon allein der Tatsache, dass einige Angehörige der märkischen Rit-
terschaft den Visitationskommissionen angehört hatten, wird man in diesem Sinne 
eine gewisse Bedeutung beizumessen haben, auch wenn natürlich mit Blick auf die 
ersten Kommissionen solche Persönlichkeiten wie der Generals-Superintendent Ja-
cob Stratner und – vor allem – der Kanzler Johann Weinlöben schon qua Amt den 
überragenden Einfluss in diesem Gremium ausgeübt hatten. Dennoch sind zum 
Beispiel die beredten Klagen des Kanzlers über den Widerstand, der der Kommission 
während ihrer Reisen besonders von Seiten der Ritterschaft entgegenschlug, so zu 
interpretieren, dass solche Einwirkungen bestanden hatten.67 Es handelte sich da-
bei um Angehörige der Ritterschaft, die auf Grund ihres Amtes als Landvogt oder 
Landeshauptmann in einer brandenburgischen Teillandschaft in die Kommission 
berufen worden waren.68 So wurden etwa der Landeshauptmann der Prignitz, Curd 
von Rohr69, der uckermärkische Hauptmann Hans von Arnim oder – als Beispiel 
für eine Reihe von Amtshauptleuten – der Trebbiner Amtshauptmann Dietrich von 
Flans punktuell zur Arbeit in den Kommissionen hinzugezogen.70 

Ebenso zeigen auch die Protokolle der Visitationen selbst, auf welche großen Vor-
behalte die Kommissionsmitglieder stießen, vor allem angesichts des Befundes, dass 
viele adlige Patronatsherren durch die willkürliche Einsetzung von Pfarrern oder die 

65	 Zit. nach: Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 5), S. 46. (Dieses Schreiben ist nicht bei Friedens-
burg ediert.)

66	 Ebd., S. 47.
67	 Herold rühmte insbesondere die Fähigkeit Weinlöbens, »im Streit der Parteien einen Mittelweg zu 

finden«, was dafür spräche, dass die Interessen der adligen Rittergutsbesitzer berücksichtigt wurden. 
Ebd., S. 51.

68	 Zur Bedeutung dieser Amtsträgergruppe innerhalb des politischen Systems des 16. Jahrhunderts 
jüngst: Leibetseder: Räte (wie Anm. 16), S. 111f.

69	 Vgl. Hahn, Peter-Michael: Curdt von Rohr – Ein brandenburgischer Ständepolitiker zwischen 
Fürstendienst und Familieninteresse, in: Der Herold, Bd. 25, 1982, S. 143–150.

70	 Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 5), S. 60f.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



50

Einziehung von Kirchengut bereits vollendete Tatsachen geschaffen hatten.71 Von 
Seiten der Visitatoren nahm sich deren Wirken häufig als »richtiges Feilschen zwischen 
Patron und Pfarrer« aus.72 So zeigte man sich den Oberständen gegenüber kompro-
missbereit, »erledigte, ihnen zustehende Kirchenlehen bei Heimfall wieder verleihen 
zu dürfen«, oder sah auch über die mangelnde Qualifikation eines Pfarrkandidaten 
hinweg.73 Und auch in den Kommunen gelang es mitunter, die landesherrlichen Vor-
haben zu konterkarieren. Als man in der Alt- und Neustadt Brandenburg während 
der Visitation von 1558 versucht hatte, die dortige Geistlichkeit zu drängen, die an 
die altkirchliche Praxis angelehnten Kirchenzeremonien beizubehalten, zwang der 
entschlossene Widerstand der beiden Magistrate und der Geistlichkeit die Landes-
herrschaft zum Nachgeben.74 Resümierend lassen sich diese Vorgänge als Aushand-
lungsprozesse interpretieren, in denen angesichts der verworrenen Verhältnisse oftmals 
die Patrone die Oberhand behielten. Gerade die Visitationspraxis spiegelt deshalb an 
einem sehr symptomatischen Beispiel das auf eine subtile Austarierung der Interessen 
fixierte Gebaren im landesherrlich-ständischen Verhältnis wider. 

Der ständische Einfluss beschränkte sich indes nicht auf die Säkularisation, sondern 
konnte sich gelegentlich auch auf Entscheidungen ausweiten, die im reichspolitischen 
Kontext der Konfessionsproblematik getroffen wurden. Dass die Stände die vermit-
telnde und auf Deeskalation setzende Position des Kurfürsten im Vor- und Umfeld 
des Schmalkaldischen Krieges unterstützt hatten, ist bereits erwähnt worden. Nach 
der Niederlage des Schmalkaldischen Bundes galt es, sich mit den Entscheidungen des 
Augsburger Reichstages von 1547/48 zu arrangieren, die auf eine Rücknahme vieler 
im Zuge der Reformationsbewegung eingeführten Veränderungen in den protestan-
tischen Reichsterritorien zielten. Das »Augsburger Interim« – wenn auch als zeitlich 
befristete Kompromisslösung angeboten – empfanden die evangelischen Reichsstände 
mehrheitlich als Zumutung. Auch in dieser hochbrisanten Frage verfolgte Joachim II. 
eine ausgleichende Linie, nicht zuletzt aber gerade deshalb, um den Grundbestand 
der lutherischen Landeskirche in seinem Territorium zu retten. Der brandenburgische 
Kurfürst stimmte mit einigen anderen protestantischen Reichsständen dem Interim 
zu, jedoch scheint ihn nach seiner Rückkehr aus Augsburg die Opposition gegen das 
Interim in seinen eigenen Landen kalt erwischt zu haben. Eine Vielzahl von Schmäh-
schriften war in die Kurmark eingesickert, und nicht zu Unrecht wähnte man die 
Verfasser dieser Pamphlete im benachbarten Magdeburg.75 In der Folge sah Joachim II. 

71	 Hierzu viele Beispiele in den in den Bänden des CDB edierten Quellen, so zum Beispiel für die v. 
Bredow im Havelland (CDB 1.7, S. 223f.), die v. Rochow (CDB 1.9, S. 179) oder die v. Holtzendorff 
im Barnim (CDB 1.12, S. 200).

72	 Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 5), S. 74.
73	 Landmesser: Stände (wie Anm. 6), S. 271.
74	 Vgl. Kawerau, Gustav: Eine Kirchenvisitation von 1558, in: Jahrbuch für Brandenburgische 

Kirchengeschichte, Bd. 15, 1917, S. 23–30, hier S. 24. In vergleichbaren Fällen wie in Havelberg 
oder Rathenow hatte indes die Visitationskommission ihre Vorstellungen durchgesetzt.

75	 Vgl. Nischan, Bodo: Die Interimskrise in Brandenburg, in: Schorn-Schütte, Luise (Hg.): Das 
Interim 1548/50. Herrschaftskrise und Glaubenskonflikt (Schriften des Vereins für Reformations-
geschichte 203), Gütersloh 2005, S. 255–273, hier S. 257–259.

Frank Göse



51

deshalb von einer Einführung des Augsburger Interims in der Kurmark ab und suchte 
mit seinem kursächsischen Standesgenossen, Kurfürst Moritz, einen Sonderweg. Die 
unter diesen Umständen geführten Gespräche bildeten auch die Grundlage für die 
sogenannten »Leipziger Artikel«, die einen Mittelweg zwischen dem Interim und der 
Totalverweigerung symbolisierten.76 Das aus dieser Absprache resultierende Mandat 
vom Januar 1549 richtete sich nicht nur an die mit der Verkündung der »Leipziger 
Artikel« beauftragten Geistlichen, sondern auch an die Gesamtstände, also an die 
»Grauen, hern, Ritterschafft, Hauptleute vnd Adel uffm Lande, desgleichen auch die 
Redte in Steten« der Kurmark.77 Allerdings scheute der Kurfürst – und dies deutet 
auf einen recht hoch zu veranschlagenden Einfluss der Ständevertreter in dieser Frage 
hin – davor zurück, das modifizierte Interim der Versammlung seiner Stände vorzu-
legen, auch wenn von Seiten des Kaisers darauf gedrängt worden war. Er hatte einen 
anderen Weg gewählt und einzelne Ständerepräsentanten an den Hof geladen; einige 
Städtevertreter haben ausführliche Berichte über diese Zusammenkünfte geliefert.78 
Letztlich führte dieser Widerstand dazu, dass man – entgegen den von Joachim II. 
an den Kaiser gelieferten Berichten – kaum von einer textkonformen Einführung 
des Interims in der Mark sprechen konnte. Und es waren vor allem die Vorbehalte 
der Landstände, die dies verhindert hatten.79

Die interne Zusammensetzung der Ständevertretungen hatte unterdessen eine 
wichtige Veränderung erfahren: Die Abschaffung des Bischofsamtes – der Landesherr 
agierte nun selbst als »Summus Episcopus« »seiner« Landeskirche – und die Auflösung 
der Klöster führten dazu, dass künftig der höhere Klerus nicht mehr gesondert auf den 
Landtagen repräsentiert wurde. Lediglich das zu einem evangelischen Damenstift um-
gewandelte ehemalige Kloster Heiligengrabe und die beiden Domkapitel von Havelberg 
und Brandenburg (Havel) blieben auf den Landtagen auch in der nachreformatori-
schen Zeit vertreten. Da die Domkapitel aber zumeist durch bedeutende Familien des 
Prignitzer bzw. havelländischen Adels repräsentiert wurden, hatte sich hier faktisch 
eine Interessengemeinschaft zwischen diesem Rudiment des alten Prälatenstandes und 
der nunmehr an der Spitze der Ständevertretung stehenden Ritterschaft entwickelt.80

76	 Vgl. Wartenberg, Günther: Das Augsburger Interim und die Leipziger Landtagsvorlage zum 
Interim, in: ders.; Dingel, Irene (Hg.): Politik und Bekenntnis. Die Reaktionen auf das Interim 
von 1548 (Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der Lutherischen Orthodoxie 8), 
Leipzig 2006, S. 16–32. Zu den Jüterboger Gesprächen vom Dezember 1548, an denen auch die 
beiden Kurfürsten teilgenommen hatten, vgl. jüngst: Engel, Felix: ›Revoluzzer‹ oder ›Leisetreter‹? 
Der Weg zum Theologentag von Jüterbog von 1548, Jüterbog 2013, S. 35.

77	 Zit. nach: Nischan: Interimskrise (wie Anm. 75), S. 262.
78	 Vgl. dazu: Müller, Nikolaus: Zur Geschichte des Interim, in: Jahrbuch für Brandenburgische 

Kirchengeschichte, Bd. 5, 1908, S. 51–171, hier S. 146–171.
79	 Vgl. hierzu die »Ständischen Artikel« an den Kurfürsten vom 17. August 1549, in: Friedensburg: 

Ständeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 431–433.
80	 Diese Vertretung der beiden Domkapitel durch vornehmlich Prignitzer und havelländische Adels-

familien blieb im Übrigen während der gesamten Frühen Neuzeit bestehen, auch als ab der Mitte 
des 17. Jahrhunderts die Plenarlandtage wegfielen und sich die landständischen Aktivitäten auf die 
Arbeit in den Ausschüssen beschränkte. Vgl. dazu: Klinkenborg, Melle: Das Archiv der Branden-
burgischen Provinzialverwaltung, Bd. 1: Das Kurmärkische Ständearchiv, Strausberg 1920. 

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



52

Nach dem Herrscherwechsel von 1571 konnten die Stände ihren Einflussbereich 
weiter ausbauen. Angesichts des von seinem Vater übernommenen Schuldenberges 
von 4,7 Millionen Talern blieb dem neuen Kurfürsten Johann Georg nicht allzu viel 
übrig, als den Ständen ihre Privilegien zu bestätigen und speziell die Wünsche der 
Oberstände in Zoll-, Getreideexport- oder Untertanenangelegenheiten zu berück-
sichtigen.81

Verwunderlich erschien es unter diesen Voraussetzungen dann nicht, wenn die 
Ständerepräsentanten mit dem neuen Kurfürsten Johann Georg in kirchenpolitischen 
Fragen zumeist an einem Strang zogen, zumal es hier kaum Dissens gegeben hatte. 
Im Juni 1572 bestätigte Johann Georg auf dem Landtag, dass es »mit der christlichen 
Religion und den Zeremonien […] wie bisher gehalten werden« solle. Auch garantierte 
er, dass an »den Klöstern, Stiften und Komtureien, die der Versorgung der Kinder 
und Verwandten der Ritterschaft dienen, keine Veränderung geschehen«.82 Bei der 
1572/73 erfolgten Überarbeitung der Kirchen-, Visitations- und Konsistorialordnung 
hatte man auch die ständischen Wünsche berücksichtigt und neben der Bestands-
garantie versucht, Unzulänglichkeiten der zurückliegenden Jahrzehnte zu beseitigen. 
Vor dem Hintergrund der in jener Zeit vermehrt auftretenden innerlutherischen 
Auseinandersetzungen, die die Diskussion auch in Brandenburg beeinflussten, arti-
kulierten Repräsentanten der Ritterschaft und der Städte ihre Sorge um die »reine 
Lehre«.83 Der in der Prignitz über ausgedehnte Besitzungen verfügende und zugleich 
als kurfürstlicher Rat amtierende Matthias v. Saldern hatte 1571 mit der Neuver-
leihung des Pfarramtes an Petrus Listmann in seinem Mediatstädtchen Wilsnack 
diesem die Aufsicht über die Geistlichkeit in seiner gesamten Herrschaft übertragen, 
»damit kein Ihrtumb ider Lehr unter sie einreiße«.84 

Dahinter stand ein gemeinsames Motiv von Ständen und Landesherrschaft, das 
auf die Bewahrung der inneren Stabilität im Lande gerichtet war. Die Kunde über 
die häufig aus konfessionellem Dissens entstehenden Konflikte in mehreren Reichs-
territorien und europäischen Ländern drang auch in die Mark Brandenburg. Deshalb 
unterstützten die Stände die Bemühungen der Landesherrschaft um ein weitgehend 
homogenes Glaubensbekenntnis im protestantischen Lager und standen hinter 
dem konfliktvermeidenden reichspolitischen Kurs des Kurfürsten.85 Zustimmung 
fand das in enger Abstimmung mit Kursachsen erarbeitete Konkordienbuch, das 
künftig als allgemeinverbindliche Bekenntnisgrundlage gelten sollte und auf das die 
lutherischen Pfarrer bei ihrer Ordination zu schwören hatten. Wie lange das an von 

81	 Vgl. Croon, Hermann: Die kurmärkischen Landstände 1571–1616, Berlin 1938, S. 13–24.
82	 Zit. nach: Beck, Friedrich (Bearb.): Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (Rep. 23 A) des 

Brandenburgischen Landeshauptarchivs (Quellen, Findbücher und Inventare des Brandenburgischen 
Landeshauptarchivs 16), Frankfurt/M. u. a. 2006, Nr. 384, S. 253.

83	 Herold, Victor (Hg.): Die Brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und -Register des XVI. 
und XVII. Jahrhunderts, Bd. 1, Berlin 1928, S. 37. So beteuerten in Perleberg und Lenzen Rat und 
Geistlichkeit, »keiner spaltungen, noch verdamlichen Secten anhenigk zu sein«. Ebd., S. 36f. 

84	 Zit. nach: Enders: Prignitz (wie Anm. 28), S. 581.
85	 Vgl. hierzu jüngst: Beyer, Achim: Die kurbrandenburgische Außenpolitik im »langen 16. Jahr-

hundert«, in: Blätter für deutsche Landesgeschichte, Bd. 147, 2011, S. 271–331.

Frank Göse



53

Bauernkrieg und Täuferreich erinnernde Schreckgespenst einer radikalen Auslegung 
der evangelischen Botschaft landesherrliche und ständische Amtsträger umgetrieben 
hatte, zeigt die panische Reaktion aus Berlin-Cölln angesichts des Treibens eines 
Geistlichen in Prenzlau, des Diakonus Finke, im ausgehenden 16. Jahrhundert. Man 
machte es dem Pfarrer zur Auflage, sich nicht in die »politica« zu mischen, solch ein 
Predigen habe eher »einem Müntzer oder anderen dergleichen wiederteufferischen 
Geist angestanden« als ihm. »Er solle sich nicht mehr in des Rats und des Rathauses 
Sachen mengen, viel weniger aber solche abscheulichen Predigten halten, die zur Ver-
achtung der Obrigkeit dienen.«86 Demgegenüber zeigte man sich dann eher bereit, 
über gewisse moralische Verfehlungen der Geistlichkeit – und dies zielte besonders 
auf die »erste Generation« lutherischer Pfarrer – hinwegzusehen. Exemplarisch sei 
hierfür die Reaktion des Kurfürsten über die »Fehltritte« des Pfarrers zu Salzwedel 
zitiert: Es wäre doch besser, »daß er ein Kind gemacht, denn daß durch ihn Aufruhr 
erwecket würde; besser er machte zehn Kinder als aufwieglung und aufruhr, wenn 
er nur in seiner Lehre rechtschaffen sei«.87

Diese besondere Sensibilität der Ständevertreter gegenüber den angenommenen 
oder real bestehenden Gefahren der Aufweichens der reinen Lehre zeigte sich, um 
ein letztes Beispiel anzuführen, in artikulierten Befürchtungen gegenüber dem 
Eindringen des Calvinismus im Land – und dies schon geraume Zeit vor dem Kon-
fessionswechsel von 1613. Im Jahre 1599 hatten Ständevertreter dem Kurfürsten 
Joachim Friedrich (reg. 1598–1608) Artikel überreicht, in denen sie ihre Sorge über 
den Bestand der lutherischen Lehre bekundet hatten. Bei der Besetzung der kirch-
lichen Spitzenämter sollte deshalb genau darauf geachtet werden, nur unverdächtige 
Kandidaten zu benennen.88

Fazit
Die Ausführungen haben deutlich gemacht, dass die Stände trotz der durch die 
Etablierung des landesherrlichen Kirchenregiments gestärkten Stellung des Landes-
herrn durchaus Gestaltungsmöglichkeiten in kirchenpolitischen Fragen wahrnehmen 
konnten. Ältere, mitunter recht apodiktisch anmutende Urteile, dass sie auf diesem 
Gebiet »in keiner Weise […] Einfluß« erlangt hätten, sind in dieser Absolutheit 
nicht aufrecht zu erhalten.89 Zwar blieben die Entscheidungen zur Einführung der 
Reformation und im Umfeld der Erarbeitung der Kirchenordnung vornehmlich 
Angelegenheiten des Landesherrn. Jedoch waren es die Repräsentanten der branden-
burgischen Ständegesellschaft – seien es die Magistratsangehörigen der Kommunen 
oder die in ihren Adelsgesellschaften einflussreichen Rittergutsbesitzer –, die auf mit-

86	 Zit. nach: Schwartz, Paul: Beiträge zur Kirchengeschichte brandenburgischer Städte, in: Jahrbuch 
für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 7/8, 1911, S. 14–76, hier S. 38.

87	 Zit. nach: Enders, Lieselott: Die Altmark. Geschichte einer kurmärkischen Landschaft in der 
Frühneuzeit (Ende des 15. bis Anfang des 19.  Jahrhunderts) (Veröffentlichungen des Branden-
burgischen Landeshauptarchives 56), Berlin 2008, S. 1177. 

88	 Vgl. Hahn: Landesstaat (wie Anm. 49), S. 50.
89	 Landmesser: Stände (wie Anm. 6), S. 277.

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



54

unter subtile Weise entscheidend mitbestimmten, in welcher Weise und vor allem mit 
welcher Tiefenwirkung die eingeleiteten Veränderungen im Lande umgesetzt werden 
konnten. Begünstigt wurde dieses Engagement zum Einen durch einen seit der Mitte 
des 16. Jahrhunderts größer werdenden Handlungsspielraum der Stände infolge der 
hohen Verschuldung der Landesherren und der daraus resultierenden finanziellen 
Abhängigkeit der Kurfürsten von ständischen Kreditgebern und zum Anderen durch 
gemeinsame Interessenlagen bei der Durchsetzung und Konsolidierung der lutherischen 
Reformation im Lande. Von hier aus führte dann eine direkte Linie zu jener Zeit, in 
der die brandenburgischen Stände nach der Konversion Kurfürst Johann Sigismunds 
(reg. 1608–19) durch ihren vehementen Widerstand eine flächendeckende Einführung 
der reformierten Konfession im Lande verhindern sollten. 

Die kurmärkischen Stände in der Reformationsbewegung



55

Landstände und Reformation

Das Beispiel Kursachsen (1523–1543)

Uwe Schirmer

Vorbemerkungen
Wer sich der Geschichte der Hussitischen Bewegung zuwendet sowie sich eingehend 
mit den Herrschaftsverdichtungen und dem Formationsprozess von Staatlichkeit 
in Böhmen beschäftigt, wird recht schnell einsehen, dass in dieser Hinsicht den 
böhmischen Landständen eine herausragende Rolle zufiel.1 Zweifellos gehörten die 
Stände Böhmens, das bekanntlich ein Lehn des Reiches war, zu den wirkmächtigsten 
politischen Akteuren in den östlichen und nordöstlichen Regionen des Reiches sowie 
darüber hinaus in Ostmitteleuropa. Ähnlich verhielt es sich in den Nachbarregionen 
Böhmens. Es ist hier nicht der Platz, darüber zu diskutieren, welche regionale Land-
schaft innerhalb der weitreichenden verfassungsrechtlichen, politischen und kulturellen 
Übergangs- und Kontaktzonen zwischen der Ostsee einerseits und der Adria bzw. den 
Ostalpen andererseits stärkster Impulsgeber beim Staatsbildungsprozess, aber auch bei 
der Ausbreitung, Einführung und Durchsetzung der Reformation war. Auffällig ist 
und bleibt jedoch, dass sich die landständische Macht vor allem in den Habsburgischen 
Erbländern, in Böhmen mit den dazugehörigen Nebenländern Schlesien, Nieder- 
und Oberlausitz, zu guten Teilen in den Territorien der Stephanskrone, natürlich in 
Polen, aber auch in den Herrschaftsbereichen der Markgrafen von Brandenburg aus 
dem Haus Hohenzollern sowie im albertinischen Herzogtum und im ernestinischen 
Kurfürstentum Sachsen ausgezeichnet nachweisen und rekonstruieren lässt.2 Die hin-

1	 Šmahel, František: Die Hussitische Revolution. Aus dem Tschechischen übersetzt von Thomas 
Krzenck (MGH Schriften 43, Teile I–III), Hannover 2002. – Eberhard, Winfried: Monarchie 
und Widerstand. Zur ständischen Oppositionsbildung im Herrschaftssystem Ferdinands  I. in 
Böhmen (Veröffentlichung des Collegium Carolinum 54), München 1985. – Bahlcke, Joachim: 
Regionalismus und Staatsintegration im Widerstreit. Die Länder der Böhmischen Krone im ersten 
Jahrhundert der Habsburgerherrschaft (1526–1619) (Schriften des Bundesinstituts für ostdeutsche 
Kultur und Geschichte 3), München 1994.

2	 Bahlcke, Joachim; Bömelburg, Hans-Jürgen; Kersken, Norbert (Hg.): Ständefreiheit und 
Staatsgestaltung in Ostmitteleuropa. Übernationale Gemeinsamkeiten in der politischen Kultur 
vom 16.–18. Jahrhundert (Forschungen zur Geschichte und Kultur des östlichen Mitteleuropa), 
Leipzig 1996. – Wyczański, Andrzey: Polen als Adelsrepublik (Klio in Polen  5), Osnabrück 
2001. – Gerhard, Dietrich (Hg.): Ständische Vertretungen in Europa im 17. und 18. Jahrhundert. 
Fünfzehn Beiträge (Veröffentlichungen des Max-Planck-Institutes für Geschichte 27), Göttingen 
21974. – Fata, Márta: Ungarn, das Reich der Stephanskrone, im Zeitalter der Reformation und 
Konfessionalisierung. Multiethnizität, Land und Konfession 1500–1700 (Katholisches Leben 
und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 60), Münster 2000. – Schirmer, Uwe: 
Mitbestimmung der Untertanen oder Alleinherrschaft der Funktionseliten? Zur politischen Parti-
zipation und landständischen Verfassung in den Lausitzen, Kursachsen, Brandenburg und Schlesien 
(1500–1650), in: Bahlcke, Joachim (Hg.): Die Oberlausitz im frühneuzeitlichen Mitteleuropa. 

Landstände und Reformation



56

sichtlich der personellen und institutionellen Zusammensetzung so zahlreich sowie 
politisch so mächtigen ständisch-parlamentarischen Körperschaften waren demnach 
nicht nur in England, Katalonien und in den Ländern der Krone Aragons sowie in 
Skandinavien beheimatet, sondern auch und vor allem im Übergangsbereich zwischen 
dem Alten Reich und Ostmitteleuropa. Allerorten – auch dies ist bekannt – fällt die 
Phase der landständischen Formation ins Spätmittelalter. Unzweifelhaft entfalteten 
die Stände dann vor allem im 16. Jahrhundert ihre Macht, mithin also im Zeitalter 
von Reformation und beginnender Konfessionalisierung.3 Die Wirkmacht der Land-
stände hinsichtlich der Ausbreitung und Einführung der Reformation ist jedoch bisher 
kaum – von wenigen Ausnahmen abgesehen – problematisiert worden.4

Es ist ebenso ein Gemeingut der Forschung, dass sich die evangelische Lehre in der 
Frühphase der Reformation in einzelnen Regionen – insbesondere im oberdeutschen 
Raum, in Innerösterreich sowie natürlich vor allem im ernestinischen Kursachsen – von 
»unten« ausgebreitet und festgesetzt hat. Multiplikatoren dieser »Reformation von unten« 
waren Geistliche, aber auch Laien – man denke an den Zwickauer Nikolaus Storch –, 
die das »reine und lautere Wort Gottes ohne menschlichen Zusatz« verkündeten. Zu 
den Anhängern der Bewegung gehörten im allgemeinen Bürger und Bauern, aber 
auch der Nieder- und gelegentlich der Hochadel. Vor allem der Adel agierte aufgrund 
seiner Stellung im spätmittelalterlich-frühneuzeitlichen Herrschaftsgefüge nicht nur 
als Sympathisant, sondern auch als Träger der evangelischen Bewegung. Eine ähn-
liche Rolle konnte den Stadträten zufallen. Die Fürsten – allen voran Kurfürst Johann 
von Sachsen und Philipp von Hessen – haben sich erst im Laufe des Jahres 1525 zur 
evangelischen Bewegung offen bekannt. In der Frühphase der Reformation – also im 
Allgemeinen zwischen Leipziger Disputation und Bauernkrieg, als es noch offene und 
alternativreiche theologische, religiöse und soziale Vorstellungen von einer »Kirche in 
der Gemeinde« gab – hofften nicht wenige Reformatoren (nunmehr mit Bezug auf 
Kursachsen: Andreas Bodenstein [Karlstadt], Thomas Müntzer, Simon Haferitz, Jacob 
Strauß, Matthäus Hisolidus, Heinrich Pfeiffer, Martin Reinhart in Jena, anfänglich 
Stein in Weimar, Bartholomäus Krause in Oelsnitz, zeitweise Gabriel Zwilling u. v. a.) 
eine Kirche von der Gemeinde her aufbauen zu können. Dazu sollten die freie Wahl des 
Pfarrers sowie sogar Lehrentscheidungen durch die Gemeinde bzw. durch die Patronats-
herren gehören. Diese frühen Reformatoren waren geradezu gezwungen, die Stadt- und 
Dorfgemeinden anzusprechen und auf sie zuzugehen, da in den Gemeinden alle Fragen 
und Probleme von Alltag und Gesellschaft beraten und entschieden worden sind.5

Beziehungen – Strukturen – Prozesse (Quellen und Forschungen zur Sächsischen Geschichte 30), 
Stuttgart 2007, S. 59–91.

3	 Krüger, Kersten: Die landständische Verfassung (Enzyklopädie deutscher Geschichte 67), Mün-
chen 2003. – Bahlcke, Joachim: Landesherrschaft, Territorien und Staat in der frühen Neuzeit 
(Enzyklopädie deutscher Geschichte 91), München 2012, S. 92–95.

4	 Eine Ausnahme ist die ausgezeichnete Arbeit von: Scholz, Günter: Ständefreiheit und Gotteswort. 
Studien zum Anteil der Landstände an Glaubensspaltung und Konfessionsbildung in Inneröster-
reich (1517–1564) (Europäische Hochschulschriften, Reihe 3.358), Frankfurt/M. 1994.

5	 Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, 
München 1987.

Uwe Schirmer



57

Die Bürger und Bauern in den Stadt- und Dorfgemeinden waren indes politisch 
verfasst. Sie unterlagen der Herrschaft der Stadträte sowie der der Grundherren. 
Stadtverfassung und Grundherrschaft überwölbten und rahmten die politischen 
Diskurse ein, die zwischen Herr und Knecht, Stadtrat und Bürgern, Grundherren 
und Bauern geführt worden sind. Mit Nachdruck ist indes herauszustreichen, dass 
sich die Herrschaftswelt des frühen 16.  Jahrhunderts nicht ausschließlich durch 
dichotome Herrschafts- und Machtstrukturen erklären und beschreiben lässt. Engt 
man den Blick auf das ernestinische Kurfürstentum Sachsen ein, dann ist sogar fest-
zustellen, dass es hinsichtlich der frühen evangelischen Bewegung ein hohes Maß 
an Übereinstimmung zwischen Stadträten und Bürgern sowie zwischen Bauern und 
niederadligen Grundherren gab.6 Und so bleibt festzuhalten, dass sich – so man 
der These folgt, dass es in den frühen 1520er Jahren Bestrebungen gab, Seelsorge 
und Verkündigung von der Gemeinde her aufzurichten – diese »Reformation von 
unten« an den konstituierenden Herrschaftsstrukturen und Herrschaftselementen 
orientieren musste. Jenseits der Herrschaft von Fürsten, Grafen und Herren sowie 
der Magistrate der Reichsstädte waren dies jene Stadträte und adligen Grundherren, 
die landtagsfähig waren.

Der Zusammenhang von landständischer Mitsprache und Reformation ist innerhalb 
der Forschung eher nur marginal diskutiert worden. Dies ist umso erstaunlicher, da 
sich die neue Lehre auch und vor allem in Vorderösterreich, in Tirol, in der Steiermark 
sowie in Kärnten und Krain ausbreiten konnte, obgleich die Landesherren aus dem 
Haus Habsburg bekanntermaßen treu und fest beim römisch-katholischen Glauben 
geblieben sind. Nicht zuletzt aufgrund landständischer Macht war es in diesen Regionen 
möglich, dass sich jenseits fürstlicher Befehlsgewalt reformatorisches Gedankengut 
festgesetzt hat.7 Aus diesem Grund erscheint es geradezu zwingend, sich mit den 
Landständen auseinanderzusetzen, zumal die Reformation selbstverständlich nicht 
ausschließlich eine städtische »Veranstaltung« war. Folglich müssen bezüglich ihrer 
Ausbreitung und Festsetzung im ländlichen Raum der landsässige Adel sowie nicht 
wenige Klein- und Mittelstädte, die agrarisch geprägt waren, in den Blick genommen 
werden. Mit dem Hinweis auf die »Landstädte«, die wie der landsässige Adel in die 

6	 Schirmer, Uwe: Der obersächsisch-thüringische Niederadel in der Frühzeit der Reformation 
(1520–1525), in: Andermann, Kurt; Breul, Wolfgang (Hg.): Ritterschaft und Reformation (Archiv 
für Reformationsgeschichte, Beiheft), Gütersloh 2016 (im Druck). – Zu den Städten vgl.: Emig, 
Joachim u. a. (Hg.): Vor- und Frühreformation in thüringischen Städten (1470–1525/30) (Quellen 
und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter der Reformation 1), Köln u. a. 2013; sowie generell zum 
Problem Landstadt und Reformation: Merz, Johannes: Landstädte und Reformation, in: Schind-
ling, Anton; Ziegler, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und 
Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500–1650, Bd. 7: Bilanz – Forschungsperspektiven 

– Register (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 57), Münster 
1997, S. 107–135.

7	 Vgl.: Scholz: Ständefreiheit (wie Anm. 4); ferner: Amon, Karl: Innerösterreich, in: Schindling, 
Anton; Ziegler, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Kon-
fessionalisierung. Land und Konfession 1500–1650, Bd. 1: Der Südosten (Katholisches Leben und 
Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 49), Münster 1989, S. 102–116, hier S. 106–108.

Landstände und Reformation



58

jeweiligen landständischen Systeme und Kooperationen eingebunden und integriert 
waren, wurde in jüngster Zeit zumindest indirekt angedeutet, dass es höchst ein-
seitig ist, allein die Reichsstädte sowie natürlich die Fürsten ins Zentrum zu stellen.8 
Obendrein lässt die auf die Fürsten und Reichsstädte zentrierte Perspektive wenig 
Neues erwarten. Die Fürstenreformation wird seit dem 19. Jahrhundert unentwegt 
traktiert; und der von Bernd Moeller eingeleitete Paradigmenwechsel – infolgedessen 
sehr erfolgreich die vor allem reichsstädtische Reformation analysiert wurde – liegt 
bekanntermaßen inzwischen auch ein halbes Jahrhundert zurück.9 Nachfolgend 
soll nun am Beispiel der Landstände im ernestinischen Kurfürstentum Sachsen 
gezeigt werden, welche herausragende Rolle den Ständen bei der Ausbreitung des 
lutherischen Gedankengutes sowie sodann bei der Verwaltung des sequestrierten 
Kirchengutes zukam.

Die kursächsischen Landstände am Vorabend der Reformation
Die landständische Verfassung hat sich im Herrschaftsbereich der Markgrafen von 
Meißen und Landgrafen von Thüringen bzw. der späteren Kurfürsten von Sachsen 
seit dem 13. Jahrhundert schrittweise herausgebildet. Einen ersten Abschluss fand 
diese Entwicklung im Jahr 1438.10 Ein weiterer Markstein war die Altenburger Lan-
desteilung von 1445, bei der die Stände eine wahrliche politische Mitsprache erlangt 
hatten. Aufgrund der hohen Verschuldung war unter anderem angedacht worden, dass 
das Territorium zwischen den beiden Fürsten nicht zwei-, sondern dreigeteilt werden 
sollte. Der dritte Landesteil – so der verwegene Plan, der sich indes zerschlug – sollte 
von einem landständischen Ausschuss verwaltet und die Einkünfte zur Schulden-
bedienung verwendet werden.11 In den folgenden Jahren haben die Stände diese 
herausragende Vormachtstellung schrittweise wieder eingebüßt. Jedenfalls blieb ihr 
Mitwirken bei der Landesteilung von 1485 erstaunlicherweise gering. Indes gewann 
der landständische Formationsprozess nach der Leipziger Teilung von 1485 neuer-
lich an Dynamik, haben doch die Stände – nunmehr besonders und vor allem der 
schriftsässige Niederadel – die Herausbildung und Festigung landesherrschaftlicher 

8	 Merz: Landstädte (wie Anm. 6), S. 134. – Mit Hinweisen auf die Wirkmacht der Stände, ohne 
indes dies weiter zu verfolgen: Stievermann, Dieter: Evangelische Territorien im Konfessionali-
sierungsprozess, in: Schindling/Ziegler: Territorien des Reichs (wie Anm. 6), Bd. 7, S. 45–65, 
hier S. 49f., 52f.

9	 Zum Gang der Forschung: Mörke, Olaf: Die Reformation. Voraussetzungen und Durchsetzung 
(Enzyklopädie deutscher Geschichte 74), München 2005, S. 93–100.

10	 Helbig, Herbert: Der wettinische Ständestaat. Untersuchungen zur Geschichte des Ständewesens 
und der landständischen Verfassung in Mitteldeutschland bis 1485 (Mitteldeutsche Forschungen 4), 
Köln u. a. 1980, S. 415–424. – Molzahn, Ulf: Adel und frühmoderne Staatlichkeit. Eine prosopo-
graphische Untersuchung zum politischen Wirken einer territorialen Führungsschicht in der frühen 
Neuzeit (1541–1622), Phil. Diss. Leipzig 2005 (Ms.-Masch.), Bd. 1, S. 33f.

11	 Naumann, Martin: Die wettinische Landesteilung von 1445, in: Neues Archiv für sächsische Ge-
schichte, Bd. 60, 1939, S. 171–213, hier S. 179–181. – Schirmer, Uwe: Adliges Selbstbewusstsein 
und landständische Herrschaft (Die Einung der meißnischen und osterländischen Stände vom 
November 1445), in: Schattkowsky, Martina (Hg.): Adelige Lebenswelten in Sachsen. Kommen-
tierte Bild- und Schriftquellen, Köln u. a. 2013, S. 233–239.

Uwe Schirmer



59

Gewalt und somit auch die Entfaltung frühmoderner Staatlichkeit entscheidend mit 
vorangetrieben. Mit den Schlagworten Steuern und öffentliche Finanzen, Landfrieden 
und Sicherung der öffentlichen Ordnung, Herrschaftsverwirklichung und Herrschafts-
verdichtung sowie Mitsprache bei der allgemeinen Landesgesetzgebung können die 
wichtigsten Beratungs- und Tätigkeitsfelder der Stände umschrieben werden. Im Zuge 
der Reformation sollten schließlich noch die Aufsicht über die Universitäten und das 
Schulwesen sowie die Sorge um die Kirchenzucht hinzukommen.12

Vor, während und nach der Reformation besaßen die Stände grundsätzlich 
eine Scharnierfunktion innerhalb der territorialen Kommunikation zwischen der 
landesfürstlichen Kanzlei und jenen Untertanen, die in den entlegensten Weilern 
des Territoriums beheimatet waren. Es waren die Inhaber der Obergerichte – also 
jene Personen und Institutionen, die durch den Besitz der Obergerichtsbarkeit Zu-
gang zum Landtag besaßen –, welche die Mandate, Beschlüsse und Anweisungen 
der Fürsten vor Ort bekannt gegeben haben und die für ihre Umsetzung sorgten. 
Es sei vorweggenommen, dass sie dieser Aufgabe nur nachkommen konnten, weil 
sie als Gerichtsherren über die Exekutive und als Patronatsherren über ein gewisses 
Informationsmonopol verfügt haben. Als Gerichts- und Patronatsherren konnten 
die Landstände, also die Grafen, Herren und Prälaten, der schriftsässige Niederadel 
sowie die Stadträte, die Geistlichkeit vor Ort anweisen, landesherrliche Mandate von 
der Kanzel verlesen zu lassen. Gelegentlich in den Quellen anzutreffende Notizen 
belegen, dass die Landtagseinladungen sowie bestimmte Beschlüsse in Druckform 
in einer Auflage von dreihundert bis weit über fünfhundert Stück an die jeweiligen 
Mandatsträger gesandt worden sind.13

Die Kommunikation zwischen landesfürstlicher Zentrale und den entferntesten 
Burgen, Rittergütern, Städten und Kleinstädten muss – der Zeit entsprechend – als 
gut bis sehr gut bezeichnet werden. Die Grundlage dafür bildete der Druck mit be-
weglichen Lettern. Landesherrliche Befehle sowie landständische Beschlüsse, die von 
Bedeutung für Land und Leute waren, wurden als Einblattdrucke gedruckt, »unters 
Volk« gebracht und schließlich von der Kanzel verlesen oder vor Ort angeschlagen. Die 
Aufträge für die Drucksachen gingen an die Drucker in Erfurt, Leipzig oder Witten-
berg. Sehr wahrscheinlich verfügten die sächsischen Kurfürsten seit ca. 1510/15 über 
eine eigene Hofdruckerei. Gesichert ist, dass der Drucker Symphorian (Simprecht) 
Reinhart im Wittenberger Schloss bis Juni/Juli 1536 gedruckt hat.14 Als ordentlich 

12	 Schirmer, Uwe: Die ernestinischen Stände zwischen 1485 und 1572, in: Mittelsdorf, Harald 
(Red.): Landstände in Thüringen – Vorparlamentarische Strukturen und politische Kultur im Alten 
Reich (Schriften zur Geschichte des Parlamentarismus in Thüringen 27), Erfurt 2008, S. 23–50.

13	 Burkhardt, Carl August Hugo (Hg.): Ernestinische Landtagsakten. Die Landtage von 1487–1532 
(Thüringische Geschichtsquellen, N.F. Bd. 5), Jena 1902, S. XLVII.

14	 ThürHStA Weimar, EGA, Reg. Bb 2813, fol. 46rf. (12 gr etzlichen buchdrucker gesellen allhie ge-
ben, das sie die preß oder druckerei im schlos in Simphorians seligen Gemach zurechte geordnet und 
gesetzt haben, welche Simphorian bei Leben bei im gehabt). Vgl. grundsätzlich die ausgezeichnete 
und akribische Arbeit von: Lang, Thomas: Simprecht Reinhart: Formschneider, Maler, Drucker, 
Bettmeister – Spuren eines Lebens im Schatten Lucas Cranachs d. Ä., in: Lück, Heiner u. a. (Hg.): 
Das ernestinische Wittenberg. Spuren Cranachs in Schloss und Stadt (Wittenberg-Forschungen 3), 

Landstände und Reformation



60

bestellter kursächsischer Hofdrucker ist er indes nicht anzusprechen, denn er war 
offiziell als Bettmeister bestallt. Jedoch hinderte ihn dies nicht – so Thomas Lang – 
vorrangig in der Druckerei im Schloss tätig zu sein. Er druckte Geschäftsschriftgut 
der kursächsischen Kanzlei – vornehmlich Einblattdrucke, die im VD16 nicht nach-
weisbar sind, dafür indes (jedoch nicht registriert) im Ernestinischen Gesamtarchiv 
zu Weimar.15 Und so wird Simprecht Reinhart wohl auch die Einladungen für die 
kursächsischen Landstände anlässlich des Altenburger Landtages vom Frühjahr 1523 
gedruckt haben. Nachzuweisen ist ein achtzeiliges gedrucktes Einladungsschreiben, 
in dem der Fürst die Stände auffordert, sich in Altenburg am Sonntag Cantate einzu-
finden.16 Die Auflagenhöhe der Vorladung ist unbekannt; ebenso ob der gedruckten 
Einladung handschriftliche Anmerkungen für einzelne Stände oder die Landstände 
insgesamt beigefügt worden sind.

Nach der Leipziger Teilung von 1485 ist die soziale und institutionelle Zusam-
mensetzung der beiden Landschaften im ernestinischen Kurfürstentum sowie im 
albertinischen Herzogtum gut rekonstruierbar, wenngleich sich die endgültigen 
landständischen Formationen erst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts heraus-
gebildet haben.17 Nicht zuletzt ist dies mit der Reformation sowie infolge territorialer 
Veränderungen erklärbar. Aufgrund der gemeinsamen Formationsphase während 
des 14. und frühen 15. Jahrhunderts unterteilten sich sowohl die ernestinischen als 
auch die albertinischen Stände in drei Kurien – so verhielt es sich auch am Vorabend 
der Reformation. In der ersten Kurie saßen die Grafen, Herren und Prälaten, zur 
zweiten Kammer gehörte die Ritterschaft, und die Vertreter der Städte nahmen in 
der dritten Kammer bzw. Kurie Platz. Insgesamt konnten bis zu 300 verfassungs-
rechtlich legitimierte Mandatsträger auf dem Landtag erscheinen. Dass heißt, jeder 
Landtagsvertreter besaß bzw. vertrat einen lokalen oder regionalen Gerichtssprengel, 
in dem er über die Obergerichtsbarkeit verfügte. Dies war konstituierend für den 
Landtagszugang. Neben diesen Landtagsteilnehmern, die durch die landesfürstliche 
Kanzlei bzw. durch den Kurfürsten zum Ständetag eingeladen worden sind, nahmen 
aber auch noch die kursächsischen Amtleute am Landtag teil – zumindest in der ersten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts. Sie wurden ebenfalls vom Kurfürsten einbestellt. Ihre 
Teilnahme erscheint als zwingend und logisch, da die Amtleute (stellvertretend für 
den Kurfürsten) auch Grund- und Gerichtsherrschaft vor Ort in ihrem jeweiligen 

Petersberg 2015, S. 93–138; ferner: Reske, Christoph: Die Anfänge des Buchdrucks im vorrefor-
matorischen Wittenberg, in: Oehmig, Stefan (Hg.): Buchdruck und Buchkultur in Wittenberg 
der Reformationszeit (Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 21), Leipzig 2015, S. 35–69, 
hier S. 64–69.

15	 Lang: Simprecht Reinhart (wie Anm. 14), S. 120–124.
16	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 145 (Nr. 265).
17	 Quellengrundlage für die Rekonstruktion: Blaschke, Karlheinz: Die wettinischen Länder von der 

Leipziger Teilung 1485 bis zum Naumburger Vertrag 1554, in: Atlas zur Geschichte und Landeskunde 
von Sachsen, Leipzig und Dresden 2010 (mit Kartenblatt im Maßstab 1: 650 000). – Burkhardt: 
Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13). – Goerlitz, Woldemar: Staat und Stände unter den 
Herzögen Albrecht und Georg 1485–1539 (Aus den Schriften der Sächsischen Kommission für 
Geschichte 32), Leipzig 1928.

Uwe Schirmer



61

Amtssprengel ausgeübt haben. Durch ihre Präsenz sollte sichergestellt werden, dass alle 
Untertanen – mithin das gesamte Land – auf den Ständetagen repräsentiert wurden. 
Die Zahl der auf den Landtagen vertretenen Amtleute schwankte zwischen 25 und 
knapp fünfzig. Im Jahr 1532 ergingen beispielsweise 46 gedruckte Ausschreiben an 
die Amtleute.18

Die Amtleute selbst konnten außerdem eine geringe Zahl von amtssässigen Nieder-
adligen einbestellen, die in dem Amt des jeweiligen Amtmannes begütert waren. Der 
amtssässige Niederadel im wettinischen Herrschaftsbereich verfügte im Allgemeinen 
nicht über die Obergerichtsbarkeit.19 Hinsichtlich der stattfindenden Landtage wurden 
rund ein bis maximal zwei Dutzend niederadlige Amtssassen in einem Auswahlver-
fahren berufen. Sie vertraten circa dreihundert bis vierhundert amtssässige niederadlige 
Familien aus dem ernestinisch-kursächsischen Herrschaftsbereich. Wie erwähnt, be-
saßen sie nur die niedere Gerichtsbarkeit; als geschlossene Kooperation konnten sie 
auf dem Landtag nicht auftreten. Gelegentlich – beispielsweise zum Jenaer Ständetag 
von 1511 – wurden aber auch einige Vertreter thüringischer Dörfer beordert. Es waren 
jeweils zwei Gemeinden aus den Ämtern Gotha und Arnshaugk, die auf dem Ständetag 
durch ihre Heimbürgen bzw. »Vormünder« vertreten waren20; mithin waren es also 
Bauern. Warum wiederholt diese vier Dörfer vorgeladen worden sind, bleibt unklar. 
Die Präsenz dieser Gemeinden scheint sich indes grundsätzlich und strikt von der 
bäuerlichen Repräsentation – so wie sie beispielsweise in Oberschwaben nachweisbar 
ist – zu unterscheiden21, denn bezüglich des politischen Willensbildungsprozesses 
spielten die Heimbürgen aus den thüringischen Dörfern keine Rolle. Gleiches dürfte 
auch für die ein bis zwei Dutzend amtssässigen Niederadligen zutreffen, die jedoch, 
wie auch die Amtleute, zur zweiten Kurie zugelassen waren. Tonangebend auf dem 
Landtag waren eindeutig der Niederadel, aber auch die Stadträte. Die Wirkmacht 
der ersten Kammer war merklich eingeschränkt, weil die Grafen und Herren höchst 
selten persönlich zugegen waren. Namentlich die Grafen meinten, reichsständisch zu 
sein. Letztlich oszillierten sie zwischen Reichs- und Landstandschaft. Im Sinne des 
modernen Parlamentarismus wäre es ferner irreführend, in den einzelnen Personen 
stimmberechtigte Abgeordnete zu sehen, da es weder in den Kurien noch insgesamt 
auf dem Landtag zu »Kampfabstimmungen« kam. Vielmehr wurde stets ein tragfä-
higer Kompromiss innerhalb der einzelnen Kurien, zwischen den drei Kammern im 
Ganzen sowie letztlich zwischen den Ständen einerseits und den Fürsten andererseits 
gesucht.22 Die nicht immer einfache Suche nach einer politischen Übereinkunft er-

18	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. XLVII.
19	 Insgesamt zu den Problemen von Amts- und Schriftsässigkeit: Schneider, Joachim: Spätmittel-

alterlicher deutscher Niederadel. Ein landschaftlicher Vergleich (Monographien zur Geschichte des 
Mittelalters 52), Stuttgart 2003, S. 162f., 181–208.

20	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 82 (Nr. 142).
21	 Vgl. dazu: Blickle, Peter (Hg.): Landschaften und Landstände in Oberschwaben. Bäuerliche und 

bürgerliche Repräsentation im Rahmen des frühen europäischen Parlamentarismus (Oberschwa-
ben – Geschichte und Kultur 5), Tübingen 2000.

22	 Zum Geschäftsgang auf den Landtagen vgl.: Molzahn: Adel (wie Anm. 10), S. 75–95. Der Ge-
schäftsgang formalisierte sich letztlich auch erst im Laufe des 16. Jahrhunderts.

Landstände und Reformation



62

schwerte den Gang der Verhandlungen und konnte die landständische Zusammen-
kunft in die Länge ziehen. Allerdings sind Landtage, die letztlich über viele Wochen 
oder gar Monate gingen, erst nach der Mitte des 16. Jahrhunderts sowie vor allem im 
17. Jahrhundert nachweisbar. Indessen brachte das Ringen um Kompromisse unbe-
streitbar auch Vorteile mit sich. Ein Vetorecht (Liberum veto) wie auf dem polnischen 
Reichstag (Sejm) gab es nicht. Bekanntermaßen wurden dort fast alle angedachten 
Beschlüsse mit dem Ruf »nie pozwalam« (ich gestatte nicht) verhindert und annulliert. 

Die rund dreihundert landständisch-kursächsischen Mandatsträger haben sich 
folgendermaßen auf die einzelnen Kurien verteilt23: Auf der Grafen-, Herren- und 
Prälaten-Bank konnten bis zu 52 Personen sitzen: Es waren circa 17 Grafen und Her-
ren, 28 Pröpste, Äbte, Priore, Präzeptoren und Vögte sowie weitere sechs Vögte von 
Klosterhöfen und schließlich noch ein Spitalsvorsteher. Umstritten war und ist, ob 
die Bischöfe von Merseburg, Naumburg und Meißen zu den Ständen gehört haben. 
Wie die Grafen haben sie Reichsstandschaft beansprucht; indes nahm gelegentlich der 
eine oder andere Bischof an einem Landtag teil. Hinsichtlich ihrer sozial-familiären 
Herkunft erwies sich dies auch nicht als gravierendes ständisches Problem, da sie im 
Allgemeinen aus niederadligen Familien stammten. Die Grafen, Herren, aber auch 
die Prälaten entsandten zumeist immer nur Delegierte und Stellvertreter, was sich 
nachteilig auf ihre Mitsprache und Wirkmacht auswirke. In der zweiten Kammer 
saß die niederadelige Ritterschaft, die regelmäßig und außerordentlich geschlossen 
an den Landtagen teilnahm. Vor der Reformation waren es aus dem ernestinischen 
Kurfürstentum Sachsen rund 175 Schriftsassen; also Adlige, die über die Oberge-
richtsbarkeit in ihren Rittergutsherrschaften verfügten. Wie erwähnt, erschien auch 
eine kleine Abordnung amtssässiger Niederadliger auf dem Landtag. Festzuhalten 
bleibt, dass allein von der bloßen Kopfzahl die Ritterschaft knapp zwei Drittel al-
ler Mandatsträger stellte. Und schließlich ist die dritte Kammer, die Vertreter der 
Städte, quantitativ zu benennen. Es gab im ernestinischen Kurfürstentum rund 75 
landtagsfähige Städte. Die Stadträte waren wie die Ritterschaft ebenfalls fast immer 
vollständig auf den Landesversammlungen vertreten. Mühlhausen, Nordhausen und 
Erfurt waren selbstverständlich nicht landtagsfähig; gleichwohl wurden sie gelegent-
lich eingeladen, und manchmal nahm eine entsprechende Delegation auch teil.24

Eine jede Stadt besaß ein Mandat und konnte zwei Personen delegieren; dies 
war auch bei den Grafen, Herren und Prälaten sowie beim Niederadel der Fall. Es 
ist deshalb nicht unwichtig, darauf hinzuweisen, da die in den Futterlisten und 
Speiseverzeichnissen genannten Personenzahlen stets zu halbieren sind, um auf die 
tatsächliche Anzahl der Mandatsträger schließen zu können. Beispielsweise orderte 
Herzog Johann, der Bruder des Kurfürsten Friedrich III., im Vorfeld des Landtages 
von Altenburg im Mai 1523 Speisen und Getränke für 600 Personen. Er befahl, zur 
Herrichtung von acht Mahlzeiten für diese Personenzahl insgesamt

23	 Grundlage der Zuordnung und Rekonstruktion: Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie 
Anm. 13).

24	 Schirmer: Die ernestinischen Stände (wie Anm. 12), S. 29f.

Uwe Schirmer



63

200 Kälber, 300 Lämmer, 40 Schock Hühner alt und jung, 1½ Schock Kapaune, 400 Schock 
Eier, 3 Tonnen (als Hohlmaß) geschmolzene Butter, 2 Tonnen nicht geschmolzene Butter, 1 
Tonne Käse, 1 Zentner Reis, 1½ Zentner Hirse, 3 Scheffel Erbsen, Sauerkraut, Äpfel und 
Birnen, an Fisch: Hechte, Karpfen, Forellen, schmirken, Krebse, Barben – so sie zu bekommen 
seien –, an Wildbret: grünes und gesalzenes wyltpret, so mans haben mag, an Gewürzen: 1 lb. 
Safran, 10 lb. Ingwer, 2 lb. Nelken, ½ lb. Zimt, ½ lb. muscat blut, 10 lb. Pfeffer, 50 lb. Zucker, 
jeweils einen Korb große und kleine Rosinen, 25 lb. Mandeln, 10 lb. capra (Kapern?), 200 Li-
monen, 1 lb. Zitronat, 1 Fass Bier- und 3 Eimer Weinessig, 130 Eimer Wein; Flaschen, Gläser 
und anderes Gefäß, in die Speisekammer: 500 Schock schwarze und weiße Brote sowie für 
das Scheibenbrot Brotkörbe, zudem ein Almosenfass (für die Speisereste und Speiseabfälle) 
sowie andere Gefäße

heranzuschaffen. In Altenburg selbst sollten Unschlitt und Kerzen gekauft und bestellt 
werden.25 Herzog Johann und Kurfürst Friedrich rechneten also fest damit, dass ihre 
Stände vollständig auf diesem Landtag erscheinen würden. Sie sollten sich nicht irren. 
Die aktuelle religionspolitische Lage brachte es mit sich, dass dieser Landtag zu den am 
bestbesuchten Zusammenkünften in der ernestinisch-kursächsischen Ständegeschichte 
gehören sollte und dass er für den Durchbruch der Reformation in Kursachsen sorgte.

Der Durchbruch zur Reformation – der Landtag zu Altenburg im Mai 1523
Spätestens zum Jahreswechsel 1520/21 war in weiten Teilen Kursachsens eine Öffentlich-
keit entstanden, welche die Ereignisse, die von der Universität Wittenberg ausgingen, 
wahrnahm.26 Als Multiplikatoren sind unter anderem die Studenten anzusprechen, die 
aus dem ernestinischen Kurfürstentum kamen und aus bürgerlichen oder niederadligen 
Familien stammten. Unzweifelhaft infiltrierten sie ihre Milieus. Ein bewusstes und 
zielgerichtetes Handeln wider oder für die sich ausbreitende evangelische Bewegung 
ist den kursächsischen Landständen oder einzelnen Gruppen in den Jahren 1521 und 
1522 jedoch nicht zu unterstellen. Zumindest fehlen dafür sämtliche Quellen. Dies 
hängt auch mit den eigentlichen Landtagen während der frühen Reformation zu-
sammen. Auf dem Landtag zu Jena im Dezember 1518 war die von Luther in Gang 
gesetzte Diskussion noch kein Thema, ebenfalls nicht auf dem Ausschusstag zu Naum-
burg 1519, obgleich er zeitlich mit der Leipziger Disputation zusammenfiel.27 Die 

25	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 145 (Nr. 266).
26	 Grundsätzlich: Junghans, Helmar (Hg.): Das Jahrhundert der Reformation in Sachsen, Leipzig 

22005; vgl. ferner: Schirmer, Uwe: Die Ausbreitung und Einführung der Reformation im ernes-
tinischen Kursachsen (1517/19–1543), in: Herrmann, Matthias (Hg.): Johann Walter, Torgau 
und die evangelische Kirchenmusik (Sächsische Studien zur älteren Musikgeschichte 4), Altenburg 
2013, S. 8–33. – Schirmer, Uwe: Die Ausbreitung der Reformation im Spiegel serieller Quellen. 
Beobachtungen aus dem thüringisch-osterländischen Raum (1517–1525), in: Greiling, Werner 
u. a. (Hg.): Der Altar von Lucas Cranach dem Älteren in Neustadt an der Orla und die Kirchen-
verhältnisse im Zeitalter der Reformation (Quellen und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter 
der Reformation 3), Köln u. a. 2014, S. 247–267.

27	 Zum Jenaer Landtag vom Dezember 1518: Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), 
S. 123–137 (Nr. 216–246); zum Naumburger Ausschusstag vom Juni 1519: ebd.: S. 139 (Nr. 253f.).

Landstände und Reformation



64

nächste ständische Zusammenkunft fand erst wieder im Mai 1523 in Altenburg statt. 
Inzwischen hatte sich die Situation völlig verändert. Auf alle Fälle haben sämtliche 
lokalen und regionalen Herrschaftsträger im ernestinischen Kurfürstentum die frühe 
reformatorische Bewegung wahrgenommen, wenngleich es nicht für jeden Adligen 
oder jeden Stadtrat durch Quellen zu belegen ist. Es mag der Hinweis genügen, dass 
in keinem Flächenstaat des Alten Reiches diese Bewegung so kräftig und wirksam war 
wie in Kursachsen. Die Virulenz ist jedoch nicht allein auf die Universität Wittenberg 
zurückzuführen. Begünstigend wirkte sich auch das zurückhaltende Auftreten des 
Kurfürsten Friedrich und des Herzogs Johann aus. Ausdrücklich sind beide Fürsten 
zu nennen, da sie Kursachsen im Jahr 1513 mutschiert hatten. 

Die sogenannte Mutschierung war eine innere Landes- und Verwaltungsteilung, 
ohne die Einheit des gesamten Territoriums sowie der landständischen Verfassung 
aufzugeben. Folglich blieben die Stände und der Landtag als politisches Organ und 
als Korrektiv fürstlicher Staatsführung institutionell vereint. Ausdrücklich belegen 
es die Land- und Ausschusstage, die in den Jahren 1514, 1517, 1519, 1523 und 1525 
stattgefunden haben.28 Infolge der Mutschierung besaß Kurfürst Friedrich die in-
nenpolitische Regierungsgewalt über den Kurkreis um Wittenberg sowie über jene 
Regionen, die zur Mark Meißen sowie zum Oster- und Vogtland gehört haben. Her-
zog Johann regierte hingegen in Franken und Thüringen. Infolge der Mutschierung 
war es jedoch auch zu einer Kompetenzteilung hinsichtlich des landesherrlichen 
Kirchenregiments gekommen. Kurfürst Friedrich der Weise hat der Ausbreitung der 
evangelischen Bewegung duldsam zugesehen. Toleriert wurde sie gleichermaßen 
durch seinen Bruder, dem Herzog Johann. Johann, der in Weimar seine Residenz 
genommen hatte, scheint sogar die Bewegung in Stadt und Amt Weimar befördert 
zu haben, ohne dass er sich bis 1525 eindeutig und öffentlich dazu bekannt hatte. 
Immerhin ließ er Ende Oktober 1522 Martin Luther nach Weimar kommen, um sich 
von ihm in der Schlosskirche, also fernab der Öffentlichkeit, in mehreren Predigten 
über obrigkeitliche Gewalt, Obrigkeitsgehorsam, Gewaltverzicht und Leidensbereit-
schaft der Christen unterweisen zu lassen.29 Anders verhielt sich hingegen Johanns 
Sohn, Johann Friedrich, der spätere Kurfürst. Er war der erste aus der Dynastie, der 
sich bereits 1520 zur Lehre Luthers bekannte. Indes trug er keine Regierungsverant-
wortung, außerdem blieb sein Bekenntnis ebenfalls weitgehend im Verborgenen, so 
dass auch dies zu keinen politischen Implikationen führte.30 Die duldsame Haltung 

28	 Müller, Ernst: Die Mutschierung von 1513 im ernestinischen Sachsen, in: Jahrbuch für Regional-
geschichte, Bd. 14, 1987, S. 173–183.

29	 Brecht, Martin: Martin Luther, Bd. 2: Ordnung und Abgrenzung der Reformation 1521–1532, 
Berlin 1989, S. 119–122.

30	 Schirmer, Uwe: Kurfürst Friedrich der Weise (1486–1525). Sein politisches Handeln zwischen 
Pragmatismus, Demut und Frömmigkeit, in: »Dieweil die weltliche Gewalt von Gott geordnet 
ist  …« – Reformation und Politik. Wittenberger Sonntagsvorlesungen 2014, Wittenberg 2014, 
S. 28–68. – Oertzen Becker, Doreen von: Kurfürst Johann der Beständige. Kirchenpolitik im 
Schatten Friedrichs des Weisen und Johann Friedrichs des Großmütigen? (1513–1532) (Quellen 
und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter der Reformation 6), Köln/Weimar/Wien 2017 (im 

Uwe Schirmer



65

der ernestinischen Fürsten führte jedoch dazu, dass sich viele Herrschaftsträger in 
Stadt und Land seit dem Jahreswechsel 1520/21 der neuen Lehre öffneten. Allerdings 
gab es kein gruppenorientiertes und intern abgestimmtes landständisches Agieren – 
weder unter dem Niederadel noch zwischen den Stadträten. Auch nicht zwischen 
jenen Städten, in denen die neue Lehre besonders virulent war – wie beispielsweise in 
Wittenberg, Zwickau, Altenburg, Neustadt/Orla, Gotha, Eisenach oder Schneeberg.31

Umfassend und geschlossen haben sich die Landstände erst auf dem Altenburger 
Landtag vom Mai 1523 zur evangelischen Bewegung Wittenberger Prägung geäußert. 
Erstaunlicherweise blieb dieser Landtag, der den Durchbruch zur landständischen 
Reformation in Kursachsen brachte, bisher weitgehend unberücksichtigt.32 Die Quel-
lenlage zu dieser Zusammenkunft ist nicht zuletzt hinsichtlich der sich festsetzenden 
evangelischen Bewegung recht gut. Die Ergebnisse seien sehr knapp umrissen: Bereits 
am 2. Mai 1523 hatte Herzog Johann seinen Bruder schriftlich gebeten, ihm doch 
seine Meinung bezüglich der übergebenen Gravamina der Landschaft mitzuteilen.33 
In den überlieferten Landtagsakten sind mehrere separate Beschwerdeschriften der 
Prälaten und vor allem des Niederadels aus den einzelnen Landesteilen überliefert. Die 
Städte haben sich offenbar komplett zurückgehalten. Die Landtagsverhandlungen sind 
bis ins letzte Detail nicht mehr rekonstruierbar, da viele Schriftstücke undatiert sind. 
Der Weimarer Staatsarchivar Carl August Hugo Burkhardt unternahm im Rahmen 
seiner Edition der ernestinischen Landtagsakten um 1900 einen Rekonstruktions-
versuch des Verhandlungsganges. Er ordnete sechzig einzelne Briefe, Bedenken und 
Monita, Futterlisten, Einladungsschreiben, Teilnehmerverzeichnisse usw.34 38 dieser 
Stücke hat er nach der von ihm vorgenommenen chronologischen Reihung 1902 
in seiner Edition veröffentlich, ohne jedoch auf die vielfältigen Korrekturen sowie 
Rand- und Interlinearglossen, die sich vor allem auf den landesherrlichen Schreiben 
finden lassen, hinzuweisen. Auch hat er nicht erläutert, welche Kriterien er bei der 
Reihung der 38 edierten Stücke zugrundegelegt hat. Von 1914 bis 1920 sind die zum 

Druck). – Mentz, Georg: Johann Friedrich der Großmütige (1503–1554) (Beiträge zur neueren 
Geschichte Thüringens 1), Jena 1903, S. 29–32.

31	 Emig: Vor- und Frühreformation (wie Anm. 6), passim. – Oehmig, Stefan: Die Wittenberger Be-
wegung 1521/22 und ihre Folgen im Lichte alter und neuer Fragestellungen. Ein Beitrag zum Thema 
(Territorial-)Stadt und Reformation, in: ders. (Hg.): 700 Jahre Wittenberg. Stadt – Universität – 
Reformation, Weimar 1995, S. 97–130. – Koch, Ernst: »Mit Gottes und der Landesfürsten Hülf.« 
Die Reformation in der Residenzstadt Gotha und ihrer Umgebung (Beiträge zur Reformations-
geschichte in Thüringen 1), Jena 2015. –Kessler, Hans Joachim; Krünes, Alexander: Die Stadt 
Altenburg während der Reformation (Beiträge zur Reformationsgeschichte in Thüringen 4), Jena 
2016. – Kohnle, Armin u. a. (Hg.): Georg Spalatin. Steuermann der Reformation. Begleitband 
zur Ausstellung »Georg Spalatin – Steuermann der Reformation« in Altenburg (18. Mai bis 2. Nov. 
2014), Halle/S. 2014.

32	 Vgl.: Kirn, Paul: Friedrich der Weise und die Kirche. Seine Kirchenpolitik vor und nach Luthers 
Hervortreten im Jahre 1517. Dargestellt nach den Akten im Thüringischen Staatsarchiv zu Weimar, 
Leipzig 1926, S. 156–158. – Müller, Ernst: Zur Neuordnung des Kirchenwesens im Kurfürsten-
tum Sachsen um 1525, in: Jahrbuch für Regionalgeschichte, Bd. 11, 1984, S. 175–186, hier S. 175f.

33	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 147 (Nr. 272).
34	 Thüringisches Hauptstaatsarchiv Weimar, EGA, Reg. Q 18, fol. 1rf. (Inhaltsverzeichnis des Land-

tages 1523, nach der Handschrift von Carl August Hugo Burkhardt).

Landstände und Reformation



66

1523er Landtag gehörenden Akten neu bewertet und in drei Einzelbände (EGA, Reg. 
Q18, Q19, Q20) mittels Fadenheftung eingebunden worden. Offensichtlich hat die 
Neubewertung der Staatsarchivar Püschel vorgenommen, denn er verwarf die von 
Burkhardt vorgenommene Reihung. Letztlich ließ er die drei neu entstandenen Akten-
bände mittels Stempel neu foliieren. Daher sind alle Quellenstücke mit voneinander 
abweichenden Blattzahlen foliiert – mit dunkelbrauner Tinte (vermutlich aus dem 
16. Jahrhundert), mit Bleistift (vielleicht von Burkhardt) und mit schwarzen Stempel-
ziffern durch Püschel.35 Püschels Aktenneubewertung erleichtert nicht unbedingt den 
Versuch, den Gang der Landtagsverhandlung zu rekonstruieren. Vor allem betrifft es 
die Frage, wann und in welchem Kontext die Landstände die virulente evangelische 
Bewegung auf die Tagesordnung gesetzt haben.

Hinsichtlich des Altenburger Landtages vom Mai 1523 ist entscheidend, dass der 
schriftsässige Niederadel Kursachsens den beiden Landesfürsten vor oder auf dem 
Landtag eine Beschwerdeschrift überreicht hat. In ihr äußert er sich zur aktuellen 
religionspolitischen Situation. Eingangs nimmt die Ritterschaft – ohne Martin 
Luther explizit zu erwähnen – Bezug zur »Obrigkeitsschrift« des Reformators. Der 
Beschwerdetext ist mit »Anfänglich die Artikel zu göttlichem Lobe und Ehre« 
überschrieben. Nach der Präambel setzt er im ersten Artikel mit dem Luther-Wort 
»… denn es ist ein frei Werk um den Glauben, dazu man niemand zwingen kann« 
ein.36 Wie angedeutet wurde, hatte Luther vor Herzog Johann am 19., 24., 25. und 
26. Oktober 1522 in der Weimarer Schlosskirche sechsmal gepredigt. Zweifelsfrei 
war einigemal der Kurprinz Johann Friedrich zugegen.37 Anwesend waren aber 
auch einige hochrangige Hofräte. Anarg von Wildenfels war auf alle Fälle bei den 
Predigten dabei, denn er fertigte Nachschriften an. Sehr wahrscheinlich war auch 
Johann Riedesel (Rietesel) präsent. Beide Räte, dies ist sicher, wandten sich früh der 
lutherischen Lehre zu. Unter anderen haben sie dem Weimarer Franziskanermönch 
Johann Voit zur Flucht verholfen. Ferner bekannte sich des Herzogs Kanzleischreiber 
Balthasar Stamberger früh zu Luthers Lehre, denn er verfasste selbst reformatori-
sche Flugschriften.38 Durch diesen Personenkreis sind Interna der Predigten und/
oder landesfürstliches Herrschaftswissen ins landständische Milieu gesickert. Es 
kommt hinzu, dass frühestens zum Jahreswechsel, auf alle Fälle während des ersten 
Quartals 1523 sodann Luthers Schrift »Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr 
Gehorsam schuldig sei« im Druck erschien. Sie war dem sächsischen Herzog Jo-

35	 ThürHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 18–Q 20 (Landtag zu Altenburg). – Wenn nach-
folgend aus den Akten zitiert wird, dann folge ich der gestempelten Foliierung von Püschel.

36	 Müller: Neuordnung (wie Anm. 32), S. 175f.
37	 Mentz: Johann Friedrich der Großmütige (wie Anm. 30), S. 34.
38	 Melanchthon-Briefwechsel, Teil 1, S. 497f. (Nr. 240) (Melanchthon an Spalatin, ca. 5. November 

1522). – Clemen, Otto: Balthasar Stamberger, in: Zeitschrift für thüringische Geschichte und 
Altertumskunde, Bd. 11, 1898, S. 242–252. – Müller, Ernst: Die Entlassung des ernestinischen 
Kämmerers Johann Rietesel im Jahre 1532 und die Auflösung des Wittenberger Heiligtums. Ein 
Beitrag zur Biographie des Kurfürsten Johann des Beständigen von Sachsen, in: Archiv für Refor-
mationsgeschichte, Bd. 80, 1989, S. 213–239, hier S. 227. – Becker, Oertzen: Kurfürst Johann 
der Beständige (wie Anm. 30), S. 177.

Uwe Schirmer



67

hann gewidmet.39 Wie alle Luther-Schriften so ist auch sie außerordentlich schnell 
rezipiert worden. Das belegt auch die Beschwerdeschrift – deren Adressaten die 
beiden Landesfürsten waren. Wie erwähnt, wird sie mit Luthers Worten aus der 
Obrigkeitsschrift eingeleitet. Deutlicher konnte die Ritterschaft ihre religions- und 
ordnungspolitischen Absichten kaum ankündigen und eröffnen. Der schriftsässige 
Adel bekannte sich zu Luther; zugleich sprach er sich klar und bestimmt gegen 
Aufruhr, Gewalt und Krawalle aus.

Die »Beschwerde-Artikel« der Ritterschaft sind in fünf Punkte untergliedert.40 
Erstens richtet sich die Kritik gegen »die Bischöfe«, die gegen jene Prediger vorgehen, 
»die Gottes Wort christlich« führen. Ausdrücklich wird gefordert, den Verfolgten 
»Schutz und Schirm« angedeihen zu lassen. Im zweiten Punkt wird indes gefordert, 
gegen Prediger aktiv einzugreifen, die wider Gottes Wort ihre (Irr-)Lehre verkünden. 
Diese Personen – die Begriffe »Schwärmer« oder »Aufrührer« werden ausdrücklich 
nicht genannt – führen zu Ärgernis und unchristlichem Gehorsam beim gemeinen 
unverständigen Mann und bewegen ihn letztlich zum Aufruhr. Diese Prediger sollten 
von der Obrigkeit einbestellt, unterrichtet und ermahnt werden. Unter Strafandrohung 
sollte ihnen die Verkündigung gegebenenfalls untersagt werden. Die Aufsichtspflicht 
lag – neben den Bischöfen und Äbten – ausdrücklich beim Adel und den Amtleuten. 
Bezüge zur Obrigkeitsschrift sind unübersehbar. Wahrscheinlich hatten der oder 
die Autoren der Schrift die Pfaffenstürme des Jahres 1521 oder die Ereignisse der 
Wittenberger Bewegung vom Jahreswechsel 1521/22 vor Augen.41 Zum dritten wird 
gefordert: »Das Volk mit christlichen Predigern zu versehen, wo solche fehlen.« Die 
Worte sind eindeutig. Zum vierten wird ermahnt, dass »geistliche Lehen«, die zu 
verleihen sind und wo weder ein Pfarrer noch ein Seelsorger ist, im nächsten Amt 
(sc. landesfürstliche Burg bzw. Verwaltungsmittelpunkt) zur Anzeige gebracht wer-
den, damit der Landesherr davon Kenntnis habe.42 Das Einkommen der geistlichen 
Lehen soll in einem »jeden Kreis« (die Kreise sind die landständischen Verwaltungs-
strukturen!) verwaltet und bis zu einem Beschluss durch das Konzil dahingehend 
verwendet werden, um die Elenden und Bedürftigen zu versorgen. Hierbei scheint 
also die Ritterschaft indirekt zu indizieren, dass die geistlichen Lehen – die beinahe 
ausschließlich Stiftungsgut des Hoch- und Niederadels waren – mit entsprechender 
Zweckbindung von den Stiftern zu schützen und zu verwalten sind. Diesbezüglich 
scheint die Sequestration am Firmament zu wetterleuchten. Und schließlich wird 
fünftens das Schicksal geflüchteter Mönche und Nonnen problematisiert: »Die un-
wesenheit mit dem unschicklichen, unerbaren und unnotturftigen außlaufen der 
geistlichen in clostern uf ein christlich mas und wege davon zu ratschlagen und un-

39	 WA II, S. 245–281 (Nr. 229). Vgl. auch: Brecht: Martin Luther (wie Anm. 29), S. 119–122; zur 
Datierung: Lau, Franz (Hg.): Der Glaube der Reformatoren. Luther – Zwingli – Calvin (Klassiker 
des Protestantismus II), Bremen 1964, S. 144–147.

40	 ThürHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 18, fol. 105r–106v.
41	 Oehmig: Wittenberger Bewegung (wie Anm. 31), S. 97–130.
42	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 161 (Nr. 292).

Landstände und Reformation



68

christlich ergernus zuverhutten.«43 Offensichtlich hat die Ritterschaft das Verlassen 
der Klöster kritisch gesehen, ohne es jedoch gänzlich zu ächten und zu stigmatisieren.

Wie erwähnt, wurde diese Beschwerdeschrift Kurfürst Friedrich und Herzog 
Johann im Mai 1523 übergeben. Letztlich dokumentiert sie, dass große Teile des 
landtagsfähigen Niederadels in Kursachsen mit wohlwollender Anteilnahme die 
Ausbreitung der neuen Lehre nach Wittenberger Vorbild verfolgt haben. Mehr noch: 
Sie haben durch ihr aktives Mitwirken dafür gesorgt, dass sie sich weiter ausbreiten 
und festsetzen konnte. Die auf dem Altenburger Landtag übergebenen »Beschwerde-
Artikel« der Ritterschaft haben ihre Wirkung nicht verfehlt. Nachdrücklich belegt es 
die Antwort des Kurfürsten Friedrich und des Herzogs Johann, die 31 Punkte um-
fasst.44 Ein derartiges umfangreiches fürstliches Schreiben auf einzelne Gebrechen ist 
innerhalb der kursächsischen Ständegeschichte bis zu diesem Zeitpunkt ein Novum. 
Die ersten beiden Artikel des Antwortschreibens nehmen ausdrücklich Bezug zur 
»Beschwerde-Schrift« der Ritterschaft. Wie insgesamt in der frühen Reformations-
zeit so haben sich auch hier die Fürsten letztlich zurückhaltend und unbestimmt 
geäußert. Im Umfeld des Altenburger Landtages von 1523 sowie nicht zuletzt in 
den nachfolgenden Monaten vermieden Kurfürst Friedrich und Herzog Johann 
eine deutliche Stellungnahme – so wie sie ihr Vetter, der sächsische Herzog Georg, 
stets angemahnt hat.45 Mit ihrer letztlich passiven Duldung haben der Kurfürst und 
sein Bruder Johann die kirchenpolitische Gestaltungsfreiheit den städtischen und 
niederadligen Patronatsherren überlassen. Folglich stand einer weiteren Ausbreitung 
der Reformation in Verbindung mit einer obrigkeitlichen Aufsicht nichts mehr im 
Wege. Dass die Aufsicht ausdrücklich bei der Ritterschaft sowie bei den Amtleuten 
liegen sollte, belegt der zweite Artikel der Beschwerdeschrift.

Die allgemeine und stillschweigende Tolerierung der Wittenberger Theologie 
kann als das wichtigste Ergebnis des Altenburger Landtages angesehen werden. 
Offensichtlich bot Luthers Obrigkeitsschrift dafür die Grundlage. Wenn man sich 
synoptisch die Einführung der Reformation in den kursächsisch-ernestinischen 
Städten sowie in den vielen Rittergutsherrschaften insgesamt vor Augen hält, dann 
fallen die Veränderungen vor allem nach Cantate 1523 signifikant ins Auge. Insofern 
gab der Landtag einen leisen, letztlich aber nicht zu überhörenden Startschuss zu 
reformatorischen Veränderungen, die indes in den Händen der lokalen Obrigkeiten 
lagen. Und dies waren die Stadträte und noch viel stärker der Niederadel. Und so 
setzte sich infolge des Altenburger Landtages vom Mai 1523 in Kursachsen allmählich 
eine obrigkeitliche Reformation »von oben« durch. Dass heißt, sie lag in den Händen 
der Landstände. Wenn man also die Metapher vom »Wildwuchs der Reformation« 
benutzt, sollte bezüglich der Chronologie nicht mehr der Bauernkrieg als das Ende 

43	 Ebd., S. 161 (Nr. 292).
44	 Ebd., S. 162–166 (Nr. 295). – ThürHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 19, fol. 12r–14r, 

20r–23r, 37r–46v (teilweise korrigierte Konzepte).
45	 Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen 

1488–1525 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 41), Tübingen 2008, S. 492–497; sowie 
nunmehr grundsätzlich: Becker, Oertzen: Kurfürst Johann der Beständige (wie Anm. 30).

Uwe Schirmer



69

dieser Frühzeit benannt werden, sondern der Landtag zu Altenburg vom Mai 1523.46 
Somit eröffnete der Altenburger Landtag religiös-theologische, verfassungsrechtliche 
und soziale Möglichkeiten, die von den lokalen und regionalen Herrschaftsträgern 
getragen und teilweise auch mitgestaltet wurden. Insofern kann man die Ereignisse 
seit dem Frühjahr 1523 auch als landständische Reformation charakterisieren – und 
somit als eine bunte, vielfältige, heterogene und nicht zentral koordinierte Gemein-
dereformation. Die christliche Verantwortung lag nicht allein in den Händen der 
Gemeinden, sondern auch in denen der lokalen Gerichts- und Patronatsherren. Sie 
verkörperten die christliche Obrigkeit. Ob dies im Sinne Luthers war, sei ausdrücklich 
dahingestellt. Insgesamt brach diese Entwicklung im Mai 1525 jäh ab. Der Bauern-
krieg bleibt gleichermaßen eine entscheidende Zäsur.

Kurfürst Johann als Akteur (1525–1531)
Die Gewalt des Bauernkrieges, die von den Zeitgenossen durchaus im Zusammenhang 
mit der Ausbreitung reformatorischen Gedankengutes gesehen worden ist, aber auch 
die heterodoxen evangelischen Strömungen im ernestinisch-wettinischen Herrschafts-
gebiet sowie letztendlich die Begrenztheit vieler Gemeinden, die Neuorganisation 
kirchlichen Lebens selbst erfolgreich voranzutreiben, zwangen den nunmehrigen 
Kurfürsten Johann im Sommer 1525 dazu, sich grundsätzlich zu positionieren. Dies 
betraf Luthers Lehre ebenso wie ungelöste und offene Fragen nach dem Kirchengut. 
Letztlich war Johanns Entscheidung vom 17. August 1525 wegweisend, sich offen 
zur Lutherische Reformation zu bekennen und sie durch Mandat in Kursachsen 
einzuführen.47 Dem offiziellen Bekenntnis vom 17. August folgte am nächsten Tag 
der Umzug des Hofes von Weimar nach Torgau. Die Verlegung der Hauptresidenz 
erscheint als eindeutige Bejahung der Wittenberger Theologie. Schloss Hartenfels zu 
Torgau war 1525 indes bei weitem noch nicht so imposant und prächtig, wie es am 
Vorabend des Schmalkaldischen Krieges erscheinen sollte. Erst im Zuge des Umzugs 
sowie sodann in den 1530er und 1540er Jahren erfolgte der Um- und Ausbau zur 
kursächsischen (Haupt-)Residenz.48 Und so hätte Johann auch in Weimar bleiben 
oder nach Coburg, Gotha oder Colditz ziehen können. Vor allem Coburg und Colditz 
waren – wie Wittenberg – prächtige und repräsentative Schlossanlagen. Nein, Johann 
wählte eine Residenz, die am nordöstlichen Rande des kursächsischen Territoriums 

46	 Junghans, Helmar: Plädoyer für »Wildwuchs der Reformation« als Metapher, in: Lutherjahrbuch, 
Bd. 65, 1998, S. 101–108. – Blaschke, Karlheinz: Einführung oder Ausbreitung der Reformation? 
Triebkräfte und Entwicklungsstufen in der Reformationsgeschichte Sachsens, in: Herbergen der 
Christenheit, Bd. 18, 1991/92, S. 26–32.

47	 Oertzen Becker, Doreen von: Die Kirchenpolitik Kurfürst Johann des Beständigen, in: Greiling, 
Werner u. a. (Hg.): Die Ernestiner. Politik, Kultur und gesellschaftlicher Wandel (Veröffentlichungen 
der Kommission für Thüringen. Kleine Reihe 50), Köln u. a. 2016, S. 93–121, hier S. 94–97.

48	 Findeisen, Peter; Magirius, Heinrich: Die Denkmale der Stadt Torgau (Die Denkmale im Bezirk 
Leipzig), Leipzig 1976. – Findeisen, Peter: Zur Struktur des Johann-Friedrich-Baues im Schloss 
Hartenfels zu Torgau, in: Sächsische Heimatblätter, Bd. 20, 1974, Heft 1, S. 1–12. – Schirmer, 
Uwe: Residenzen und Hofhaltung der ernestinischen Kurfürsten (1525–1547), in: Sächsische 
Heimatblätter, Bd. 55, 2009, Heft 4, S. 312–323.

Landstände und Reformation



70

lag. In Torgau konnte er – so steht zu vermuten – nahe bei »seinen« Wittenberger 
Theologen sein. Wittenberg selbst scheint aufgrund der gewalttätigen Studentenrevolte 
von 1520 keine ernsthafte Option gewesen zu sein. Die Einführung der Reformation 
in Kursachsen kann nunmehr dort beobachtet werden, wo der Landesherr selbst – 
natürlich vertreten durch seine Vögte, Amtleute und Schösser – direkte Herrschaft 
ausgeübt hat. Indes war dies vielleicht nur bei ca. einem Drittel aller Gemeinden 
möglich. Das Gros der Untertanen unterstand den Landständen. 

Infolge der Einführung der Reformation durch den Fürsten im August 1525 hatte 
er das Heft des Handelns an sich gerissen. Kurfürst Johann begann sogar Ende des 
Jahres 1525, erstes Kirchengut zu säkularisieren. Beispielsweise veräußerte er das 
Klostergut Eicha, südlich von Leipzig gelegen, an seinen Rat Hans von Minkwitz 
für 7000 Gulden. Die Verkaufsurkunde datiert vom 4.  Dezember 1525.49 Drän-
gender erschien es indes, die heterodoxen evangelischen Strömungen anzugleichen 
sowie generell die Geistlichen vor Ort zu visitieren.50 Wenngleich bis zu den ersten 
und vor allem erfolgreichen Visitationen noch geraume Zeit ins Land gehen sollte, 
so waren doch Kurfürst Johann und namentlich seine engsten Hofräte bemüht, die 
vielfältigen Herausforderungen erfolgreich zu meistern. Als ein Herrschaftsinstrument 
sahen sie die Neufassung einer kursächsischen Landesordnung vor, die Kurfürst und 
Verwaltung gemeinsam mit den Amtleuten und Stadträten verfassen und erarbeiten 
wollten. Die Bekanntmachung von überregionalen Ordnungen entsprach durchaus 
ernestinisch-wettinischen Traditionen und Strategien.51 Bemerkenswert erscheint 
indes, dass Kurfürst Johann »Land und Leute« konsultiert hat. Aus diesem Grund 
erließ er im Dezember 1525 ein Rundschreiben. In ihm erbat er ausdrücklich Stel-
lungnahmen darüber, wie es vor Ort mit der »Versorgung des göttlichen Wortes, 
wie die Zeremonien und Gottesdienste gehalten werden und ob die Prediger und 
Seelsorger geschickt seien und ob sie sich eines guten Rufes erfreuen«. Ferner fragte 
er nach »den erledigten geistlichen Lehen, wie sie verwendet werden und wer sie zu 
verleihen habe«. Und schließlich erkundigte sich der Kurfürst im dritten Artikel, ob 
»ein gemeiner Kasten vorhanden sei und wie dieser gehandhabt und verwaltet« werde. 
Es folgten weitere Artikel, die das allgemeine soziale, rechtliche und wirtschaftliche 
Leben betrafen.52 Das Rundschreiben vom Dezember 1525 entsprach nicht nur den 
drängendsten Problemen im Lande, es schlug auch unverkennbar einen Bogen zur 
Beschwerdeschrift der Ritterschaft vom Mai 1523.

Über eine neu verfasste Landesordnung aus den Jahren 1525/26 ist nichts bekannt. 
Eine solche wurde vom Kurfürsten erst im Anschluss an den kursächsischen Landtag 
zu Zwickau 1531 publiziert. Die Landesordnung von 1531 ist unstrittig ein erstes 
und wirkmächtiges Herrschaftsinstrument des protestantischen Obrigkeitsstaates.53 

49	 Staatsarchiv Leipzig, Patrimonialgericht Pomßen, OU Nr. 1. 
50	 Blaha, Dagmar: Die Entwicklung der Visitationen als Mittel zur Durchsetzung der Kirchenrefor-

mation in Kursachsen, in: Greiling: Ernestiner (wie Anm. 47), S. 123–144.
51	 Richter, Gregor: Die ernestinischen Landesordnungen und ihre Vorläufer von 1446 und 1482 

(Mitteldeutsche Forschungen 34), Köln u. a. 1964.
52	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 186f. (Nr. 350).

Uwe Schirmer



71

Infolge der Zwickauer Zusammenkunft erlangten die Landstände wieder eine größere, 
ja entscheidende Mitsprache hinsichtlich der reformatorischen Veränderungen. Die 
Landesordnung erscheint in diesem Zusammenhang als ein von Fürst und Ständen 
gemeinsam verfasster Text. Darüber hinaus trieben Stadträte und Ritterschaft die 
Sorge nach den geistlichen Lehen bzw. nach dem Schicksal der Kirchengüter um. 
Abermals sei an Artikel 4 in der Beschwerde-Schrift vom Mai 1523 oder an die Arti-
kel 2 und 3 im kurfürstlichen Rundschreiben vom Dezember 1525 erinnert. Jedoch 
hatten sich die Landstände zwischen 1525 und 1530 nicht als gesamte Körperschaft 
zum Kirchengut sowie zur Verwaltung der Kirchengüter geäußert. Zum einen gab 
es nur eine landständische Zusammenkunft in jenen Jahren (es war ein Ausschusstag 
im Spätherbst 1528 in Naumburg), zum anderen steht zu vermuten, dass Städte und 
Ritterschaft mit dem bisher erreichten – also mit der ungehinderten Verkündigung 
des Wort Gottes im Sinne der Wittenberger sowie mit der begonnenen Visitation 
und Sequestration – durchaus zufrieden waren. Die Verwaltung der Kirchengüter lag 
seit 1525/26 allein in landesfürstlichen Händen. Eine Säkularisation – von einzelnen 
Ausnahmen abgesehen – fand noch nicht statt; der Kurfürst und seine Verwaltung 
haben bis um 1530/31 »nur« sequestriert. Die Sequestration im Ausgang der 1520er 
Jahre lag im Interesse der Stände, denn sie wurden von neuerlichen Steuerforderun-
gen verschont. Die Sequestration kam aber auch dem Fürsten und seiner Finanz-
verwaltung zugute. Von 1527 bis 1531 flossen in die fürstliche Zentralkasse Erträge 
aus der Nutzung der Kirchengüter in Höhe von 3763 Gulden (Jahresdurchschnitt); 
aus dem Verkauf an Kirchenschätzen (nicht Immobilien!) zog der landesfürstliche 
Kammermeister einen durchschnittlichen Jahresgewinn von 18 839 Gulden, mithin 
waren dies insgesamt jährlich 22 602 Gulden (Mittelwert), wodurch der Gesamtetat 
zu rund einem Fünftel abgedeckt wurde.54

Sequestration der Kirchengüter durch die Landstände (1531–1543)
Kurfürst Johann sah sich auf dem Torgauer Ausschusstag vom März 1531 gezwungen, 
seine Landstände enger in die Sequestration mit einzubinden. Zum einen forderten 
es die Stände selbst, zum anderen ließen der Verlauf und die Ergebnisse des Augs-
burger Reichstages von 1530 dies als ratsam erscheinen.55 Im Laufe des Frühjahrs 
1531 hat der Kurfürst eine Instruktion ausarbeiten lassen, in welcher der Umgang mit 
dem Kirchengut geregelt wurde. Das vollständige handschriftliche Exemplar datiert 

53	 ThürHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 125 (Druck in Quart, 12 Blatt), unfol. – Zum 
Inhalt der Landesordnung: Schirmer, Uwe: Die Entmündigung der bäuerlichen Gemeinden als 
»negative Implikation« der Reformation? Beobachtungen aus dem thüringisch-obersächsischen 
Raum (ca. 1400–1600), in: Greiling, Werner u. a. (Hg.): Negative Implikationen der Reformation? 
Gesellschaftliche Transformationsprozesse 1470–1620 (Quellen und Forschungen zu Thüringen 
im Zeitalter der Reformation 4), Köln/Weimar/Wien 2015, S. 163–200, hier S. 178–181.

54	 Schirmer, Uwe: Reformation und Staatsfinanzen – Vergleichende Anmerkungen zu Sequestration 
und Säkularisation im ernestinischen und albertinischen Sachsen (1523–1544), in: Beyer, Michael 
u. a. (Hg.): Christlicher Glaube und weltliche Herrschaft. Zum Gedenken an Günther Wartenberg 
(Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 24), Leipzig 2008, S. 179–192.

55	 Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 215 (Nr. 408), 225f. (Nr. 419).

Landstände und Reformation



72

zum 1. Juni 1531.56 Es wurde den ständischen Vertretern ausgehändigt, die durch 
landesfürstliche und landständische Billigung mit der Verwaltung der Kirchengüter 
betraut worden sind. Auf diese Weise übertrug der Fürst seinen Ständen die Ver-
waltung der Kirchengüter. Zu diesem Zweck wurde eine Sequestrationskommission 
gebildet, die sich aus kursächsischen Funktionsträgern zusammensetzte, so dass 
letztlich vor allem die Stände bei der Verwaltung mitwirkten.57 Eine detaillierte 
prosopographische Analyse lässt freilich kaum eine exakte dichotomische Unter-
scheidung in »landesherrlich« einerseits und »landständisch« andererseits zu; dazu 
waren die Funktionseliten einfach zu stark in die administrativen Herrschaftsnetze 
eingebunden und integriert – ganz zu schweigen von den verwandtschaftlichen Be-
ziehungen des Adels. Die politisch bewegten Zeiten des Jahres 1532 – Nürnberger 
Anstand (24. Juli 1532), Reichsabschied zu Regensburg (27. Juli 1532), Tod des Kur-
fürsten Johann (16. August 1532), Türkengefahr, Kriegsrüstung der evangelischen 
Stände und Verwaltung der Kriegsfonds, die in Gang gekommene Sequestration 
der geistlichen Güter in Kursachsen, Münz- und Religionsstreitigkeiten mit Herzog 
Georg – brachten es mit sich, dass der junge Kurfürst Johann Friedrich und seine 
Stände wegen der sich beinahe überschlagenden Ereignisse politisch und organisa-
torisch noch enger zusammenrückten.

Johann Friedrich suchte der Stände Rat und war um gute Beziehungen zu ihnen 
bemüht.58 Das Einvernehmen, das zwischen Fürst und Ständen in jenem Jahrzehnt 
herrschte, ist auf die außenpolitische Situation und den weiteren Fortgang der evan-
gelischen Reformation in Sachsen zurückzuführen. Dies schlug auf die Innenpolitik 
und damit letztlich auch auf die Finanzpolitik durch, in die sich die Stände stärker 
einbrachten. Zwar bekam die Landschaft nicht als gesamte Körperschaft Einblick in 
das landesherrliche Finanzwesen, aber immerhin wurde es einem Ausschuss ermög-
licht, der zu Beginn des Jahres 1532 von Johann Friedrich gebildet worden war. Der 
Abbau der landesherrlichen Schulden und die Verwaltung der Klostergüter waren die 
beiden großen Vorhaben, deren sich Fürst und landständischer Ausschuss annahmen. 
Der Schuldenberg sollte mit den Überschüssen aus den geistlichen Gütern abgebaut 
werden. Aus reformatorischer Sicht war diese Verwendung von Anbeginn nicht 
unumstritten. Zwar unterstützen die Wittenberger Theologen, allen voran Martin 
Luther, anfänglich die Sequestration, aber im Laufe der Zeit breitete sich Unmut aus. 
Namentlich die Visitationskommissionen sahen sich nicht immer ausreichend von 
den Sequestratoren unterstützt.59 

56	 ThürHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Oo 1.
57	 Beyer, Michael: Die Neuordnung des Kirchengutes, in: Junghans: Jahrhundert der Reformation 

(wie Anm. 26), S. 104–107. – Hilpert, Alfred: Die Sequestration der geistlichen Güter in den 
kursächsischen Landkreisen Meißen, Vogtland und Sachsen 1531–1543, in: Mitteilungen des 
Altertumsvereins zu Plauen im Vogtland, Bd. 22, 1912, S. 1–136, hier, S. 6–13.

58	 Vgl. die Ausschusstage zu Zwickau (Januar 1532), Torgau (1532), Weimar und Torgau (Mai, Juni 
und September 1532). Burkhardt: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm.  13), S.  253–264 
(Nr. 466–482).

59	 Beyer: Neuordnung des Kirchengutes (wie Anm. 57), S. 106.

Uwe Schirmer



73

Der landständische Ausschuss rekrutierte sich aus adligen und bürgerlichen 
Eliten, die auf eine unterschiedliche Weise, aber sehr nachhaltig und erfolgreich 
das gesellschaftliche und politische Leben in Kursachsen mitbestimmten.60 Dieser 
Personenkreis, vereint im landständischen Ausschuss, kontrollierte die Arbeit der 
Sequestratoren. Die Sequestratoren verfügten über eine eigene Kasse, und sie führten 
die baren Überschüsse aus den geistlichen Gütern an die Kasse des Ausschusses ab. 
Daneben bezog der landständische Ausschuss auch andere Einkünfte, so dass neben 
der landesherrlichen Kammer seit 1533 im Kurfürstentum Sachsen auch eine land-
ständische Finanzverwaltung bestand. Im Jahre 1543, nach Ablauf von zehn erfolg-
reichen Jahren, löste der Kurfürst diesen Ausschuss auf. Damit endete das Intermezzo 
einer landständischen Finanzverwaltung, die – neben einer Vielzahl anderer Aufgaben 
und Verpflichtungen – nicht zuletzt das Kirchengut mit beaufsichtigte und verwal-
tete.61 Während der Jahre von 1533 bis 1543, also in der Zeit der landständischen 
Sequestration, wurde das Kirchengut wie die landesherrlichen Ämter verwaltet. Die 
Einnahmen sind demzufolge in Brutto- und Nettoeinnahmen zu scheiden. Beispiels-
weise betrugen die Nettoeinnahmen des Kirchengutes aus den Kreisen Meißen und 
Vogtland in den Jahren von 1532 bis 1538 ca. 12 005 fl., wovon aber nur 7774 fl. in 
die Sequestrationskasse überwiesen wurde.62 Dies erklärt sich vor allem aufgrund der 
Tatsache, dass die landständischen Sequestratoren vor Ort finanzielle Verpflichtungen 
zu erfüllen hatten. Das waren die Erhaltung der Klostergebäude, die Tilgung und 
Verzinsung von Klosterschulden, die Abfertigung der Ordensleute, Überweisungen in 
die Gemeinen Kästen und Hospitäler, die Besoldung der Pfarrer, die Unterstützung 
der Universität Wittenberg, Ausgaben für den Straßen- und Brückenbau, die Bewirt-
schaftung der Güter und vieles andere mehr. Außerdem bezahlten die Sequestratoren 
der einzelnen Landesteile aus ihren Kassen den Verwaltungsaufwand, Sold und 
Zehrung für sich sowie für die Visitatoren. Ferner wurden ebenfalls Zuschüsse an 
die Universität Wittenberg oder für die Besoldung der Pfarrer gereicht. Die Erträge 
aus den Kirchengütern wurden also durchaus zweckentsprechend ausgegeben. Die 
Aufsicht und Kontrolle lag allein bei den Landständen.

Daneben warfen die sequestrierten kirchlichen Grundherrschaften in einem 
sehr umfangreichen Maße Naturalien ab, die vor Ort an die Gemeinen Kästen, 
Hospitäler oder in die Pfarreien gereicht worden sind oder die zur Versorgung 
der Sequestratoren und Visitatoren bereitstanden. Für die Landesherrschaft und 
die Finanzverwaltung waren natürlich vorrangig bare Mittel von Bedeutung. Das 
Gros des Bargeldes (jährlich circa 11 300 fl.) wurde jedoch den Landständen aus-
gehändigt, damit diese die landesherrlichen Schulden verzinsen und teilweise auch 
tilgen konnten. Bezogen auf den gesamten kursächsischen Staatshaushalt, also den 
landesherrlichen und landständischen Etat, der in den 1530er Jahren durchschnitt-

60	 Schirmer, Uwe: Kursächsische Staatsfinanzen (1456–1656). Strukturen – Verfassung – Funktions-
eliten (Quellen und Forschungen zur sächsischen Geschichte 28), Stuttgart 2006, S. 400f.

61	 Schirmer: Kursächsische Staatsfinanzen (wie Anm. 60), S. 396–413.
62	 Hilpert: Sequestration (wie Anm. 57), S. 119.

Landstände und Reformation



74

lich etwa 181 500 fl. umfasste, war dies relativ wenig. Die aus der Sicht des Fürsten 
wohl zu geringen Einnahmen vom Kirchengut veranlassten ihn, mit Beginn des 
Jahres 1543 den landständischen Ausschuss aufzulösen, damit die eigenständige 
Finanzverwaltung der Stände zu beenden und somit letztlich die Verfügungsgewalt 
über die Kirchengüter zu erlangen.63

Das Frühjahr 1543 stellt eine Zäsur in der kursächsischen Geschichte dar. So-
wohl Kurfürst Johann Friedrich als auch sein albertinischer Vetter und Kontrahent, 
Herzog Moritz, haben in einer bis dahin noch nicht dagewesenen Weise Kirchen-
güter veräußert.64 Es ist umstritten, wer von beiden den Ausverkauf eröffnet hat. 
Auf alle Fälle nahm der Verkauf nunmehr Dimensionen an, die es bis dahin noch 
nicht gegeben hatte. Zwar hatte Kurfürst Johann gelegentlich – jedoch nur verein-
zelt – Kirchengut verkauft und säkularisiert,65 aber nunmehr überschlugen sich die 
Ereignisse. Jedenfalls wurden, nachdem die ersten Klostergrundherrschaften im 
Februar und März 1543 neue Besitzer gefunden hatten, fast zeitgleich die Kirchen-
güter an die einheimischen Funktionseliten verschleudert. Die Käufer gehörten fast 
ausnahmslos den ernestinischen bzw. albertinischen Ständen an. Die Parallelität 
der Ereignisse ist mit der politischen Feindschaft der beiden wettinischen Linien 
erklärbar. Erst wenige Monate zuvor, zu Ostern 1542, drohte diese Rivalität militä-
risch zu eskalieren. Das Misstrauen wuchs. In dieser Situation glaubten die beiden 
Widersacher über gut gefüllte Kriegskassen verfügen zu müssen. In ihren eigenen 
Kammerkassen herrschte chronischer Mangel, und auf die Stände – so vermuteten 
sie nicht zu Unrecht – konnte man sich in dieser Sache, also in der Rüstung gegen 
Religionsverwandte, potentielle Bündnispartner sowie faktisch gegen versippte Fami-
lien und Geschlechter, nicht verlassen. Die Stände waren nur im Ausnahmefall bereit, 
einen Verteidigungskrieg gegen fremde Mächte zu führen. Doch wer militärische 
Stärke demonstrieren wollte, musste über Bargeld verfügen. Aus diesem Grund be-
gann 1543 fast zeitgleich der Ausverkauf des Kirchengutes im albertinischen und 
ernestinischen Sachsen. Der Erlös aus den verkauften Kirchengütern war einerseits 
nicht unbeträchtlich, anderseits sind sie weit unter Wert verkauft worden. Beispiels-
weise wurden aus den ernestinischen Landesteilen Sachsen (Kurkreis), Meißen und 
dem Vogtland während der Regierungszeit des Kurfürsten Johann Friedrich (vor 
allem im Jahr 1543) Kirchengüter im Wert von 87 549 fl. veräußert. Mit Bezug auf 
das gesamte kursächsische Territorium kann ein Wert angenommen werden, der 
weit über 100 000 fl. lag.66 Das war ein Betrag, der im Vergleich zum Volumen des 
gesamten kursächsischen Jahresetats (um 1540 circa 181 500 fl.) wahrlich ins Ge-
wicht fiel. Noch wichtiger als der (kurzfristige) fiskalische Nutzen erscheint jedoch, 

63	 Schirmer: Kursächsische Staatsfinanzen (wie Anm. 60), S. 404–407.
64	 Hilpert: Sequestration (wie Anm. 57), passim. – Kühn, Helga-Maria: Die Einziehung des geist-

lichen Gutes im albertinischen Sachsen 1539–1553 (Mitteldeutsche Forschungen 43), Köln u. a. 
1966.

65	 Hilpert: Sequestration (wie Anm. 57), S. 46–58.
66	 Ebd., S. 132f.

Uwe Schirmer



75

aus welchen sozialen Milieus die Käufer stammten. Sowohl im ernestinischen Kur-
fürstentum als auch im albertinischen Herzogtum Sachsen rekrutierten sie sich in 
einem überwältigenden Maße aus den Landständen.67

Zusammenfassung
Im Herrschaftsbereich der Markgrafen von Meißen, Landgrafen von Thüringen und 
Herzöge von Sachsen aus dem Haus Wettin entfaltete und entwickelte sich während 
des Spätmittelalters ein landständisches Herrschaftsgefüge, so dass es den ernestini-
schen Kurfürsten sowie den albertinischen Herzögen nach der Leipziger Teilung von 
1485 bzw. am Vorabend und in der Frühzeit der Reformation nur bedingt möglich 
war, unmittelbar auf alle Untertanen zuzugreifen. Besonders deutlich ist dies bei den 
landesweiten Steuererhebungen oder bei der Verkündigung und Durchsetzung landes-
herrlicher Befehle, Mandate und Ordnungen nachzuweisen. Die Landstände waren 
mithin ein elementarer Bestandteil des gesamten Herrschaftssystems. Die Stände 
als gesamte Körperschaft waren dreigeteilt. Die erste Kurie bzw. Kammer bestand 
aus den Grafen, Herren und Prälaten, die zweite rekrutierte sich aus der Ritterschaft 
(schriftsässiger Niederadel) und in der dritten Kammer waren die landesherrlichen 
Städte vereint. Insgesamt waren dies rund 300 Mandatsträger (ca. 50/175/75), wobei 
sich die endgültige landständische Zusammensetzung erst in der zweiten Hälfte des 
16. Jahrhunderts herausbilden sollte. Überschaut man den gesamten wettinischen 
Herrschaftsbereich um 1500/20, also die inzwischen faktisch abgeschlossenen Ter-
ritorien der ernestinischen Kurfürsten sowie der albertinischen Herzöge von Sachsen, 
so ist auf Grundlage der überlieferten Quellen (Amtsrechnungen, Amtserbbücher, 
Steueranschläge, Kataster) davon auszugehen, dass die Landesfürsten nur auf circa 
ein Drittel aller Untertanen direkten Zugriff besaßen. Dass heißt, dass die Fürsten 
über diese Personen mittels der Obergerichts-, Grund- und Patronatsherrschaft 
unmittelbar Herrschaft ausgeübt haben. Die Herrschaftspraxis vor Ort realisierten 
indes die landesfürstliche Amtleute, Vögte, Schösser und/oder Geleitsleute; in den 
unmittelbaren Klein- oder Minderstädten sorgte der Stadtrat gemeinsam mit einem 
Schultheiß oder Vogt für die Herrschaftsumsetzung.

Die Masse der Untertanen war jedoch – wie angedeutet wurde – den Landständen 
dienstbar und botmäßig, so dass alle landesfürstlichen Begehren über die Stände 
realisiert werden mussten. Es war zugleich herausgestrichen worden, dass die Grafen, 
Herren und Prälaten derartige landesfürstliche Aufforderungen mit Bedenken, Arg-
wohn sowie teilweise sogar mit passivem Widerstand begegneten. Dieser Umstand 
ist mit der offenen verfassungsrechtlichen Stellung der Grafen und Herren sowie 
teilweise auch einiger Prälaten erklärbar, meinten sie doch, reichsständisch zu sein. 
Ausdrücklich betraf dies die Bischöfe von Naumburg, Merseburg und Meißen. Real-
politisch waren sie um 1500 auf Landstandschaft herabgesunken, obgleich sie dem 
heftig und energisch widersprachen. Hinsichtlich der Bischöfe kam hinzu, dass sie 
nicht zuletzt aufgrund des stark ausgeprägten spätmittelalterlichen landesherrlichen 

67	 Ebd.; Kühn: Einziehung des geistlichen Gutes (wie Anm. 64).

Landstände und Reformation



76

Kirchenregiments der Kurfürsten und Herzögen von Sachsen beständig in ihren 
Kompetenzen beschnitten und bedrängt worden sind. Zwar visitierten die Bischöfe 
auch unmittelbar nach dem Wirksamwerden Luthers, letztlich waren sie hinsichtlich 
der Exekutive immer – Ausnahmen bildeten selbstverständlich ihre Hochstiftster-
ritorien – auf die Landesfürsten angewiesen. Die verfassungsrechtliche Stellung der 
landsässigen Städte und der schriftsässigen Ritterschaft war indes eindeutig.

Die hier grob und nur flüchtig skizzierte Herrschafts- und Verfassungsvielfalt 
brachte es nun im Kurfürstentum Sachsen im Zuge der sich allmählich ausbreitenden 
evangelisch-heterodoxen Lehren nach 1520/21 mit sich – auch und vor allem infolge 
der Zurückhaltung durch die beiden ernestinischen Landesherren Friedrich und 
Johann –, dass die lokalen und regionalen Herrschaftsträger selbst über ein für bzw. 
wider der von Wittenberg ausgehenden Lehren entscheiden mussten. Während im 
albertinischen Herzogtum Sachsen der Landesherr unmissverständlich seine Amtleute 
sowie seine Landstände anwies, strikt gegen Luthers Lehre vorzugehen, übten sich 
Kurfürst Friedrich der Weise und sein Bruder Johann in Zurückhaltung. Diese Tole-
rierungspolitik beförderte die Ausbreitung der neuen Lehre maßgeblich. Die religiöse 
Heterodoxie, die Amalgamisierung religiöser und sozialer Ideen und Ansichten sowie 
ungelöste kirchenrechtliche Fragen namentlich zu den geistlichen Lehen, aber auch 
zu geflüchteten Mönchen und Nonnen forderten die Landstände heraus – besonders 
die Stadträte und die Ritterschaft. Die kursächsische Ritterschaft präsentierte ihren 
Fürsten auf dem Altenburger Landtag im Mai 1523 eine Beschwerdeschrift, in der 
die offenen Fragen problematisiert worden sind. Ausdrücklich gründet sich die Be-
schwerdeschrift auf Luthers Obrigkeitsschrift. Luthers Abhandlung »Von weltlicher 
Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei« erscheint geradezu – ohne es 
exegetisch im Detail nachweisen zu können – als Legitimation eines »reformatori-
schen Handelns« im Sinne der Obrigkeiten. Kurfürst Friedrich und Herzog Johann 
nahmen die Gedanken der Beschwerdeschrift der Ritterschaft in einer Replik auf, 
ohne sich jedoch im Jahr 1523 deutlich zu positionieren. Ihre Indifferenz musste so-
mit geradezu als eine stille Befürwortung der sich ausbreitenden Lutherischen Lehre 
angesehen werden. Ihre obrigkeitlichen Träger waren die Stadträte sowie vor allem 
der kursächsische Niederadel; religiös blieb die evangelische Bewegung – namentlich 
im thüringischen Landesteil Kursachsens – heterodox und vielgestaltig. Nicht zuletzt 
forderte dies Martin Luther zu seiner berühmten Visitationsreise im Spätsommer 
1524 heraus.68 Letztlich blieb die sich ausbreitende evangelische Bewegung in Kurs-
achsen eine Erscheinung, die politisch von den Landständen bis ins Frühjahr 1525 
getragen worden ist.

Der Bauernkrieg war und ist schließlich die entscheidende Zäsur. Der gewaltsame 
Charakter des Aufstandes, die religiöse Vielfältigkeit innerhalb der evangelischen Be-

68	 Hasse, Hans-Peter: Luthers Visitationsreise in Thüringen im August 1524: Jena – Kahla – Neustadt 
an der Orla – Orlamünde, in: Greiling: Altar von Lucas (wie Anm. 26), S. 169–202. – Bauer, 
Joachim: Landesherrschaft und Reformation. Die ersten Visitationen im Saale-Orla-Raum, in: ebd., 
S. 219–232. 

Uwe Schirmer



77

wegung sowie nicht zuletzt die sich auftürmenden rechtlichen, sozialen und religiösen 
Probleme hinsichtlich der Neuorganisation kirchlichen Lebens haben Kurfürst Johann, 
der nach dem Tod Friedrichs im Mai 1525 allein die Regierungsverantwortung in 
Kursachsen trug, gezwungen, sich grundsätzlich und eindeutig zu positionieren. Nun-
mehr trieb der Fürst die Erneuerung voran. Dazu gehörte die offizielle Einführung 
der Reformation im August 1525 ebenso wie die Absicht, eine neue Landesordnung 
auszuarbeiten. Bezüglich der neuen Landesordnung erscheint bemerkenswert, dass 
in einem kurfürstlichen Rundschreiben vom Dezember 1525 Anregungen aus der 
Beschwerdeschrift der Ritterschaft vom Mai 1523 offensichtlich aufgenommen worden 
sind. Auf alle Fälle erscheint die Reformation in Kursachsen zwischen dem Sommer 
1525 und dem Jahreswechsel 1530/31 als eine »Fürstenreformation«. Der Kurfürst 
ist ihr Träger und Antreiber. Vorrangig betrifft es die landesweiten Visitationen von 
1528/29, die ausdrücklich als eine verdienstvolle und gemeinsame Leistung von lan-
desfürstlicher Administration und den Wittenberger Theologen anzusehen sind, da 
vor Ort stets ein landesfürstlicher Amtmann sowie jeweils ein Jurist und Theologe 
visitiert haben. Freilich: Die indirekte sowie die praktische Umsetzung der Beschlüsse 
der Visitatoren lagen in den Händen der Gerichts- und Patronatsherrschaft, mithin 
in denen der Stadträte und des Niederadels.

Die landständische Mitwirkung wurden schließlich noch intensiviert, als die 
Landesherrschaft 1531 ausdrücklich zustimmte, dass die Verwaltung der geistlichen 
Güter – vor allem die der großen Stifts- und Klostergrundherrschaften – in die Hände 
eines Ausschusses gelegt wurde, der letztlich landständische Interessen verfolgt hat. 
Vor allem ging es um die materiellen Erträge und damit um die Frage, zu welchen 
Zwecken die finanziellen Überschüsse sowie die Naturalien aus dem Kirchengut 
zu verwenden seien. Und so lag die Sequestration des Kirchengutes seit Beginn 
der dreißiger Jahre in den Händen der Stände – natürlich mit Duldung seitens der 
Kurfürsten. Die landständische Sequestration endete 1543. Nunmehr ließ Kurfürst 
Johann Friedrich säkularisieren. Es folgte der Verkauf des Kirchengutes, das jedoch 
größtenteils an landsässige Städte sowie den schriftsässigen Adel veräußert wurde. 
Ähnlich verlief dieser Prozess bei den Grafen und Herren, wobei sie es unter Um-
gehung der wettinischen Fürsten – jedoch mit deren Duldung! – verstanden, dass 
Kirchengut in ihren Graf- und Standesherrschaften an sich zu bringen. Nicht zu 
unterschlagen bleibt jedoch auch, dass die Universitäten Leipzig und Wittenberg, die 
Fürstenschulen im albertinischen Sachsen sowie eine Vielzahl städtischer Schulen mit 
Kirchengut ausgestattet bzw. neu fundiert worden sind. Teilweise betraf dies auch 
das landesherrliche Stipendienwesen.

Landstände und Reformation



78

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – 
eine Problemskizze*

Enno Bünz

Meinem Leipziger Kollegen Manfred Rudersdorf 
zum 65. Geburtstag in herzlicher Verbundenheit

»Mutterland der Reformation. Auf den Spuren eines Weltereignisses« lautet der Titel 
einer reich bebilderten Werbeschrift, die von der Tourismus Marketing Gesellschaft 
Sachsen seit 2013 vertrieben wird, um für das große Reformationsjubiläum im kom-
menden Jahr zu werben, flankiert übrigens von einer zweiten Broschüre »Mutterland 
der Reformation« mit dem Untertitel »Die katholische Seite«.1 Die Bezeichnung 
Sachsens als »Mutterland der Reformation« ist freilich nicht erst mit Blick auf die 
Lutherdekade erfunden worden, die mit der 500-Jahr-Feier der Reformation im 
Jahr 2017 ihrem wohlverdienten (und von manchen allmählich auch herbeigesehn-
ten) Ende zugeführt wird. Woher diese Formel kommt, wann sie aufgekommen ist, 
wurde bislang allerdings nicht gefragt und ist deshalb noch ungeklärt. Ich will mit 
meiner Problemskizze versuchen, einer Antwort näher zu kommen. Damit begebe 
ich mich auf das schwierige Feld der Begriffsgeschichte, die der jüngst verstorbene 
Mediävist Otto Gerhard Oexle (1939–2016) einmal als »eine noch nicht begriffene 
Geschichte« bezeichnet hat.2

In dem weit verbreiteten DuMont-Kunstreiseführer Sachsen von Walter Fellmann 
(† 2011) findet sich im historischen Überblick ein Kapitel über Sachsen als »Mutter-
land der Reformation«; damit habe sich Sachsen »ins Buch der Weltgeschichte mit 
großen Lettern eingeschrieben«.3 Fellmann, der übrigens habilitierter Historiker war, 
konnte sich bei dieser Qualifizierung Sachsens auf entsprechende Einschätzungen von 
Fachleuten stützen. So bemerkte etwa der evangelische Kirchenhistoriker Heinrich 

*	 Vicky Rothe M. A., Assistentin am Lehrstuhl für sächsische Landesgeschichte, seit Frühjahr 2017 
Archivreferendarin des Landesarchivs Sachsen-Anhalt, habe ich für ihre Unterstützung bei der 
Fertigstellung dieses Beitrags zu danken.

1	 Mutterland der Reformation. Auf den Spuren eines Weltereignisses, hg. von der Tourismus Marketing 
Gesellschaft Sachsen, Dresden 2013. – Als weitere Publikation dieser Einrichtung liegt vor: Mutter-
land der Reformation. Die katholische Seite, abrufbar unter URL: http://www.sachsen-tourismus.
de/fileadmin/userfiles/TMGS/Startseite/Reisethemen/Reformation/Inhalt/TMGS_Luther_KS-
2015_Ansicht.pdf [27.10.16].

2	 Oexle, Otto Gerhard: »Begriffsgeschichte« – eine noch nicht begriffene Geschichte, in: Philoso-
phisches Jahrbuch, Bd. 116, 2009, S. 381–400, wiederabgedruckt in: Ders.: Die Wirklichkeit und 
das Wissen. Mittelalterforschung – Historische Kulturwissenschaft – Geschichte und Theorie der 
historischen Erkenntnis, hg. von Andrea von Hülsen-Esch, Bernhard Jussen und Frank Rexroth, 
Göttingen 2011, S. 808–833.

3	 Fellmann, Walter: Sachsen. Entdeckungsfahrten zwischen Vogtland und Oberlausitz, Leipziger 
Tiefland und Erzgebirge (DuMont Kunst-Reiseführer), Ostfildern 62012, S. 15f.

Enno Bünz



79

Bornkamm 1970 im Geleitwort zu Karlheinz Blaschkes Buch »Sachsen im Zeitalter 
der Reformation«, dieses Territorium sei »das Mutterland der Reformation«, während 
Blaschke selbst in diesem Buch die variierende Bezeichnung »Ursprungsland der 
Reformation« wählte.4 Rudolf Kötzschke hingegen verwandte in seiner »Sächsischen 
Geschichte« 1935, seitdem vielfach wieder aufgelegt, den Begriff des »Geburtslandes 
der Reformation«.5 Ähnlich griffig ist das Schlagwort von der »Wiege der Reformation«, 
das die Historikerin Irmgard Höss 1967 in Bezug auf das ernestinische Thüringen, 
historisch ein Teil Kursachsens, verwandt hat.6 Der Kirchenhistoriker Reinhold Jau-
ernig wiederum pries 1951 in einem verbreiteten Buch über »Luther und Thüringen«: 
»Luthers Vaterland« als »Mutterland der Reformation«.7

»Mutterland«, »Ursprungsland«, »Wiege«, auch »Geburtsland« sind die zentralen 
Begriffe, die in der wissenschaftlichen Literatur, aber auch in populären Schriften 
immer wieder verwendet werden, allerdings nicht nur in Bezug auf Sachsen, sondern 
auch für Thüringen und Sachsen-Anhalt. Wir stehen damit vor der Problematik des 
Begriffes »Sachsen«, der wir uns zunächst stellen müssen und damit der wettinischen 
Territorial- und Dynastiegeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts. 

Was also ist mit dem »Sachsen« der Reformationszeit gemeint? Selbstverständlich 
nicht der heutige Freistaat Sachsen, auch nicht das 1815 durch den Wiener Kongress 
so drastisch zugunsten Preußens verkleinerte Königreich8, sondern der wettinische 

4	 Blaschke, Karlheinz: Sachsen im Zeitalter der Reformation (Schriften des Vereins für Reforma-
tionsgeschichte 185), Gütersloh 1970, S. 7 (H. Bornkamm) und S. 9.

5	 Kötzschke, Rudolf: Sächsische Geschichte. Werden und Wandlungen eines Deutschen Stammes 
und seiner Heimat im Rahmen der Deutschen Geschichte, Bd. 1: Vor- und Frühgeschichte, Mit-
telalter und Reformationszeit, Dresden 1935, S. 225. An anderer Stelle (S. 190) schreibt er: »Nun 
wurde Sachsen Ausgang und Mittelpunkt der reformatorischen Bewegung«.

6	 Höss, Irmgard: Humanismus und Reformation, in: Patze, Hans; Schlesinger, Walter (Hg.): 
Geschichte Thüringens, Bd. 3: Das Zeitalter des Humanismus und der Reformation (Mitteldeutsche 
Forschungen 48.III), Köln u. a. 1967, S. 1–145 und 295–312, hier S. 1.

7	 Jauernig, Reinhold: Vorwort zu: Ders. (Bearb.): Luther in Thüringen. Gabe der Thüringer Kirche 
an das Thüringer Volk, Berlin 1951, S. 9.

8	 Zum Wiener Kongress und speziell zur sächsische Frage sind in der jüngsten Vergangenheit zahl-
reiche Publikationen erschienen: Jenak, Rudolf: Die Teilung Sachsens. Zur Geschichte der Teilung 
des Königreichs Sachsen auf der Grundlage der Entscheidungen des Wiener Kongresses 1814–1815, 
Dresden 2007. – Blank, Isabella: Der bestrafte König? Die Sächsische Frage 1813–1815, Diss. 
Heidelberg 2013. – Müller, Winfried: Die sächsische Frage auf dem Wiener Kongress 1814/15: 
Die Teilung des Königreichs Sachsen, in: Niedersen, Uwe (Hg.): Sachsen, Preußen und Napoleon. 
Europa in der Zeit von 1806–1815, Dresden/Torgau 2013, S. 512–516. – Duchhardt, Heinz: 
Der Wiener Kongress. Die Neugestaltung Europas 1814/15, München 2013. – Stauber, Reinhard: 
Der Wiener Kongress, Köln/Weimar/Wien 2014. – Der Wiener Kongress 1815 und die Folgen 
für Sachsen. Fachkolloquium des Sächsischen Staatsarchivs 22. April 2015, Staatsarchiv Leipzig 
(Veröffentlichungen des Sächsischen Staatsarchivs. Reihe A: Archivverzeichnisse, Editionen und 
Fachbeiträge 18), hg. vom Sächsischen Staatsarchiv, Halle/Saale 2015. – Schneider, Karin; Werner, 
Eva Maria: Europa in Wien. Who is who beim Wiener Kongress 1814/15, Köln/Weimar/Wien 
2015. – Stauber, Reinhard; Kerschbaumer, Florian; Koschier, Marion (Hg.): Mächtepolitik 
und Friedenssicherung. Zur politischen Kultur Europas im Zeichen des Wiener Kongresses, Berlin 
2015.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze



80

Herrschaftsbereich, der seit der Leipziger Teilung 1485 in ein Kurfürstentum9 und 
ein Herzogtum Sachsen10 geteilt war. Dieser Sachverhalt ist ebenso allgemein be-
kannt, wie der Umstand, dass Ernestiner und Albertiner seit spätestens 1519 in der 
Luthersache getrennte Wege gegangen und zur Reformation gegensätzliche Positionen 
eingenommen haben.

Die Leipziger Teilung von 1485 schuf aus dem ausgedehnten Herrschaftsbereich 
der Wettiner zwei getrennte Territorien, die sich über die heutigen Länder Sachsen, 
Sachsen-Anhalt und Thüringen erstreckten und mit den Gebieten um Coburg und 
Königsberg/Unterfranken auch Teile Frankens umfassten.11 Diese Gebiete sind schon 
um 1500 – unterschiedslos, ob nun thüringisch oder markmeißnisch – als Sachsen 
bezeichnet worden. Dass die Bezeichnungen der Mark Meißen und der Landgrafschaft 
Thüringen hinter dem umfassenderen Namen »Sachsen« zurücktraten, hängt natürlich 
entscheidend mit der Verleihung der sächsischen Kurwürde an die Wettiner 1423 
zusammen.12 Bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts hatte sich der Name Sachsen für 
den mitteldeutschen Herrschaftsbereich der Wettiner durchgesetzt –, eine Tatsache 
übrigens, die wir hier nur als Ergebnis konstatieren, im einzelnen aber nicht nach-
vollziehen können, denn auch diese Frage ist bislang nicht systematisch untersucht 
worden.13 Als sich der niederbayerische Adlige Hans Herzheimer im November 1518 
entschloss, seine in Wittenberg studierenden Söhne zu besuchen, schreibt er in seinem 
Tagebuch, er werde »in das land zw Sachsen […] reytten«.14 Mit Sachsen meinte er aber, 

9	 Klein, Thomas: Politik und Verfassung von der Leipziger Teilung bis zur Teilung des ernestini-
schen Staates (1485–1572), in: Patze/Schlesinger: Geschichte Thüringens, Bd. 3 (wie Anm. 6), 
S. 146–294 und S. 313–334. – Ders.: Ernestinisches Sachsen, kleinere thüringische Gebiete, in: 
Schindling, Anton; Ziegler, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reforma-
tion und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500–1650, Bd. 4: Mittleres Deutschland 
(Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 52), Münster 1992, 
S. 8–39.

10	 Smolinsky, Heribert: Albertinisches Sachsen, in: Schindling, Anton; Ziegler, Walter (Hg.): Die 
Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfes-
sion 1500–1650, Bd. 2: Der Nordosten (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der 
Glaubensspaltung 50), Münster 21990, S. 8–32.

11	 Zur territorialen Gestalt siehe die Karte C III 1 »Die wettinischen Länder von der Leipziger Teilung 
1485 bis zum Naumburger Vertrag 1554«, bearb. von Karlheinz Blaschke unter Mitarbeit von 
Jana Moser, in: Atlas zur Geschichte und Landeskunde von Sachsen, Leipzig/Dresden 2011, mit 
Beiheft. 

12	 Kobuch, Manfred: Der Weg des Namens Sachsen, in: Sachsen und die Wettiner. Chancen und 
Realitäten. Internationale wissenschaftliche Konferenz, Dresden 27.–29. Juni 1989, Dresden 1990, 
S. 29–35.

13	 Winter, Christian: Der Begriff »Haus Sachsen« in der politischen Korrespondenz des Herzogs und 
Kurfürsten Moritz von Sachsen, in: Beyer, Michael; Gössner, Andreas; Wartenberg, Günther 
(Hg.): Kirche und Regionalbewusstsein in Sachsen im 16. Jahrhundert. Regionenbezogene Identifi-
kationsprozesse im konfessionellen Raum (Leipziger Studien zur Erforschung von regionenbezogenen 
Identifikationsprozessen 10), Leipzig 2003, S. 27–41, greift mit dem gewählten Quellenkorpus zu 
kurz.

14	 Museum für angewandte Kunst Wien, Inv. B.I. 21.517, Standort S20, fol. 253v. Eine Edition be-
reitet der Verfasser derzeit vor. Als Vorstudien sei verwiesen auf Bünz, Enno: Wittenberg 1519: 
Was ein Reisender von der Stadt wahrgenommen hat, und was nicht. Mit einer Teiledition der 

Enno Bünz



81

wie zahlreiche weitere Erwähnungen in seinen Aufzeichnungen beweisen, nicht nur 
die Kurlande um Wittenberg oder das Kurfürstentum, sondern auch das Herzogtum 
der Albertiner, die in Dresden saßen, also sämtliche wettinischen Länder.

Die Reformation ist in den Jahren nach 1517 zur politischen und religiösen 
Wegscheide der wettinischen Territorien geworden. Während das ernestinische 
Kurfürstentum Sachsen unter Friedrich dem Weisen (1486–1525) und vor allem 
unter Johann dem Beständigen (1525–32) als das »Mutterland der Reformation«15 
bezeichnet werden kann, blieb das albertinische Herzogtum Sachsen unter Herzog 
Georg (1488/1500–1539) dem alten Glauben treu und bemühte sich nach Kräften, 
die Ausbreitung der lutherischen Lehre einzudämmen. In Analogie zum Begriff 
des »Mutterlandes der Reformation« hat der Historiker Otto Vossler deshalb das 
Herzogtum Sachsen Herzog Georgs als das »Geburtsland des Kampfes gegen die 
Reformation« bezeichnet.16 Friedrich der Weise war eigentlich tief verwurzelt in der 
spätmittelalterlichen Frömmigkeit und praktizierte diese in plakativer Form, wie seine 
Vorliebe für Reliquiensammlungen, Ablässe und Wallfahrten zeigt, doch mag man 
mit Armin Kohnle einen durchgreifenden Frömmigkeitswandel unter dem Eindruck 
Luthers in seinen letzten Lebensjahren konstatieren, ohne den die Hinwendung zur 
Reformation nicht verständlich wäre.17 Allerdings hat Friedrich der Weise seinen 
Untertan und Wittenberger Universitätsprofessor Luther zwar geschützt, aber keine 
aktive Politik zur Beförderung der Reformation betrieben, den Dingen vielmehr 
ihren Lauf gelassen.

Ganz anders Herzog Georg, der – geprägt von persönlicher Frömmigkeit und 
theologischer Bildung – dem Anliegen Martin Luthers zunächst nicht ablehnend 
gegenüberstand. Als Vertreter eines starken landesherrlichen Kirchenregiments 

Aufzeichnungen Hans Herzheimers, in: Lück, Heiner; Bünz, Enno; Helten, Leonhard u. a. (Hg.): 
Das ernestinische Wittenberg: Stadt und Bewohner (Wittenberg-Forschungen 2.1–2), Petersberg 
2013, Textband S. 9–24, Bildband S. 15–18. – Ders.: Die Wettiner auf den Reichstagen: Kurfürst 
Friedrich der Weise auf dem Wahltag 1519 in Frankfurt, gesehen mit den Augen eines Zeitzeugen, 
in: Auge, Oliver (Hg.): König, Reich und Fürsten im Mittelalter. Abschlusstagung des Greifs-
walder »Principes-Projekts« (Beiträge zur Geschichte der Universität Greifswald  12), Stuttgart 
2017, S. 441–460. – Ders.: Torgau 1519. Der bayerische Adlige Hans Herzheimer beschreibt die 
sächsische Residenz, in: Neues Archiv für sächsische Geschichte, Bd. 87, 2016.

15	 Bornkamm, Heinrich: Vorwort zu: Blaschke, Karlheinz: Sachsen im Zeitalter der Reformation 
(Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 185), Gütersloh 1970, S. 7.

16	 Vossler, Otto: Herzog Georg der Bärtige und seine Ablehnung Luthers, in: Historische Zeitschrift, 
Bd. 184, 1957, S. 272–291, wiederabgedruckt in: Ders.: Geist und Geschichte. Von der Reforma-
tion bis zur Gegenwart, München 1964, S. 9–26, Zitat S. 9. – Siehe auch Ziegler, Walter: Die 
Entscheidung deutscher Länder für oder gegen Luther. Studien zu Reformation und Konfessiona-
lisierung im 16. und 17. Jahrhundert. Gesammelte Aufsätze (Reformationsgeschichtliche Studien 
und Texte 151), Münster 2008.

17	 Kohnle, Armin: Die Frömmigkeit der Wettiner und die Anfänge der Reformation, in: Lutherjahrbuch, 
Bd. 75, 2008, S. 125–140. – Ders.: Wandel fürstlicher Frömmigkeitspraxis in der Reformations-
zeit – der Fall Herzog Georgs von Sachsen, in: Bünz, Enno; Kühne, Hartmut (Hg.): Alltag und 
Frömmigkeit am Vorabend der Reformation in Mitteldeutschland. Wissenschaftlicher Begleitband 
zur Ausstellung »Umsonst ist der Tod« (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 50), 
Leipzig 2015, S. 65–80. 

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze



82

förderte er die Reform der Weltgeistlichkeit und der Klöster und war bestrebt, kirch-
liche Missstände im Sinne einer katholischen Reform abzustellen.18 Erst die Leipziger 
Disputation im Sommer 1519, noch stärker aber wohl das Erscheinen von Luthers 
»Sermon von dem hochwürdigen Sakrament« haben zum Bruch des Albertiners mit 
dem Wittenberger Reformator geführt.19 Der Herzog von Sachsen sollte fortan zum 
schärfsten Gegner Luthers werden. Die päpstliche Bannandrohungsbulle »Exsurge 
domine« gegen Luther (15. Juli 1520) wurde im Herzogtum Sachsen, nicht aber im 
Kurfürstentum Friedrichs des Weisen publiziert.20 Georg gehörte dann auch zu den 
wenigen Reichsfürsten, die am 25. Mai 1521 das Wormser Edikt annahmen, das die 
Verbreitung der Schriften Luthers unter Strafe stellte und über ihren Verfasser die 
Acht aussprach.21 Der Kampf gegen den Wittenberger Reformator und die vordrin-
gende Reformation kennzeichnen die letzten beiden Jahrzehnte der Regierungszeit 
Herzog Georgs.

Nach der gemeinsamen Niederschlagung des Bauernkrieges im Frühjahr 1525 
trennten sich die Wege der Ernestiner und Albertiner endgültig.22 Zwischenzeitlich 
war Kurfürst Friedrich der Weise am 5. Mai verstorben und sein Bruder Johann 
der Beständige ihm als Kurfürst nachgefolgt. Friedrich und Johann hatten schon 
1513 in Kursachsen eine Nutzungsteilung (Mutschierung) durchgeführt.23 Johann 

18	 Dazu grundlegend Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog 
Georgs von Sachsen 1488–1525 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation; Studies in the Late 
Middle Ages, Humanism and the Reformation 41), Tübingen 2008, passim, siehe die Zusammen-
fassung S. 421–443. – Bünz, Enno; Volkmar, Christoph: Das landesherrliche Kirchenregiment 
in Sachsen vor der Reformation, in: Bünz, Enno; Rhein, Stefan; Wartenberg, Günther (Hg.): 
Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der 
Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 89–109. – Volkmar, Chris-
toph: Die Stunde des Laienstandes? Landesherrliche Kirchenreform am Vorabend der Reformation, 
in: Historisches Jahrbuch, Bd. 128, 2008, S. 367–407.

19	 Volkmar, Christoph: Von der Wahrnehmung des Neuen. Die Leipziger Disputation in den Au-
gen der Zeitgenossen, in: Hein, Markus; Kohnle, Armin (Hg.): Die Leipziger Disputation 1519. 
1. Leipziger Arbeitsgespräch zur Reformation (Herbergen der Christenheit. Sonderband 18), Leipzig 
2011, S. 131–142.

20	 Dokumente zur Causa Lutheri (1517–1521), 2.  Teil: Vom Augsburger Reichstag 1518 bis zum 
Wormser Edikt 1521, hg. und kommentiert von Peter Fabisch, Erwin Iserloh (Corpus Catho-
licorum 42), Münster 1991, S. 317–325 und Edition S. 364–411. Dort nicht zitiert wird der für 
die Überlieferung der Bulle wichtige Aufsatz von Beschorner, Hans: Die sogenannte Bannbulle 
und ihre angebliche Verbrennung durch Luther am 10. Dezember 1520, in: Forschungen aus mit-
teldeutschen Archiven. Zum 60. Geburtstag von Hellmut Kretzschmar, hg. von der Staatlichen 
Archivverwaltung im Staatssekretariat für Innere Angelegenheiten (Schriftenreihe der Staatlichen 
Archivverwaltung 3), Berlin 1953, S. 315–327.

21	 Dokumente zur Causa Lutheri (1517–1521), 2. Teil (wie Anm. 20), S. 484–545.
22	 Akten zur Geschichte des Bauernkriegs in Mitteldeutschland, [Band I], Erste Abteilung; Band I, 

Zweite Abteilung, hg. von Otto Merx auf Grund des Nachlasses von Otto Merx und Günther 
Franz; Band II, hg. von Walther Peter Fuchs unter Mitarbeit von Günther Franz (Schriften der 
Sächsischen Kommission für Geschichte [27], [38], [42]), Leipzig/Berlin 1923, 1934, Jena 1942. – 
Vogler, Günter (Hg.): Bauernkrieg zwischen Harz und Thüringer Wald (Historische Mitteilungen, 
Beiheft 69), Stuttgart 2008.

23	 Müller, Ernst: Die Mutschierung von 1513 im ernestinischen Sachsen, in: Jahrbuch für Regional-
geschichte, Bd. 14, 1987, S. 173–182.

Enno Bünz



83

verfügte über den Großteil Thüringens und die fränkischen Gebiete, in denen er 
bereits frühzeitig die Luthersache beförderte, gegen radikale Reformatoren wie 
Thomas Müntzer allerdings energisch vorging. Nach der Niederschlagung des Bau-
ernkrieges begann Johann, nun Kurfürst, die Reformation durchzusetzen, wofür 
sich die Kirchenvisitationen seit 1526 und die Aufhebung der Klöster als wirksame 
Instrumente erwiesen.24

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen: Im Kurfürstentum Sachsen schritt man nach 
1525 zur konsequenten Neugestaltung des Kirchenwesens, im Herzogtum Sachsen 
aber stellte man sich diesem Vorgang energisch entgegen. Die gegensätzliche kirchen-
politische Haltung der Wettiner setzte sich auf reichspolitischer Ebene fort. Im Jahr des 
Bauernkrieges schloss Herzog Georg mit Kardinal Albrecht von Mainz (1490–1545), 
Kurfürst Joachim von Brandenburg (1484–1535) sowie den Herzögen Heinrich II. 
von Braunschweig-Wolfenbüttel (1489–1568) und Erich Braunschweig-Calenberg 
(1470–1540) in Dessau ein Defensivbündnis zum Schutz der Altgläubigen.25 Auch 
andere bedeutende Reichsterritorien wie das Herzogtum Bayern und Kurbrandenburg 
standen der Reformation ablehnend gegenüber.26 Mehrere evangelische Reichsterri-
torien wie Kursachsen und die Landgrafschaft Hessen antworteten auf das Dessauer 
Bündnis 1526 mit dem Gotha-Torgauer Bündnis. Kursachsen war das erste bedeutende 
Territorium, in dem die Reformation durchgeführt wurde.

In der Folgezeit liefen mehrere Prozesse Hand in Hand, bei denen Kursachsen 
stets eine wichtige Rolle spielte: Erstens die Umgestaltung des Kirchenwesens in 
den Territorien (neben Kursachsen ist hier zunächst vor allem an die Landgrafschaft 
Hessen zu denken), zweitens die Bekenntnisbildung, die zur Vorlage der »Confessio 
Augustana« auf dem Augsburger Reichstag 1530 führte, und drittens die politische 
Lagerbildung, die nach dem Augsburger Reichstag auf protestantischer Seite im 
Dezember 1530 in die Gründung des Schmalkaldischen Bundes einmündete.

Nach dem Tod Herzog Georgs von Sachsen und der zügigen Einführung der 
Reformation im albertinischen Herzogtum 1539/40 entspannte sich das Verhältnis 

24	 Blaha, Dagmar; Spehr, Christopher (Hg.): Reformation vor Ort. Zum Quellenwert von Visita-
tionsprotokollen. Beiträge der Tagung »Digitales Archiv der Reformation« und des Lehrstuhls für 
Kirchengeschichte der Friedrich-Schiller-Universität Jena am 26. und 27. November 2014 in Jena 
(Veröffentlichungen der Staatlichen Archivverwaltung des Landes Sachsen-Anhalt. Reihe A. Quellen 
zur Geschichte Sachsen-Anhalts 21; Schriften des Hessischen Staatsarchivs Marburg 29; Schriften 
des Thüringischen Hauptstaatsarchivs 7), Leipzig 2016. – Wolgast, Eike: Die Einführung der 
Reformation und das Schicksal der Klöster im Reich und in Europa (Quellen und Forschungen 
zur Reformationsgeschichte 89), Gütersloh 2014.

25	 Zum Dessauer und zum Torgauer Bündnis siehe in der Einleitung zu: Deutsche Reichstagsakten 
unter Kaiser Karl V. Der Reichstag zu Augsburg 1525. Der Reichstag zu Speyer 1526. Der Fürstentag 
zu Esslingen 1526, bearb. von Rosemarie Aulinger (Deutsche Reichstagsakten, Jüngere Reihe 5–6), 
München 2011, S. 64–66 und S. 69–73 mit weiterführenden Hinweisen; recht knapp hingegen 
Mau, Rudolf: Evangelische Bewegung und frühe Reformation 1521–1532 (Kirchengeschichte in 
Einzeldarstellungen II.5), Leipzig 2000, S. 158f.

26	 Ziegler: Entscheidung (wie Anm. 16).

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze



84

zwischen Ernestinern und Albertinern keineswegs, sondern verknüpfte sich auf das 
Engste mit der Religionsfrage im Reich. Nach dem Regensburger Reichstag von 
1546 versuchte Kaiser Karl V. (1500–58) eine Entscheidung zu erzwingen und be-
auftragte Herzog Moritz von Sachsen (1521–53) mit der Exekution der Reichsacht 
gegen Kurfürst Johann Friedrich d. Ä. von Sachsen (1503–54). Dieser verlor im 
Schmalkaldischen Krieg 1546/47 nicht nur einen Großteil seines Territoriums an 
die Albertiner, sondern auch die Kurwürde. Dem neuen Kurfürsten Moritz von 
Sachsen brachte dieses Verhalten den Ruf des »Judas von Meißen« ein, während der 
»gewesene Kurfürst« (so die Selbstbezeichnung nach dem Verlust der Kurwürde) 
Johann Friedrich der Großmütige, der bis 1552 in kaiserlicher Gefangenschaft blieb, 
als standhafter lutherischer Fürst in die Geschichte einging und schon während der 
Haftzeit konfessionspolitisch die Weichen für die Zukunft stellte.27

Für unser Thema sind diese reichs-, territorial- und konfessionspolitischen Weichen-
stellungen in der Mitte des 16. Jahrhunderts von größter Bedeutung. Die Dresdner 
Albertiner spielten zwar fortan als Kurfürsten reichspolitisch eine herausragende 
Rolle, die sich einerseits in einer engen Bindung an das habsburgische Kaiserhaus 
manifestierte und andererseits in einer Schutzrolle der Protestanten im Reich, die 
sich von der maßgeblichen Gestaltung des Augsburger Religionsfriedens 1555 bis 
hin zur Führungsrolle im »Corpus Evangelicorum« auf den Reichstagen bis 1697 
ablesen lässt.28

Eine erstaunliche Entwicklung ist hingegen bezüglich der Ernestiner zu beobachten. 
Diese Linie der Wettiner, seit 1547/54 territorialpolitisch ohnehin durch den Verlust 
der Kurlande und großer Gebietsteile östlich der Saale geschwächt, marginalisierte 
sich nach dem Tod Johann Friedrichs d. Ä. 1554, der Absetzung seines Sohnes Herzog 
Johann Friedrichs II. 1567 († 1595 in Gefangenschaft) in Folge der Grumbachschen 
Händel und mehrerer Landesteilungen seit 1572 unablässig.29 Diese Entwicklung muss 
hier nicht weiter verfolgt werden. Was an reichspolitischem Ansehen und territorial-
politischem Gewicht verloren ging, kompensierte man im ernestinischen Thüringen 
durch Konfessionspolitik. Daniel Gehrt schreibt dazu: »Beim rasch voranschreitenden 
Differenzierungsprozess innerhalb der Wittenberger Reformation schlugen die Herzöge 

27	 Mentz, Georg: Johann Friedrich der Grossmütige 1503–1554, Teil 1: Johann Friedrich bis zu seinem 
Regierungsantritt 1503–1532; Teil 2: Vom Regierungsantritt bis zum Beginn des Schmalkaldischen 
Krieges; Teil 3: Vom Beginn des Schmalkaldischen Krieges bis zum Tode des Kurfürsten. Der 
Landesherr. Aktenstücke (Beiträge zur neueren Geschichte Thüringens 1.1–3), Jena 1903–1908. – 
Leppin, Volker; Schmidt, Georg; Wefers, Sabine (Hg.): Johann Friedrich I. – der lutherische 
Kurfürst (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 204), Gütersloh 2006. – Jadatz, Heiko: 
1547 – Der Schmalkaldische Krieg und die Wittenberger Kapitulation, in: Eigenwill, Reinhardt 
(Hg.): Zäsuren sächsischer Geschichte, Beucha/Markkleeberg 2010, S. 94–117.

28	 Repgen, Konrad: Art. »Corpus Evangelicorum«, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 2, 
Freiburg i. Br. u. a. 31994, Sp. 1320.

29	 Patze/Schlesinger: Geschichte Thüringens, Bd. 3 (wie Anm. 6). – Huschke, Wolfgang: Politische 
Geschichte von 1572 bis 1775, I. Die Ernestiner, in: Patze, Hans; Schlesinger, Walter (Hg.): 
Geschichte Thüringens 5, Teil 1, 2 Teilbände: Politische Geschichte in der Neuzeit (Mitteldeutsche 
Forschungen 48.6), Köln 1982, S. 1–551 und S. 781–840.

Enno Bünz



85

einen Kurs ein, der ihr stark reduziertes Territorium in Thüringen auch gegenüber 
binnenkonfessionellen Unterschieden konsolidierte und eine enge, ausschließlich 
an Martin Luthers Theologie orientierte Interpretation der Confessio Augustana 
für die evangelischen Reichsstände forderte«, und dabei spielte die Rivalität mit den 
Albertinern eine Rolle, »die sich theologisch sowohl an Martin Luther als auch an 
Philipp Melanchthon hielten«.30 Dieser ernestinischen Konfessionspolitik diente die 
Gründung der Universität Jena 1548/58 (die bisherige kursächsische Landesuniversität 
Wittenberg war 1547 mit den Kurlanden an die Albertiner gefallen) ebenso wie die 
Einrichtung einer Druckerei in Jena. Dort erschien 1555 bis 1558 eine zwölfbändige 
Ausgabe der Werke Martin Luthers, die Johann Friedrich d. Ä. 1553 in Auftrag gegeben 
hatte31, und 1559 das Konfutationsbuch, mit dem man auf den Frankfurter Rezess 
von 1558 reagierte und das verpflichtend für den gesamten Pfarrklerus wurde.32 Auch 
Martin Luthers Schmalkaldische Artikel von 1537, die seit 1553 im ernestinischen 
Sachsen verbindlich waren und später ins Konkordienbuch eingingen, wurden von 
1554 bis 1559 mehrfach in Jena gedruckt.33 Diese Maßnahmen dienten dem Zweck, 
das ernestinische Sachsen als den Bewahrer des wahren Luthertums herauszustellen, 
und hierbei spielte der »gewesene Kurfürst« Johann Friedrich d. Ä. eine besondere 
Rolle34, die auch seine Nachfolger Johann Friedrich der Mittlere (1529–95) und 
Johann Wilhelm I. (1530–73) übernahmen.

Diese ernestinische Konfessionspolitik setzte sich bis weit ins 18. Jahrhundert fort, 
wie an den Reformationsbeständen der Forschungsbibliothek Gotha ablesbar ist, die 
Daniel Gehrt jüngst katalogisiert hat. »Die Gothaer Herzöge sammelten seit Mitte des 
17. Jahrhunderts gezielt Handschriften zur Reformation zum einen aus repräsentativen 
Gründen und zum anderen in Verbindung mit den von ihnen geförderten kirchen-
historischen und editorischen Werken«35, die eine konfessionspolitische Funktion 
hatten. Hier ist vor allem an die mehrbändigen reformationsgeschichtlichen Werke 
von Veit Ludwig von Seckendorff (1626–92)36, Ernst Salomon Cyprian (1673–1745)37 

30	 Gehrt, Daniel: Kurfürst Johann Friedrich I. und die ernestinische Konfessionspolitik zwischen 
1548 und 1580, in: Leppin/Schmidt/Wefers: Johann Friedrich I. (wie Anm. 27), S. 307–326.

31	 Gehrt: Kurfürst (wie Anm. 30), S. 319.
32	 Leppin, Volker: Bekenntnisbildung als Katastrophenverarbeitung. Das Konfutationsbuch als 

ernestinische Ortsbestimmung nach dem Tod Johann Friedrichs I., in: ders./Schmidt/Wefers: 
Johann Friedrich I. (wie Anm. 27), S. 295–306.

33	 Gehrt: Kurfürst (wie Anm. 30), S. 320.
34	 Auch durch die Verbreitung seines Porträts, das den in Mühlberg 1547 im Gesicht leicht verwun-

deten Kurfürsten zeigt: Gehrt: Kurfürst (wie Anm. 30), S. 323f.
35	 Katalog der Reformationshandschriften. Aus den Sammlungen der Herzog von Sachsen-Coburg 

und Gotha’schen Stiftung für Kunst und Wissenschaft, Teil 1, beschrieben von Daniel Gehrt 
(Die Handschriften der Forschungsbibliothek Gotha 2.1), Wiesbaden 2015, S. XIV.

36	 Seckendorff, Veit Ludwig von: Ausführliche Historie des Luthertums, Und der heilsamen Re-
formation, Welche der theure Martin Luther binnen dreyßig Jahren glücklich ausgeführt, Leipzig 
1714. – Deutsche Übersetzung von: Commentarius historicus et apologeticus de Lutheranismo, 
sive de reformatione religionis ductu D. Martini Lutheri, 2 Bände, Frankfurt/M. u. a. 1692.

37	 Cyprian, Ernst Salomon: Der andere Teil nützlicher Urkunden zur Erläuterung der ersten Refor-
mationsgeschichte. Und Bestärckung so wohl des Herrn von Seckendorff Historie des Lutherthums, 
als Wilh. Ernst Tenzelii Berichts vom Anfang der Reformation, Leipzig 1718.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze



86

und Wilhelm Ernst Tentzel (1659–1707)38 zu denken. In diesen Reformationsbestand 
der Gothaer Bibliothek sind aber auch ältere Buchbestände aus dem Besitz der Linie 
Sachsen-Weimar eingeflossen. Hinzu kamen einschlägige Handschriften aus dem 
Ernestinischen Gesamtarchiv, darunter etliche Spalatiniana und Gelehrtenbiblio-
theken wie die Ernst Salomon Cyprians.39

Man könnte diese hier nur sehr holzschnittartig nachgezeichnete Entwicklung 
mit diesen Begriffen umreißen und behaupten: Konfessionspolitik, Sammlungspolitik 
und Geschichtspolitik griffen ineinander.

Während im ernestinischen Sachsen mit den Werken von Veit Ludwig von Secken-
dorff, Ernst Salomon Cyprian und Wilhelm Ernst Tentzel umfassende Darstellungen 
der Reformationsgeschichte erschienen, die auch mit zahlreichen Quellendrucken 
aufwarteten, entstand im albertinischen Sachsen ein gewichtiges Gegenstück mit 
den »Reformations-Acta« des Valentin Ernst Löscher (1673–1749). Alle diese Autoren 
waren Vertreter der lutherischen Orthodoxie. Aus ihrer Sicht ist die Reformations-
geschichte ein Beleg für das Wirken Gottes, dessen Instrument Martin Luther war, 
der dabei freilich – und damit kommt das dynastische Element ins Spiel – von den 
wettinischen Landesherren gefördert wurde. So schreibt Valentin Ernst Löscher in 
der Vorrede zum ersten Band seiner »Reformations-Acta«: Die genaue Kenntnis der 
Reformation diene dazu, »die Gemüther zum beständigen Bleiben in der angenom-
menen Wahrheit zu erwecken«; man verkünde so das Wort Gottes, »und unser Ge-
wissen wird immer mehr davon überzeuget, daß die Reformation durch eine ganz 
offenbahre Fügung der besonders Providenz Gottes geschehen sey, und müssen auch 
die sonst gantz kaltsinnigen menschen endlich dem Höchsten die Ehre thun, und 
bekennen, das hat Gott gethan, und mercken, daß es sein werck sey«.40 Im zehnten 
Kapitel, welches über Leben und Werk Martin Luthers handelt, heißt es: »Insonder
heit aber gönnte Gott dem berühmten Sachsen-Volck dieses sein Geschenck«.41 Die 
Sachsen als auserwähltes Volk, das ist eine Denkfigur, die sich übrigens bis in die 
neueste Zeit in Schriften sächsischer lutherischer Geistlicher finden lässt. Noch 1893 
gab der Kirchenhistoriker Franz Blanckmeister (1858–1936) die Losung aus: »Das 
sächsische Volk für das Evangelium und das Evangelium für das sächsische Volk.«42

Es findet sich in den genannten Werken der barocken Theologen hingegen kein 
Hinweis darauf, dass Sachsen – sei es nun das ernestinische oder das albertinische – 

38	 Tentzel, Wilhelm Ernst: Historischer Bericht vom Anfang und ersten Fortgang der Reformation 
Lutheri. Historischen Bericht vom Anfang und ersten Fortgang der Reformation Lutheri: zur 
Erläuterung des Hn. v. Seckendorff Historie des Lutherthums, mit grossem Fleiß erstattet, und 
nunmehro in diesem andern Evangelischen Jubel-Jahr, nebst einer besondern Vorrede, auch nütz-
lichen […] Uhrkunden, und nöthigen Registern mitgetheilet, Leipzig 1717.

39	 Katalog, Teil 1 (wie Anm. 35), S. XVIII–XXXIII.
40	 Löscher, Valentin Ernst: Vollständige Reformations-Acta und Documenta, oder umständliche 

Vorstellung des Evangelischen Reformations-Wercks […], Bd. 1: Auf das Jahr 1517, Leipzig 1720, 
Vorrede S. XX3f. (unpaginiert).

41	 Löscher: Reformations-Acta (wie Anm. 40), S. 202.
42	 Blanckmeister, Franz: Der sächsische Volkscharakter und das Evangelium (Aus dem kirchlichen 

Leben des Sachsenlandes 1), Leipzig 1893, S. 15.

Enno Bünz



87

als »Geburtsland«, »Ursprungsland« oder »Mutterland« der Reformation aufgefasst 
würde, und zwar weder der Sache nach noch expressis verbis auf einen dieser Begriffe 
gebracht. Das kann bei näherer Betrachtung des Begriffes »Mutterland« auch gar nicht 
verwundern: Johann Heinrich Zedlers »Großes vollständiges Universal-Lexikon« 
(erschienen 1731–54) enthält überhaupt kein Lemma »Mutterland«, und ein Blick 
in das Deutsche Wörterbuch der Brüder Grimm zeigt43, dass die ältesten Belege 
für »Mutterland« aus Werken der Dichter Christoph Martin Wieland (1733–1813), 
Johann Wolfgang von Goethe (1749–1832), Aloys Blumauer (1755–98), Gottfried 
August Bürger (1747–94) und Johann Gottfried Herder (1744–1803) stammen. Auch 
Immanuel Kant verwandte das Wort, das also offenkundig überhaupt erst im späten 
18. Jahrhundert aufgekommen ist.

Wie aber kam es zur Bezeichnung Sachsens als »Mutterland der Reformation«? 
Diese Frage lässt sich vorerst nur ansatzweise beantworten. Der lexikographische 
Befund spricht dafür, dass mit dem Begriff »Mutterland der Reformation« vor 1800 
gar nicht zu rechnen ist. Die Erwartungen richten sich deshalb auf das Reformations-
jubiläum 1817, das – wie üblich – mit zahlreichen Gottesdiensten und Festpredigten 
begangen wurde.44 Doch auch in diesem Zusammenhang war – wie die Durchsicht 
etlicher Festpredigten zeigt – vom »Mutterland der Reformation« nicht die Rede.45 
Aber gleichwohl dürfte dieses Reformationsjubiläum der Schlüssel für unsere Frage-
stellung sein. Denn von der Sache her ist die Idee von Sachsen als dem »Mutterland 
der Reformation« wohl erstmals in diesem Zusammenhang entfaltet worden. So 
lesen wir in Gottlieb Carl Gärtners Darstellung des Jubelfestes in Dresden von 1817:

Das edle Volk der Sachsen […] aus seinem Schoße war ja das so lange verdunkelte Licht des 
Evangeliums mit neuer Klarheit hervorgegangen [Das Bild vom Geburts- oder Mutterland 
ist hier also angedacht, E.B.]; ihm gehört der Unvergeßliche an [Gemeint ist Martin Luther, 
E.B.], den Gott erwählt hatte […]. So verschieden mithin auch die äußeren Verhältnisse 
des Sächsischen Volkes seyn mögen: der Glanz dieses denkwürdigen Ereignisses und die 
Folgen, die es für den Flor der Wissenschaften und die Kultur der Nationen gehabt hat und 
noch künftig haben wird, sind ein Gesammteigenthum Aller die den denkwürdigen Namen 
Sachsens tragen.46

Weitere Beispiele ähnlichen Tenors ließen sich anführen, doch sei hier nur noch ein 
Zeugnis aus dem heutigen Thüringen zitiert. Karl Gottlieb Bretschneider führte in 
seiner in Gotha 1817 gehaltenen Reformationspredigt aus: »Wir sind Sachsen; – und 

43	 Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 12, Leipzig, 1885, Sp. 2820–2823.
44	 Flügel, Wolfgang: Konfession und Jubiläum. Zur Institutionalisierung der lutherischen Ge-

denkkultur in Sachsen 1617–1830 (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde  14), 
Leipzig 2005, S. 219–236. – Siehe auch die Beiträge in: Laube, Stefan; Fix, Karl-Heinz (Hg.): 
Lutherinszenierung und Reformationserinnerung (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in 
Sachsen-Anhalt 2), Leipzig 2002. 

45	 Frau Vicky Rothe M. A. danke ich für die Durchsicht etlicher Predigten und die Zusammenstellung 
der im Folgenden ausgebreiteten Belege vielmals.

46	 Zitiert nach Flügel: Konfession (wie Anm. 44), S. 232.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze



88

Sachsen ist die Wiege der Reformation. – Unsere Fürsten im 16ten und 17ten Jahr-
hundert kämpften und litten für die Erhaltung der evangelischen Kirche«.47

Dass man sich ausgerechnet 1817 der Bedeutung Sachsens für die Reformation 
in neuer Weise besann, hatte aktuelle Gründe. Angesichts der Verkleinerung des 
Königreichs Sachsen durch den Wiener Kongress 1815, des Verlustes von gut der 
Hälfte des Staatsgebietes an das Königreich Preußen, besaß die Rückbesinnung auf 
die Reformation auch eine kompensatorische Funktion, um über den politischen Be-
deutungsverlust des damaligen Sachsen hinwegzutrösten.48 Zur Vergegenwärtigung, 
das Geburtsland der Reformation zu sein, mochte aus sächsischer Sicht umso mehr 
Anlass bestehen, als mit der Abtretung des Kurkreises mit der Stadt Wittenberg sowie 
der Stadt Torgau an Preußen 1815 die bedeutendsten Erinnerungsorte des Reforma-
tionsgeschichte verloren gegangen waren.49 Noch aus einem weiteren Grund hatte man 
im Königreich Sachsen Ursache, sich als Mutterland der Reformation zu verstehen: 
König Friedrich Wilhelm III. von Preußen hatte zum Reformationsfest die Union der 
lutherischen und der reformierten Kirche angeordnet, die nicht nur in Preußen auf den 
Widerstand der lutherischen Orthodoxie stieß.50 Den politischen Erfolgen Preußens, 
das sich 1815 einen Großteil des sächsischen Staatsgebietes angeeignet hatte und dort 
nun auch die bisher sächsischen Untertaten in die Kirchenunion zwang, stellte man 
das Selbstverständnis Sachsens als Hüter des rechtgläubigen Luthertums entgegen.

Ausdrücklich vom »Mutterland der Reformation« ist erst einige Jahre nach dem 
Reformationsjubiläum von 1817 die Rede, nämlich erst 1830, wobei freilich nicht aus-
zuschließen ist, dass sich bei umfassenderen Recherchen noch frühere Belege werden 
feststellen lassen. W. von Löwenstern schreibt 1830 im ersten Band seines Werkes 
»Luther und dessen Reformation« über die Verbreitung der Lehre Luthers bis 1529: 
»Von ihrem Mutterlande, von Sachsen aus, fand sie wiewohl noch unter beständigen 
Stürmen, Wege nicht nur in benachbarte deutsche Länder, sondern auch über die 
Gränzen Deutschlands hinaus in andere Reiche.«51 Als erster sächsischer Beleg kann 
hier der Leipziger Theologieprofessor und Superintendent Christian Gottlob Lebe-
recht Großman zitiert werden, der 1833 in einer Schrift »Ueber eine Reformation 
der protestantischen Kirchenverfassung im Königreich Sachsen« schreibt: »Endlich 

47	 Ebd., S. 232, Anm. 78.
48	 Ebd., S. 232.
49	 Ebd., S. 230 mit Hinweis auf den Verlust des Kurkreises, zu dem Torgau allerdings nicht gehörte. – 

Zu den Folgen von 1815 s. o. Anm. 8.
50	 Schnabel, Franz: Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert, Bd. 4: Die religiösen Kräfte, 

München 1987 (Nachdruck der Ausgabe Freiburg 1937), S. 326–348. Die Union war gepaart mit 
einer Veränderung der Agende und der Kirchenverfassung. – Mieck, Iija: Preußen von 1807 bis 
1850. Reformen, Restauration und Revolution, in: Büsch, Otto (Hg.): Handbuch der Preußischen 
Geschichte, Bd. 2: Das 19. Jahrhundert und große Themen der Geschichte Preußens, Berlin/New 
York 1992, S. 3–292, bes. S. 169–172 (Altpreußische Union und Agendenstreit). – Loock, Hans-
Dietrich: Vom »Kirchenwesen« zur Landeskirche. Das Zeitalter der Reformen und der Konfessions-
union (1798 bis 1840), in: Heinrich, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Brandenburg, 
Berlin 1999, S. 363–427.

51	 Löwenstern, W. von: Luther und dessen Reformation, 1. Abteilung, Stuttgart 1830, S. 133f.

Enno Bünz



89

meine ich, dass das früherhin andern Ländern mit seynem Beyspiele voranleuchtende 
Mutterland der Reformation, Sachsen, es als seinen Beruf und seine Ehre betrachten 
sollte, sich nicht nach fremden Beyspielen zu richten, sondern anderen ein Beyspiel 
und Muster einer möglichst vollkommnen Kirchenverfassung zu geben.«52 In einer 
kirchenpolitischen Schrift über das Augsburger Bekenntnis äußert sich 1833 der Autor 
J. C. B. Johannsen, Hauptpastor an der Deutschen St. Petri-Kirche zu Kopenhagen, 
auch zu Sachsen: Nirgends seien die Bekenntnisschriften der Lutheraner »so vollständig 
angenommen« worden, wie in Sachsen, »und nirgends ist mit größerer Strenge an 
ihrem Lehrbegriff gehalten worden, als in diesem Mutterlande der Reformation«.53 
Auf katholischer Seite wurde dieser Begriff aufgegriffen, wie die Kirchengeschichte 
des an der Universität Gießen lehrenden Kirchenhistorikers Caspar Riffel zeigt, der 
1842 von Sachsen als dem »Mutterland des Protestantismus« schreibt.54 Die Reihe 
der Beleg ließe sich für die 1840er Jahre und die folgende Zeit noch fortsetzen, doch 
wäre eine bloße Zitatenfolge ohne tieferen Erkenntnisgewinn.

Spätestens seit den 1830er Jahren war die Rede von Sachsen als dem »Mutter-
land der Reformation« also geläufig und unter Theologen wie Kirchenhistorikern 
gebräuchlich, aber das bedeutet selbstverständlich nicht, dass die Formulierung auch 
allenthalben verwendet wurde. So ist es wohl kein Zufall, dass der Historiker Leopold 
von Ranke in seiner »Deutschen Geschichte im Zeitalter der Reformation« (erschienen 
1839–47) zwar immer wieder auf die Rolle Sachsens zu sprechen kommt, die Rede 
vom Mutter- oder Geburtsland der Reformation aber offenkundig vermeidet.55 Dies 
dürfte mit der nationalgeschichtlichen Perspektive dieses Werkes zu tun haben.56

Das Aufkommen des Mutterlandbegriffes, der – wie schon angemerkt – vor dem 
18. Jahrhundert im deutschen Sprachschatz gar keine Rolle spielte, ist wohl nur durch 
die Korrespondenz mit dem Vaterlandsbegriff zu verstehen. »Vaterland« ist wortge-
schichtlich zwar älter, denn es gibt schon Belege aus dem späten Mittelalter und der 
frühen Neuzeit, aber Konjunktur hat der Begriff erst seit Ende des 18. Jahrhunderts 
erhalten, als »Vaterland« (lateinisch »patria«) zum Leitbegriff eines neuen Patriotismus 
im nationalen wie regionalen Sinne wurde und neben die ältere dynastische Vater-
landsliebe nun ein neuer bürgerlicher Patriotismus trat. Die Liebe zum Vaterland 

52	 Grossman, Christian Gottlob Leberecht: Ueber eine Reformation der protestantischen Kirchen-
verfassung im Königreich Sachsen, Leipzig 1833, S. 61.

53	 Johannsen, I. C. B.: Allseitige wissenschaftliche und historische Untersuchung der Rechtmäßigkeit 
der Verpflichtung auf symbolische Bücher überhaupt und die Augsburgische Konfession insbeson-
dere, Altona 1833, S. 620.

54	 Riffel, Caspar: Christliche Kirchengeschichte der neuesten Zeit von dem Anfange der großen 
Glaubens- und Kirchenspaltung des sechszehnten Jahrhunderts bis auf unsere Tage, Mainz 1842, 
Bd. 2, S. 128. – Riffel wurde nach Protesten gegen seine Darstellung der Reformation unter Fort-
zahlung der Bezüge von seinem Lehrstuhl in Gießen entfernt.

55	 Ranke, Leopold: Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, 5 Bde. (Meisterwerke 1–5), 
München u. a. 1924.

56	 Henz, Günter Johannes: Leopold von Ranke in Geschichtsdenken und Forschung, Bd. 1: Persön-
lichkeit, Werkentstehung, Wirkungsgeschichte, Berlin 2014, S. 229–255 referiert die Aufnahme 
des Werkes.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze



90

wurde dann zwar in den Befreiungskriegen national »völlig übersteigert«, doch blieb 
die Vaterlandsliebe keine bloße nationalistische und militaristische Formel (wie sie 
etwa Ernst Moritz Arndt in seinem Lied »Was ist des Deutschen Vaterland« propa-
gierte), sondern behielt auch nach 1815 vielfach einen territorialen bzw. regionalen 
Bezug. Dies ist beispielsweise an den zahlreichen Vereinen zur Erforschung vaterlän-
discher Geschichte und Kunst ablesbar, die im Laufe des 19. Jahrhunderts nicht nur 
in Deutschland, sondern in ganz Europa entstanden: »So überlagerten traditionelle 
vaterländische Loyalitäten in den einzelstaatlichen Dynastien und Regionen in weiten 
Teilen Europas nationale Identitäten bis weit ins 19. Jahrhundert.«57 Vor diesem Hin-
tergrund lässt die Einschätzung Sachsens als »Mutterland der Reformation« in jedem 
Fall mehr patriotisches Augenmaß erkennen, als die im Laufe des 19. Jahrhunderts 
immer maßlosere Stilisierung Martin Luthers zum Nationalhelden!58

Die Etablierung der Bezeichnung Sachsens als »Mutterland der Reformation« 
verweist also auf eine Akzentverschiebung: weg von Heilsgeschichte und Dynastie, 
hin zu einer »vaterländischen«, also sächsisch-patriotischen Geschichte. Ohne die 
Etablierung des Vaterlandsbegriffes im politischen Diskurs ist das Aufkommen des 
Mutterlandbegriffes für die Deutung der Reformation nicht denkbar. Dabei wäre 
noch zu diskutieren, wie sich diese Vorstellung von Sachsen als dem »Mutterland der 
Reformation« zum neuen Konfessionalismus des 19. Jahrhunderts verhält, den Olaf 
Blaschke postuliert hat.59 In Sachsen jedenfalls ist die Rede vom »Mutterland der 
Reformation« im 19. Jahrhundert gleichermaßen als Teil eines bürgerlich-patriotischen 
wie konfessionell-lutherischen Diskurses zu sehen, da die Dynastie der Albertiner seit 
der Konversion Kurfürst Friedrich Augusts (Augusts des Starken) zum Katholizismus 
1697 als Hüterin des lutherischen Erbes untragbar geworden war. Insofern barg der 
Begriff des »Mutterlandes« für den lutherischen patriotischen Sachsen ein Identifika-
tionspotenzial, das die regierende Dynastie schon lange nicht mehr zu bieten hatte. 
Dass sich heute neben Sachsen auch Thüringen und Sachsen-Anhalt als »Mutterland 
der Reformation« sehen, hängt freilich mit dem hier geschilderten traditionellen Ver-
ständnis der Ernestiner und den zahlreichen territorialen Veränderungen von 1547 
bis 1815 zusammen.

Der Begriff »Mutterland der Reformation« ist damit ein Erbe des 19. Jahrhunderts, 
das bis heute unreflektiert fortlebt und Sachsen zugeschrieben wird, ungeachtet der 
Tatsache, dass dieser Begriff angesichts der Reformationsgeschichte bis 1539 nicht all-
gemein zutrifft, sondern nur Kursachsen meint, nicht aber das altgläubige Herzogtum 
Sachsen. Geschichte ist eben komplizierter, als es uns die formelhaften Botschaften 
historischer Jubiläen glauben machen wollen.

57	 Clemens, Gabriele: Art. Vaterland, in: Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 14, Darmstadt 2011, Sp. 8–10, 
Zitat Sp. 10.

58	 Siehe dazu die Beiträge in: Luther und die Deutschen. Begleitband zur nationalen Sonderausstellung 
auf der Wartburg 2017, Petersberg 2017.

59	 Blaschke, Olaf: Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites konfessionelles Zeitalter, in: Geschichte und 
Gesellschaft, Bd. 26, 2000, S. 38–75, und weitere Arbeiten des Verfassers.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« – eine Problemskizze





Wie reformieren? 
Selbstbehauptung und Wandel sozialer Gruppen 
und Milieus im Widerstreit um die Durchsetzung 
reformatorischer Forderungen



93

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk

Versorgungsprobleme, Verwaltungsfragen und neue Lebenswege 
vor dem Hintergrund einer Reformation auf dem Land

Sascha Bütow

Ein Heiligenfest 1524 in Meißen
Ein in der Wahrnehmung der damaligen Zeitgenossen sehr spektakuläres und aufse-
henerregendes Fest muss sich am 16. Juni 1524 in der Bischofsstadt Meißen abgespielt 
haben. Es war der Tag des Bischofs Benno von Meißen, der einst im bewegten 11. Jahr-
hundert regiert hatte und wegen seiner neutralen Haltung im Streit zwischen König 
und Papst zu Lebzeiten und darüber hinaus keineswegs unumstritten gewesen war.1 
Erst ein Jahr vor dem großen Fest in Meißen hatte Papst Hadrian VI. den einstigen 
Meißner Bischof heiliggesprochen. Dieser Beschluss war insbesondere auf das Be-
treiben des sächsischen Herzogs Georg zurückzuführen, der Benno als eine wichtige 
gegen die Reformation gerichtete Identifikations- und Integrationsfigur aufzubauen 
versuchte, was innerhalb der zeitgenössischen Publizistik durchaus großen Widerhall 
erfuhr.2 Auch Luther selbst wandte sich in seiner 1524 veröffentlichten Flugschrift 
»Wider den neuen Abgott und alten Teufel, der zu Meißen soll erhoben werden« gegen 
die Heiligsprechung.3 Dieser sich doch recht energisch ausbreitende reformatorische 
Tenor dürfte nicht zuletzt dazu beigetragen haben, dass keine hochrangigen Gäste von 
außerhalb den Weg nach Meißen fanden. Wie Enno Bünz vielmehr feststellte, sei »die 
geistliche und weltliche Elite des Herzogtums Sachsen […] unter sich« geblieben, was 
die Feierlichkeiten wohl nicht unwesentlich getrübt haben dürfte.4 Nichtsdestotrotz 
bzw. gerade wegen dieses Umstandes war dem Pirnaer Dominikanermönch Johannes 
Lindner daran gelegen, sowohl die Größe des Festes als auch Rang und Würde seiner 
Besucher herauszustellen. Demzufolge hielt er in seiner Chronik fest: »Sein [Bennos, 
S.B.] heilger leichnam wart MVCXXIIII am ander tage Viti czu Meisen in der stat 
auf dem tuhm (herlicher weis) mit groser andacht erhoben, bey keiser Karolus des V., 
pabstes Clementis des VII., bischofes Johannis von Sleinitz czeiten.« Er fährt fort: 
»dabey war grose werlit, bischof Adolf zu Merseburck, die ebte von Lenyn, von der 

1	 Vgl. Volkmar, Christoph: Art. Benno, in: Schattkowsky, Martina (Bearb.): Sächsische Biografie, 
hg. v. Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde, Online-Ausgabe: http://www.isgv.de/
saebi/ (30.10.2016).

2	 Laube, Adolf (Hg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518–1524), Berlin 1997, S. 44.
3	 Luther, Martin: Wider den newen Abgot vnd alten Teuefell, der zu Meyssen sol erhaben werden, 

Nürnberg 1524.
4	 Bünz, Enno: Die Reformation in Meißen. Zum Zusammenhang von Stadt- und Fürstenreformation 

im Herzogtum Sachsen, in: Bahlcke, Joachim; Lambrecht, Karen; Maner, Hans-Christian 
(Hg.): Koexistenz und Konflikt in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Winfried Eberhard zum 
65. Geburtstag, Leipzig 2006, S. 263–286.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



94

Alden und Nawen Zella, von der Phorte, von Bucha, von Kempnicz, von Dobrilog 
etc., der christliche Herzog Jorge zu Sachssen etc. sampt seynen II. sonen, herzogen 
Hansen und Friderich, und seiner furstyn frawe Barbara, freulein Magdalena etc. 
herczogen Heinrich czu Sachssen von Freiberg, und eine grose menninge der grafen, 
herren und ritter und obir M prister.«5

Wie hier zu erfahren ist, blieben die Gäste des Heiligenfestes keineswegs nur auf 
das Herzogtum Sachsen beschränkt. Immerhin reisten der Abt von Lehnin aus Bran-
denburg sowie die beiden Äbte von Dobrilugk und Neuzelle aus der Niederlausitz 
nach Meißen, um am dortigen Heiligenfest teilzunehmen und dem »christlichen« 
Herzog Georg, wie Lindner nicht ohne Grund herausstellte, die Ehre zu erweisen. 
Sicherlich ist dies auch für die drei Zisterzienseräbte als ein bewusster symbolischer 
Akt gegen die sich zunehmend konsolidierenden reformatorischen Veränderungen im 
ernestinischen Sachsen auf der anderen Seite der Elbe zu verstehen. Der Abt und die 
Mönche des Klosters Dobrilugk, die im Folgenden im Zentrum der Ausführungen 
stehen werden, sollten die Auswirkungen der Reformation schon sehr bald nach dem 
Festakt in Meißen in deutlicher Weise zu spüren bekommen.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk: Ein kurzer Problemaufriss
An dieser Stelle soll darauf verzichtet werden, die Säkularisation des Klosters Do-
brilugk und die Einführung der Reformation detailliert nachzuzeichnen. Dies hat 
der bekannte Landeshistoriker Rudolf Lehmann in einem konzisen und noch heute 
äußerst brauchbaren ereignishistorischen Abriss 1925 bereits getan.6 Die folgenden 
Ausführungen möchten stattdessen unter dem Blickwinkel von Versorgungsproblemen, 
Verwaltungsfragen und neuen Lebenswegen die Charakteristika und Besonderhei-
ten der Reformation im Gebiet des Klosters Dobrilugk zu erklären versuchen. Um 
diesen Ansatz weiter zu konturieren, soll zunächst ein kurzer Blick in die Forschung 
geworfen werden.

»Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war zu Wittenberg ein neuer Stern aufgegan-
gen, der neues Licht brachte und ganz Deutschland in neue Bahnen führte, nämlich 
Dr. Martin Luther.«7 So leitete Carl Wilhelm Zahn 1885 in seiner Monographie 
zur Geschichte der Städte Kirchhain und Dobrilugk den Abschnitt zur Auflösung 
des Klosters ein. Der hier deutlich zum Ausdruck gebrachte Standpunkt des Autors 
braucht einstweilen nicht weiter kommentiert zu werden. Zahn führt an anderer 
Stelle fort: »Zur Zeit der Reformation hatte das Kloster Dobrilugk den Gipfel seines 
Reichthums und seiner Macht erreicht; die Reformation oder besser gesagt die Säku-
larisierungskunst bereitete auch dem Kloster Dobrilugk ein jähes Ende. Das Kloster 
war demnach ein fetter Bissen, der von den benachbarten Fürsten mit Liebäugeln 

5	 Mencken, Johann Burchard (Bearb.): Scriptores rerum Germanicarum, praecipue Saxonicarum, 
Bd. 2, Leipzig 1728, Sp. 1455f.

6	 Lehmann, Rudolf: Die Besetzung des Klosters Dobrilugk durch Kurfürst Johann Friedrich im 
August 1541 und ihre Folgen, in: ders.: Aus der Vergangenheit der Niederlausitz. Vorträge und 
Aufsätze, Cottbus 1925, S. 93–113.

7	 Zahn, Carl Wilhelm: Geschichte der Städte Kirchhain und Dobrilugk, Kirchhain 1885, S. 33.

Sascha Bütow



95

betrachtet wurde.«8 Bekanntermaßen hatte Kurfürst Johann Friedrich von Sachsen 
das hier angesprochene Ringen um das Kloster Dobrilugk 1541 vorerst gewonnen. 
Somit kann Zahn festhalten: »Die letzte Stunde hatte nun dem Kloster geschlagen. 
Ein großer Verlust war es wahrlich nicht in damaliger Zeit, denn die Klöster hatten 
längst ihre ursprüngliche Bedeutung verloren.«9 

Spätestens an dieser Stelle ist eine nähere Erklärung der Darstellung Zahns vonnöten. 
Nach dem, was sich mit dem Anliegen des vorliegenden Tagungsbandes verbindet, ist 
erheblicher Zweifel daran berechtigt, dass die Reformation gleichsam aus dem Nichts 
kommend die Dobrilugker Geschichte so wirkmächtig, wie es Zahn behauptete, in 
neue Bahnen lenkte. Ferner lässt sich bei ihm eine starke Akzentsetzung auf die 
Landesherren beobachten, deren Handlungsmotive einzig in der Säkularisierung des 
»reichen« Klosters zu liegen schienen. Eindeutig finden sich hier bis in die Schulbuch-
literatur hineinreichende Erklärungen fürstlichen Agierens in der Reformationszeit 
wieder: »Manche Fürsten erkannten früh, welche Möglichkeiten sich ihnen dadurch 
boten, ihre Herrschaft auf Kosten der Kirche und ihres Vermögens auszudehnen – 
durch Auflösung von Klöstern und Stiften, Mediatisierung und Säkularisierung 
von Bistümern, Übernahme ehemals kirchlicher Rechtsbereiche in die eigene Hand 
usw.«10 Ob sich wiederum die Aktivitäten des sächsischen Kurfürsten Johann Fried-
rich in Bezug auf Dobrilugk darin erschöpften, bleibt im Weiteren nachzuverfolgen. 
Schließlich bietet Zahn ein starkes Bild des Niederganges und Verfalls, indem das 
Kloster Dobrilugk gar nicht mehr so recht in die Zeit um 1500 zu passen schien. In 
der Tat bildet gerade dies eines der stärksten Motive, mit denen man die Einfüh-
rung und Durchsetzung der Reformation in Doberlug-Kirchhain bis heute erklärt.11 
Wichtige Bestandteile dieser Narrative sind verschiedene, allemal spannende Episo-
den aus der vorreformatorischen Zeit, wie etwa die Fehde des Christoph von Maltiz 
gegen das Klosters 1504, die Inbrandsetzung der Anlage im Rahmen der Fehde des 
Lugauer Krügers Georg in den 1520er Jahren oder die gut zehn Jahre später erfolgte 
Flucht des Abtes Heinrich Mönch, der dabei wichtige Kleinodien mitnahm.12 Diese 
Ereignisse erscheinen gleichsam wie bedeutende Etappenpunkte eines in Richtung 
Verfall führenden Weges und boten beispielsweise für Margarete Gericke den Stoff 
populärer Erzählungen wie etwa »Wettlauf auf Kloster Dobrilugk« 1965 oder »Kir-
chenstreit in Dobrilug« 1978.13 Auch hier bleibt kritisch zu fragen, ob eine derartige 

8	 Ebd., S. 35.
9	 Ebd., S. 36.
10	 Stollberg-Rillinger, Barbara: Das Heilige Römische Reich Deutscher Nation. Vom Ende des 

Mittelalters bis 1806, München 32007, S. 56.
11	 Vgl. Engel, Felix: Die Reformation in Dobrilugk und Kirchhain, in: Brandenburgisches Genea-

logisches Jahrbuch, Bd. 8, 2014, S. 6–25, bes. S. 7f.
12	 Vgl. Schrage, Gertraud Eva; Agthe, Markus: Art. Dobrilugk. Zisterzienser, in: Heimann, Heinz-

Dieter; Neitmann, Klaus; Schich, Winfried u. a. (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch 
der Klöster, Stifter und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, 2 Bde. (Brandenburgische 
Historische Studien  4), Berlin 2014, Bd. 1, S. 425–442, bes. 426.

13	 Vgl. Gericke, Margarete: Der Wettlauf auf Kloster Dobrilugk, Berlin 1965. – Dies.: Kirchenstreit 
in Dobrilugk. Drei historische Erzählungen, Berlin 1978.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



96

Teleologie der Reformation vor Ort gerecht wird oder ob sich am konkreten Beispiel 
nicht doch auffällige Kontinuitäten auftun.14 Diesem umfassenden Problemkreis soll 
im Weiteren nachgegangen werden. Den Ausgangspunkt der Betrachtungen bildet 
zunächst die geistliche Versorgung in den zum Kloster gehörenden Besitzungen, die 
nicht ausschließlich in der Niederlausitz lagen, sondern zum Teil weit in sächsisches 
Gebiet hineinragten.15

Versorgungsfragen: Die Seelsorge im Klosterstädtchen Wahrenbrück
Bereits ein Jahr nach dem angesprochenen Heiligenfest in Meißen beklagte sich die 
kleine ländliche Gemeinde Wahrenbrück in einem Schreiben an Kurfürst Fried-
rich den Weisen über einen »papistischen monche vom closter Doberlug«, der bei 
ihnen Pfarrer sei. Nach Auffassung der Wahrenbrücker habe er sie »sehr beschwert 
und erbermlich an yrer selen salikayt vorterbt«, indem er trotz dagegen gerichteter 
Wünsche der Gemeinde nach wie vor der »teuflischen lere« anhänge und den Gottes-
dienst nicht in rechter evangelischer Weise abhalte.16 Diese sprachliche Programmatik 
markiert deutlich die Intentionen der Warenbrücker, die offensichtlich der neuen 
Lehre zugeneigt waren. Dementsprechend hatte sich die ganze Gemeinde, »jung und 
alt« – wie es hieß – versammelt, um über das weitere Vorgehen gegen den Mönch 
zu beratschlagen. Man schaltete sogar den Schösser des Amtes Liebenwerda in der 
Angelegenheit ein und lud in seiner Anwesenheit den Dobrilugker Mönch erneut vor, 
ohne allerdings ein Ergebnis zu erzielen. Entsprechend hartnäckig bat man nunmehr 
den Kurfürsten selbst darum, ihnen zu gestatten, »nach christlichen gebrauch […] 
ein weltlichen prister zcum pfarrer zcu welen«.17 An dieser Stelle ist deutlich zu er-
kennen, dass die Wahrenbrücker in ihrem an den sächsischen Kurfürsten gerichteten 
Schreiben Ideen Martin Luthers rezipierten. Demnach entwickelte der Wittenberger 
Reformator den Grundsatz einer in der Verantwortung der christlichen Gemeinde 
liegenden Seelsorger- und Lehrerwahl. 1523 veröffentlichte er eine dementsprechende 
Schrift mit dem Titel: »Daß eine christliche Versammlung oder Gemeine das Recht 
und Macht habe alle Lehre zu urteilen und Lehrer zu berufen, ein- und abzusetzen, 
Grund und Ursach aus der Schrift.«18 In letzter Konsequenz berief sich dies auf das 

14	 Zur Bedeutung der Periodisierung und der Frage nach dem Epochencharakter der Reformation 
sowie dabei aufscheinenden Kontinuitäten zwischen Mittelalter und Früher Neuzeit vgl. Hamm, 
Berndt: Abschied vom Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Plädoyer, in: Zeitschrift 
für historische Forschung, Bd. 39, 2012, S. 373–412.

15	 Vgl. hierzu Schlobach, Otto: Die Südgrenze des Dobrilugker Klostergebietes, in: Neues Lausit-
zisches Magazin, Bd. 55, 1879, S. 364f. – Ders.: Die Südgrenze des Dobrilugker Klostergebietes, 
in: Neues Lausitzisches Magazin, Bd. 59, 1883, S. 228–231. – Vgl. auch die Besitztumskarten bei 
Schrage/Agthe: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 438–440.

16	 Lehmann, Rudolf (Hg.): Urkundenbuch des Klosters Dobrilugk und seiner Besitzungen (Urkun-
denbuch zur Geschichte des Markgraftums Niederlausitz 5), Leipzig 1941/42, Nr. 573, S. 361f.

17	 Ebd., S. 362.
18	 Luther, Martin: Das eyn Christliche versamlung odder gemeyne recht vnd macht habe alle lere zu 

vrteylen vnd lerer zu beruffen eyn vnd abtzusetzen. Grund vnd vrsach aus der schrifft, Wittenberg 
1523.

Sascha Bütow



97

von Luther schon früh artikulierte »Priestertum aller Gläubigen«.19 Die Wahren-
brücker nahmen diese Gedanken in einer recht frühen Phase der Reformation auf 
und richteten sie gegen das Kloster Dobrilugk.20 Damit lassen sich durchaus jene 
in der jüngeren Reformationsforschung betonten »Interaktionszusammenhänge 
zwischen Stadt und Land« am konkreten Beispiel wiederfinden.21 Zudem ist die Be-
deutung der Gemeinde zu betonen, die sich in dem erwähnten Schreiben deutlich zu 
erkennen gibt. So nimmt sie für sich wie selbstverständlich in Anspruch, zum Wohl 
aller ihrer Mitglieder zu handeln, indem sie den scheinbar unverbesserlichen Priester 
bekämpfte. Eine politische, aber auch soziale Wertegemeinschaft lässt sich an dieser 
Stelle deutlich fassen, die sich in die Forschungsdiskussionen um die sogenannte 
Gemeindereformation seit Mitte der 1980er Jahre einbetten lässt.22 

In diesem Zusammenhang verdient eine weitere bedeutsame Tatsache Berück-
sichtigung. Demnach zeigte sich der Wahrenbrücker Unmut nicht erst 1525. Viel-
mehr war der Boden, auf welchem sich die örtliche Reformation entfaltete, seit Jahr-
hunderten längst bereitet. Dies hing nicht zuletzt mit der für die Reformationszeit 
typischen und ebenfalls im Bereich des Kloster Dobrilugk fassbaren Verschränkung 
von Religion und Politik, von Kirche und Gemeinwesen zusammen.23 Demzufolge 
mischten sich in den Konflikt mit dem Prediger aus dem Kloster Dobrilugk weitere 
Konfliktfelder. Einer der bedeutendsten Klagepunkte war, dass sich »di monche von 
Doberlugk in kurczer czeit in unßer pfaramt hinder unßerm wissen und willen zcu 
pfarer eingeflochten« hätten.24 Hinzu kam, dass das Kloster widerrechtlich braute, 
sich Äcker angeeignet habe und ungerechtfertigte Zinsen erhebe. Somit bestanden 
ganz offensichtlich auch Interessenkonflikte bezüglich diverser Rechte und Besitzun-
gen innerhalb der Gemeinde. De facto rührten diese nicht aus der Gegenwart her, 
sondern wiesen weit in die Jahrhunderte zurück. 

Die erwähnten Konflikte hingen nämlich eng mit dem Bestreben des Klosters 
zusammen, seine Pfarrrechte auch auf Kosten älterer Zuständigkeiten zu erweitern.25 

19	 Vgl. Sallmann, Martin: Reformation und Demokratie. Die Bedeutung von Subsidiarität und 
Priestertum aller Gläubigen, in: Bosse-Huber, Petra u. a. (Hg.): 500 Jahre Reformation. Bedeu-
tung und Herausforderungen. Internationaler Kongress der EKD und des SEK auf dem Weg zum 
Reformationsjubiläum 2017 vom 6. bis 10. Oktober 2013 in Zürich, Zürich 2014, S. 247–255. – Vgl. 
ebenso Schnyder, Caroline: Reformation, Stuttgart 2008, S. 38.

20	 Zu möglichen Phasen der Reformation vgl. auch Mörke, Olaf: Die Reformation. Voraussetzungen 
und Durchsetzung (Enzyklopädie deutscher Geschichte 74), München 22011, S. 5f.

21	 Kaufmann, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung seit dem Zweiten Weltkrieg, in: Archiv 
für Reformationsgeschichte, Bd. 100, 2009, S. 15–47, hier S. 35.

22	 Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16.  Jahrhunderts auf dem Weg zum 
Heil, München 1985. – Zur Kritik an diesem älteren Konzept vgl. Schilling, Heinz: Die deutsche 
Gemeindereformation. Ein oberdeutsch-zwinglianisches Ereignis vor der reformatorischen Wende 
des Jahres 1525?, in: Zeitschrift für historische Forschung, Bd. 14, 1987, S. 325–332. – Zur Modi-
fikation des ursprünglichen Konzepts, das inzwischen innerhalb der Forschung fest etabliert ist 
und deutliche Beziehungen zwischen Stadt- und Gemeindereformation betont, vgl. Blickle, Peter: 
Die Reformation im Reich, Stuttgart 32000, bes. S. 129.

23	 Vgl. allgemein dazu Schnyder: Reformation (wie Anm. 18), S. 23. – Mörke: Die Reformation 
(wie Anm. 19), S. 10.

24	 Lehmann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), S. 361.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



98

Aus diesem Vorgehen resultierende Streitigkeiten ziehen sich durch den Dobrilugker 
Urkundenbestand seit dem 12. Jahrhundert wie ein roter Faden. Soweit es die Quellen 
erlauben, lässt sich der Streit um kirchliche Rechte in Wahrenbrück folglich bis in das 
Jahr 1202 zurückverfolgen. In diesem Jahr gestand Markgraf Dietrich von Meißen dem 
Wahrenbrücker Pfarrer und seinen Bauern die Befreiung von Abgaben und Zinsen an 
das Kloster Dobrilugk zu, um welche die Parteien zuvor uneins geworden waren.26 
Die Streitigkeiten rissen auch in der Folgezeit nicht ab. Im Gegenteil: Der Zugriff 
des Klosters Dobrilugk auf die Wahrenbrücker Pfarrrechte intensivierte sich, indem 
Markgraf Heinrich den Dobrilugker Mönchen 1251 das Patronat in Wahrenbrück 
überließ.27 Ein zeitlicher Sprung ins 15. Jahrhundert belegt, dass die Dobrilugker 
Mönche auch 1423 mit dem Pfarrer in Wahrenbrück, Johann Lasek, und den Pfarr-
leuten seines Sprengels um Einkünfte und Dienstverpflichtungen stritten.28 Vermutlich, 
um die Verhältnisse ein für alle Mal zu klären, betrieb das Kloster Dobrilugk die Er-
langung der Inkorporation, die schließlich 1480 durch Bischof Johann V. von Meißen 
vorgenommen worden ist.29 Kurze Zeit darauf ist ein Dobrilugker Mönch namens 
Johannes in Wahrenbrück als Priester nachweisbar.30 Ganz sicher hat dieses Vorgehen 
die angespannte Lage wenig beruhigt. Vielmehr dürften die im reformatorischen 
Wittenberg aufkeimenden Ideen neue Argumente und das Potential geliefert haben, 
den Einfluss der Dobrilugker Mönche in Warenbrück auf Dauer zurückzudrängen, 
was Abt Balthasar 1525 in einem an den sächsischen Amtmann zu Liebenwerda 
gerichteten Antwortschreiben auf die Wahrenbrücker Vorgänge selbst betonte. Er 
bezog sich dabei auf die Ereignisse in Torgau im Jahr 1523, wo aufgebrachte Bürger 
das dortige Franziskanerkloster gestürmt hatten. Er fürchtete daher nun, dass die 
Wahrenbrücker »wollten thun, wie zu Torgaw im closter gescheen wher, domit sie ie 
der monche los wurden«. Davor wollte der Abt das Kloster unter allen Umständen 
bewahren und zugleich verhindern, die Pfarrei Wahrenbrück »in wertlicher priester 
hende kommen zu lassen«. Aus diesem Grund hatte sich Abt Balthasar wohl mit dem 
für Wahrenbrück als Priester zuständigen Mönch darüber verständigt, den dortigen 
»lewten das heilig evangelium und wort gotis hinfurder noch evangelischer lere und, 
so vil ime got gnade vorleyhet«, zu predigen.31 Mit diesem Vorschlag erklärte sich 
schließlich auch Kurfürst Friedrich der Weise einverstanden, indem er »des abts 
erbieten nit vor unzimlich« erachtete.32 Damit waren jedoch die Streitigkeiten um 
die Pfarrstelle in Wahrenbrück noch lange nicht beigelegt. Offenbar begehrte ein 
Teil der Gemeinde den Laienkelch, den der Dobrilugker Mönch allerdings nicht ge-
willt war, ihnen zu reichen. Wie in den Auseinandersetzungen zuvor wurden auch 

25	 Schrage/Agthe: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 430.
26	 Lehmann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 3, S. 5f.
27	 Ebd., Nr. 37, S. 33.
28	 Ebd., Nr. 261, S. 189.
29	 Ebd., Nr. 444, S. 298.
30	 Vgl. Schrage/Agthe: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 430.
31	 Lehmann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 574, S. 362f.
32	 Ebd., Anm. 4.

Sascha Bütow



99

bei diesem Streit der Schösser des Amtes Liebenwerda, Lorenz Hirnstein, sowie der 
ebenfalls aus Liebenwerda stammende Pfarrer Georg Koler auf Befehl des sächsischen 
Kurfürsten als Schlichter hinzugezogen.33 Folglich berichteten beide in einem an 
Kurfürst Johann den Beständigen gerichteten Schreiben vom 7. Februar 1526, »das 
der pfarrer zu Wahrenbrugk den armen luten daselbst nicht, wie einem seelsorger 
(gebürt), uber sein vorig erbiten das wort Gots clar vorgetragen, vil weniger inen das 
sacrament nach aussatzung (Christi) auf ir ein teils begeren hat wollen reichen mit 
dieser entschuldigung, es wer bißher nicht erkant.«34 Wie hier zu sehen ist, scheint der 
Dobrilugker Mönch trotz seines zuvor geäußerten Zugeständnisses an die Gemeinde 
Wahrenbrück nicht deren vollstes Vertrauen genossen zu haben. Zumindest ein Teil 
der Gläubigen drängte auf den Laienkelch, was einen unüberbrückbaren Gegensatz 
zwischen den streitenden Parteien darstellte. Der zuvor von Abt Baltasar angestrebte 
Schlichtungsversuch drohte damit offenbar zu scheitern.

Diese Situation wurde noch dadurch verkompliziert, dass sich Martin Luther 
persönlich in die Sache einschalte. Folglich schrieb er im Januar 1526 an Kurfürst 
Johann Friedrich von Sachsen, dass er von dem an diesen gerichteten Bittschreiben 
der Wahrenbrücker erfahren habe. Zur Lösung der schwelenden Streitigkeiten schlug 
Luther seinerseits vor, den ehemaligen »briefzeiger« des Klosters Dobrilugk, Baltzer 
Ritter, als neuen Pfarrer in Wahrenbrück einzusetzen. Für diesen Vorschlag sprach 
der Umstand, dass Ritter das Kloster zu verlassen beabsichtigte und außerdem »dem 
evangelio hold« sei.35 Luthers Bitte war jedoch kein Erfolg beschieden, da sie ver-
mutlich die Dynamiken vor Ort verkannte. Noch ehe sich der Kurfürst bezüglich 
des Laienkelches und den weiteren Verfahrensweisen gegenüber dem Dobrilugker 
Mönch äußerte, hatte nämlich die Gemeinde Wahrenbrück eigenmächtig einen Jacob 
Krüger zu ihrem Pfarrer gewählt. Johann hat diesen schließlich anerkannt, wie die 
Wahrenbrücker Kirchenvisitation aus dem Jahr 1545 bestätigt. Dort heißt es nämlich: 
»Diese pfarre ist etwan dem closter zum Dobrilug eingeleibt gewest, und hernach 
ist der itzige pfarrer auß churfurstlichen bevell durch Lorenzen Hinstein, der zeit 
schossern, und er Jorgen Kholer zu Liebenwerda im beisein der ganzen communitet zu 
Wardenbruck eingeweist worden, das man nun die pfarre vor churf. Lehen heldet.«36 
Wie zu erkennen ist, war man sich zu diesem Zeitpunkt hinsichtlich des Patronats-
rechts noch nicht völlig im Klaren. Die Ansprüche des Klosters Dobrilugk darauf 
schienen jedenfalls nicht vergessen. Anders verhielt es sich zehn Jahre später, als das 

33	 Vgl. dazu Pallas, Karl (Bearb.): Die Registraturen der Kirchenvisitationen im ehemals sächsischen 
Kurkreis, Teil 5: Die Ephorien Liebenwerda und Elsterwerda (Geschichtsquellen der Provinz Sach-
sen und angrenzender Gebiete Abt. 2, Teil 5), hg. v. d. Historischen Kommission für die Provinz 
Sachsen und das Herzogtum Anhalt, Halle 1914, S. 158.

34	 Zitiert nach Pallas, Karl: Aus der Frühzeit der Reformation in Kursachsen. Kleine Beiträge zur 
sächsischen Reformationsgeschichte, in: Zeitschrift des Vereins für Kirchengeschichte der Provinz 
Sachsen, Jg. 24, 1928, S. 71–103, hier S. 99.

35	 Burkhardt, Carl August Hugo (Hg.): Dr. Martin Luther’s Briefwechsel. Mit vielen unbekannten 
Briefen und unter vorzüglicher Berücksichtigung der De Wette’schen Ausgabe, Leipzig 1866, S. 101f., 
hier S. 101. 

36	 Pallas, Karl: Registraturen (wie Anm. 33), S. 158.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



100

Kloster längst aufgelöst war und eine neuerliche Visitation anstand. Die Visitatoren 
gaben dementsprechend zur Kenntnis: »Das pfarrlehen gehört dem chufursten zu 
Sachsen, unserm gnedigsten herrn.«37

Zusammengenommen besaß die gegen Dobrilugk gerichtete Haltung in Wahren-
brück unweigerlich Tradition und brach – wenn sie überhaupt je vollends verschwunden 
war – vor dem Hintergrund der reformatorischen Ideen neu hervor. Ohne den Rück-
griff auf die schon im Mittelalter geführten kirchenrechtlichen Auseinandersetzungen 
lässt sich die erwähnte an Kurfürst Friedrich von Sachsen gerichtete Supplik nicht 
hinreichend verstehen. Hier liegen die entscheidenden Grundlagen der besonderen 
Dynamiken der reformatorischen Bewegung in Wahrenbrück in Konflikt mit dem 
Kloster Dobrilugk. Sie zeichnen die hiesige Gemeindereformation in besonderer Weise 
aus. Man gelangt somit unweigerlich zur Erkenntnis, dass diese vor Ort, anders als 
Zahn einst vermutete, weniger neue Bahnen anlegte als vielmehr in ältere längst ge-
wöhnliche mündete und ihnen weiterlief. Nach jahrhundertelangen Bestrebungen 
hatten die Wahrenbrücker mit der Wahl Jacob Krügers 1526 nunmehr einen Welt-
geistlichen als Pfarrer durchgesetzt.

Neue Lebenswege
Zehn Jahre nach diesen Wahrenbrücker Ereignissen hatten sich Entwicklungen in 
Bezug auf das Kloster Dobrilugk, wie zu erahnen ist, weiter zugespitzt. Kurfürst Jo-
hann Friedrich von Sachsen verfolgte nun verstärkt den Plan, seinen Einfluss auf die 
mönchische Gemeinschaft zu festigen. Diese Position erwuchs ihm freilich aus der 
Tatsache heraus, dass die Wettiner seit dem 14. Jahrhundert als Vögte des Klosters 
fungierten. Ebenso nahm er für sich aus altem Herkommen die Schutzherrschaft 
über das Kloster in Anspruch.38 Die sich in den 1530er und 1540er Jahren häufenden 
Besitzveräußerungen seitens des Abtes und Konvents ließen die Gefahren einer dauer-
haften Zersplitterung der Dobrilugker Grundherrschaft immer offener zutage treten.39 
Wollte der Kurfürst dies vermeiden, musste er unweigerlich handeln. Ein Brief des 
Landvogtes der Niederlausitz, Heinrich Tunkel, aus dem Februar 1535 verdeutlicht 
diesen Zusammenhang. In seinem an den Dobrilugker Abt Jakob gerichteten Schreiben 
warnte der Landvogt ausdrücklich vor den Begehrlichkeiten Johann Friedrichs von 
Sachsen. Demnach machte er deutlich, dass es dem sächsischen Herzog offensicht-
lich darum gehe, sich 16 angeblich auf kursächsischem Gebiet liegende Klosterdörfer 

37	 Ebd., S. 161.
38	 Vgl. Schrage/Agthe: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 427.
39	 Vgl. hierzu Bütow, Sascha (Bearb.): Was Papst und Kaiser durch ihr Wort beschützen. Das Zister-

zienserkloster Dobrilugk in mittelalterlichen Urkunden und Siegeln, hg. v. Klaus Neimann und 
Heinz-Dieter Heimann, Potsdam 2011, S. 28–31. – Zum Besitz des Klosters und dessen Entwicklung 
vgl. außerdem Majewski, Dennis: Die territoriale Politik der Zisterzienserabtei Dobrilugk. Die 
Herrschaft des Lausitzklosters in Zeit und Raum, in: Heimann, Heinz-Dieter; Neitmann, Klaus; 
Tresp, Uwe (Hg.): Die Nieder- und Oberlausitz – Konturen einer Integrationslandschaft, Bd. 1: 
Mittelalter (Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 11), Berlin 2013, 
S. 177–188.

Sascha Bütow



101

anzueignen. Der Landvogt drängte Abt Jakob deshalb, »keine abschriften einiger 
ankunft ader privilegien« aus den Händen zu geben.40 Dieser erste Versuch, sich der 
erwähnten Dörfer des Klosters zu bemächtigen, scheiterte bekanntlich. Erst als sich 
Nickel von Minckwitz Anfang August 1541 durch Besetzung der Anlage kurzerhand 
zum Klosterhauptmann emporschwang, war für Kurfürst Johann Friedrich eine neue 
Chance zur Aneignung gekommen. Dieses Mal konnte er sich auf seine Rolle als 
Schutzherr berufen, Nickel von Minckwitz seines Amtes entheben und schließlich 
selbst das Kloster besetzt halten. Damit schuf der Kurfürst vollendete Tatsachen und 
brach damit einhergehend die Eigenständigkeit des Klosters.41

Kurze Zeit nach diesem Akt wurde im Oktober 1541 der erste lutherische Pfar-
rer nach Dobrilugk berufen – der aus dem sächsischen Seyda stammende Gregor 
Hirbnus.42 Damit entsteht der Eindruck, als sei die Reformation in Doberlug stark 
vom sächsischen Kurfürsten forciert worden. In Teilen mag dies auch den Tatsachen 
entsprechen, jedoch zeigt gerade das schon angesprochene Wahrenbrücker Beispiel 
parallele Entwicklungen. Auch der Kreis der Wittenberger Reformatoren und Martin 
Luther selbst nahmen, wie gezeigt, lange vor der Auflösung des Klosters auf dessen 
Untertanen im ländlichen Gebiet um Dobrilugk gehörigen Einfluss. So sollte etwa 
der im Klosterdorf Trebbus tätige Pfarrer Antonius Meurer auf Geheiß Luthers und 
des Torgauer Pfarrers und Superintendenten Gabriel Zwilling »umb seiner besserung 
und nutzes willen«, wie es in einer Urkunde aus dem Jahr 1539 hieß, das Amt eines 
Pfarrers in Neiden bei Torgau annehmen.43 Dem starken Begehr der Pfarruntertanen 
einerseits und der Unterhandlung des Dobrilugker Abtes Nikolaus anderseits war es 
zu verdanken, dass sich Meurer dieser Anordnung Luthers nicht fügte und in Trebbus 
verblieb. Während ihm die dortigen Bauern verschiedene Zugeständnisse machten, 
versprach Meurer, außer der Sonntagspredigt noch zwei weitere abzuhalten, nämlich 
dienstags in Trebbus und donnerstags in Arenzhein. Ausgenommen davon waren die 
Saat- und Erntezeiten oder wenn die Bauern anderweitige Dienste zu verrichten hatten. 
Diese Episode zeigt, dass vom reformatorischen Zentrum aus auch in das Wittenber-
ger Umland hineingewirkt worden ist, zu dem Dobrilugk ohne Zweifel gehörte. Wie 
schon im Falle Wahrenbrücks bestätigen sich damit die bereits angesprochenen Inter-
aktionszusammenhänge zwischen Stadt und Land. Diese erreichten den Dobrilugker 
Klosterbesitz auch vonseiten der Niederlausitz her. Demnach wurde 1539 Albinus 
Kolckwitz von Cottbus als lutherischer Pfarrer in das Klosterstädtchen Kirchhain 
berufen.44 Zuvor war er Schulmeister im unweit entfernten Finsterwalde gewesen.

Es bleibt an dieser Stelle festzuhalten, dass seit den 1520er Jahren mehrere Ge-
meinden vom Kloster Dobrilugk nach und nach abfielen. Das Dobrilugker Umland 
tritt damit durchaus als ein eigner Aktionsraum hervor. Den Schlusspunkt dieser 

40	 Brandenburgisches Landeshauptarchiv, Rep 10 B Kloster Doberlug, U 342.
41	 Lehmann: Besetzung (wie Anm. 6), S. 98–101.
42	 Lehmann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 779, S. 483f.
43	 Ebd., Nr. 708, S. 444f.
44	 Ebd., Nr. 711, S. 446f.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



102

Entwicklung setzte hingegen Kurfürst Johann Friedrich von Sachsen, indem er 
das Zentrum der Klosterherrschaft, Dobrilugk selbst, reformierte. Die Grundlagen 
dafür waren jedoch längst geschaffen. Neue Lebenswege hatten sich damit auch 
für die verbleibenden Mönche aufgetan. Wie bereits angedeutet worden ist, hatten 
einige von ihnen die mönchische Gemeinschaft bereits während der Amtszeit des 
Abtes Balthasar verlassen. Andere verharrten hier bis zur endgültigen Auflösung des 
Klosters und begaben sich in die Verwaltung durch den Kurfürsten Johann Friedrich.

Verwaltungsfragen
Mit der gewaltsamen Besetzung des Klosters Dobrilugk durch den sächsischen Kur-
fürsten begann für die übrigen Klosterinsassen eine erneute Umbruchszeit. Bereits 
unter der kurzen Herrschaft Nickels von Minckwitz als Klosterhauptmann hatte Abt 
Nikolaus 1541 für seinen Konvent und sich Versorgungssicherheiten auserboten.45 

Entsprechende Verhandlungen wurden nun auch mit dem sächsischen Kurfürsten 
geführt. Somit hatte die fürstliche Verwaltung, die sogleich nach der Inbesitznahme 
des Klosters eintrat, auch das weitere Schicksal der Mönche und der anderen Kloster-
insassen zu berücksichtigen. Durch die nunmehr ansteigende Verwaltungstätigkeit 
und eines daraus resultierenden erhöhten Schriftverkehrs, was für Besitzwechsel 
durchaus typisch ist, lassen sich vergleichsweise zuverlässige Aussagen zu den weiteren 
Lebenswegen der Mönche treffen. Aus einem Schreiben des Jahres 1544 ist somit zu 
erfahren, dass sich die drei Mönche Valentin Camitz, Veit Lipitz und Paul Krug »auß 
dem unchristlichen und verfurischen leben und wesen der monicherei des closters 
Dobrilug begeben, dasselbe verlassen und die ware Cristliche religion angenohmen« 
hätten.46 Kurfürst Johann Friedrich war gewillt, ihnen eine lebenslange Versorgung, 
die sich aus dem Grundbesitz des Klosters speiste, zu gewähren. Zudem wies er seinen 
Amtmann von Liebenwalde und Schlieben, Wolf von Schönberg, der zugleich Be-
fehlshaber in Dobrilugk war, an, durch die Liebenwalder Superintendenten prüfen 
zu lassen, ob sich die drei ehemaligen Ordenspersonen nicht auch als evangelische 
Pfarrer eigneten. Diesen Lebensweg hat Veit Lipitz schließlich eingeschlagen und 
zog daraufhin in das Klosterdorf Lugau, wo er seit 1544 als Pfarrer nachweisbar 
ist.47 Sein ehemaliger Mitbruder Paul Krug ließ sich im Dorf Göllnitz nieder, wo das 
Kloster Dobrilugk ein Vorwerk besessen hatte und er vermutlich als Pfarrer diente.48 
Valentin Camitz könnte es nach Liebenwerda gezogen haben, da der Kurfürst hier 
einen Mönch als Diakon anstelle des vorherigen einstellen wollte.49 Aus den Quellen 
heraus ist noch von einem weiteren ehemaligen Mönch namens Tzscholle zu hören, 

45	 Ebd., Nr. 725, S. 454f. und Nr. 726, S. 455.
46	 Ebd., Nr. 789, S. 489f., hier S. 489.
47	 Ebd., S. 490.
48	 Ebd.
49	 Dementsprechend wies er den Amtmann von Liebenwerda, Wolf von Schönberg, an: »[…] wir 

vormercken, das der aine als er Veit [Veit Lipitz, S.B.] zu einem pfarrer gein Luge und der ander 
an des diacons stad gein Libenwerde deinem, Wolfen von Schonbergs, bedencken nach sollten zu 
verordnen […] sein«. Ebd., Nr. 788, S. 488f., hier S. 488.

Sascha Bütow



103

der die Stelle eines Pfarrers in Sorno angenommen hatte und das Klostervorwerk 
Göllnitz zu Versorgungszwecken verschrieben bekommen sollte.50 Demnach machte 
man vor dem Hintergrund der Einführung der neuen Lehre im ehemaligen Kloster-
gebiet in nicht unerheblicher Weise von den alten nun eben reformationsfreundlichen 
Kräften Gebrauch. 

Überdies sollte jedoch nicht aus dem Blick geraten, dass sich die neue kurfürstliche 
Regierung nicht nur der Mönche annehmen musste. Neben den Ordensmitgliedern 
waren auch die zahlreichen Laien zu bedenken, die im Kloster selbst oder in seinem 
Umkreis lebten. Der kursächsische Rentmeister Jakob von Koseritz, der sich kurz 
nach der Besetzung des Klosters durch Johann Friedrich im Jahr 1541 dorthin begab, 
sammelte in den folgenden Monaten eifrig Informationen zur dortigen Wirtschaft 
und dem Dienstpersonal. Gegen Ende des Jahres 1542 kam er zu dem Ergebnis, 
dass in Dobrilugk zu kostenintensiv gewirtschaftet werde und dass man aus diesem 
Grund zahlreiches Dienstpersonal entlassen müsse. Darunter fielen etwa Wagen- und 
Backknechte, Müller, Kellerer und Schreiber. In dieser Hinsicht stellte die Reforma-
tion also auch für das klösterliche Personal eine Umbruchzeit dar. Nichtdestotrotz 
überließ man dieses nicht einfach seinem Schicksal, sondern nahm aufgrund der 
übernommenen Verwaltung ihm gegenüber eine gewisse Fürsorgepflicht ernst. So 
sah Jakob von Koseritz zum Beispiel für das Klostervorwerk vor, es an den Schösser 
oder einen anderen zu verpachten, der dann zugleich für das dortige Dienstpersonal 
zu sorgen habe.51 Dieses bestand aus einem Ackervogt, einer Käsemutter, zwei Vieh-
mägden, jeweils einem Kuh-, Schweine- und Gänsehirten und schließlich einem 
armen »blöden« Menschen, der Mirisch hieß und bisher offenbar ohne Besoldung 
unter dem Schutz der Mönche lebte.52

Diese Fürsorgepflicht erstreckte sich hinauf bis zum Kurfürsten selbst, wie sich am 
Beispiel des ehemaligen Abtes Nikolaus von Doberlug zeigt, welcher der Gemeinschaft 
bis 1541 vorgestanden hatte.53 Genau wie sein Amtsvorgänger Jakob Rusch, der nach 
seinem Austritt aus dem Kloster von dort versorgt wurde und nach Herzberg verzog54, 
beabsichtigte Nikolaus, dem mönchischen Leben den Rücken zu kehren. Zu diesem 
Zweck bat er den Kurfürsten persönlich um einen jährlichen Unterhalt und dazu 
um »ein heußlein« in der Stadt Torgau, das er bis zu seinem Lebensende bewohnen 
dürfe. Johann Friedrich entsprach dieser Bitte und setzte die jährliche Provision auf 

50	 Ebd., Nr. 784, S. 486.
51	 Vgl. ebd.
52	 Dieser »arme mensch« Miritsch wird im Zusammenhang mit einem unvermögenden Koch und 

dem alten Meltzer Steffan genannt, mit denen er offenbar gemeinsam im Klostervorwerk Göllnitz 
lebte. Ebd., Anhang Nr. III, S. 496–498, hier S. 497. 

53	 Vgl. Schrage/Agthe: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 434.
54	 Rusch empfing zu seinem Lebensunterhalt »sechtzig gulden in muntz, je XXI gr. vor einen gulden 

gerechent« an zwei Tagen im Jahr, »als Michaelis [29. September, S.B.] und Walburgis [1. Mai, 
S.B.], dartzu anderthalb malter korns, zwenunddreissig scheffel gersten zu einem gebreude bier, 
zwene scheffel heidekorn, zwene scheffel weitzen, ein vierteil weins, desgleichen zwantzig klaftern 
holtz, welches er uf sein selbst costen schlahen und furen lassen sol«. Lehmann: Urkundenbuch 
(wie Anm. 15), Nr. 776, S. 483.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



104

230 Gulden fest.55 Darüber hinaus erhielt der ehemalige Abt aus der Wirtschaft des 
Klosters Korn, Gerste, Bier, Wein, verschiedene Sorten Fisch, Wildfleisch (Wiltprett) 
sowie das Recht, 20 Lachter Holz im Dobrilugker Gebiet auf eigene Kosten zu schlagen 
und abzuführen. Damit blieben auch für Nikolaus Verbindungen zum ehemaligen 
Kloster bestehen. Gleichwohl untermauerte er seinen neuen Lebenswandel dadurch, 
dass er »nicht ungneygt« sei, sich »in den heiligen ehestandt zu begeben, und sich 
allerley dorinnen zutragen mochte«, wie er 1542 noch zu bedenken gab.56 Wie auch 
immer man diesen vielsagenden Nebensatz genau deuten möchte, war er doch das 
hauptsächliche Argument dafür, den sächsischen Kurfürsten darum zu bitten, ihm 
die Torgauer Behausung erblich zu überschreiben. 

Diese hier anklingenden neuen Lebensplanungen des ehemaligen Abtes Nikolaus, 
der als Bürger wieder seinen Namen Thieme annahm, drohten jedoch angesichts 
des Schmalkaldischen Krieges zu scheitern. Nach der Niederlage in der Schlacht bei 
Mühlberg und mit der Wittenberger Kapitulation vom 19. Mai 1547 war Johann 
Friedrich bekanntermaßen dazu gezwungen, auf die sächsische Kurstimme und die um 
Wittenberg liegenden Kurlande zu verzichten.57 Niklaus Thieme musste sich nunmehr 
an den albertinischen Kurfürsten Moritz von Sachsen wenden, um von diesem seine 
ihm zustehenden Provisionen zum empfangen. Dies zeitigte offenbar keinen Erfolg, 
so dass sich Thieme mit entsprechenden Bitten an den Herzog Johann Friedrich II. 
wandte.58 Dieser erkundigte sich schließlich bei seinem abgesetzten Vater über Thieme 
und bat ihn zugleich, sich des alten Abtes anzunehmen.59 Der ehemalige Kurfürst 
Johann Friedrich erklärte daraufhin, dass Thieme einen Anspruch auf eine Provision 
habe, die zu entrichten Moritz von Sachsen wiederum verpflichtet sei. Johann Friedrich 
wusste aber nur zu genau, dass sich Verhandlungen darüber hinziehen könnten und 
wies seinen Sohn an, dem notleidenden Thieme aus eigenen Mitteln eine Beisteuer 
zu gewähren, damit er Unterhalt habe.60 1552 wurde schließlich eine diesbezüg
liche Vereinbarung getroffen und Thieme erhielt 50 Gulden überwiesen, worüber er 
allerdings Stillschweigen zu bewahren hatte. Diese Zahlungsanweisung begründete 
Herzog Johann Friedrich II. schließlich damit, dass Nikolaus Thieme ein armer Mann 
sei und »unsers guten lieben hern und vatters halben in dise noth komet«.61 Der alte 
Abt ist somit sicherlich auf seine Weise ein Opfer der dynamischen Veränderungen 
im Rahmen der Reformation geworden, indem er sich in die Abhängigkeit des Kur-
fürsten Johann Friedrich begab, der kurze Zeit später seinerseits einen bedeutenden 
Machtverlust hinzunehmen hatte. Die Äußerung seines Sohnes und Nachfolgers 
jedoch spiegelt trotz allem so etwas wie Verantwortung und Zuständigkeit für die 

55	 Ebd., Nr. 771, S. 481. 
56	 Ebd., Nr. 781, S. 484f., hier S. 484.
57	 Vgl. hierzu Jadatz, Heiko: 1547 - Der Schmalkaldische Krieg und die Wittenberger Kapitulation, 

in: Eigenwill, Reinhardt (Hg.): Zäsuren sächsischer Geschichte, Beucha 2010, S. 94–117.
58	 Lehmann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 793, S. 492.
59	 Ebd., Nr. 794, S. 492, Anm. 1.
60	 Ebd.
61	 Ebd., Nr. 796, S. 493.

Sascha Bütow



105

alten Ordenspersonen des Klosters Dobrilugk wider. Selbiges zeigt sich im Falle von 
Thiemes Vorgänger Jacob Rusch, dem Kurfürst Johann Friedrich bereits 1542 ver-
sprach, die Unterhaltszahlungen auch dann fortzusetzen, wenn er gezwungen sei, das 
Kloster Dobrilug zu räumen. Die kurfürstliche Verwaltung hatte demzufolge für die 
Mönche und deren Personal zu sorgen, was überaus deutlich zeigt, dass sich die von 
den Fürsten verantworteten Säkularisationen nicht allein in der eingangs erwähnten 
Erklärung der Bereicherung erschöpften.

Zusammenfassung
Vor diesem Hintergrund lässt sich zusammenfassend feststellen, dass die Reforma-
tion im Gebiet des Klosters Dobrilugk auf einen bereiteten Boden fiel. Unter der 
Betrachtung von Versorgungsproblemen, Verwaltungsfragen und neu eröffneten 
Lebenswegen tat sich vielfach Altes neben Neuem auf. Somit begann die Reformation 
hier keineswegs bei Null, sondern verband sich teilweise mit Auseinandersetzungen, 
die über mehrere Jahrhunderte zurückreichten und durch Luthers Lehre neue schlag-
kräftige Argumente fanden, wofür die Gemeinde Wahrenbrück ein beredtes Beispiel 
bot. Ferner brachte nicht erst der Landesherr die Reformation in das Dobrilugker 
Klostergebiet. Demgegenüber zeigten sich schon in den 1520er Jahren Interaktionen 
zwischen Wittenberg und dem Umland des Klosters Dobrilugk, die sich ganz klar 
in der Rezeption lutherischer Ideen niederschlugen. Der Wittenberger Reformator 
selbst schaltete sich mehrere Male in die Angelegenheiten des Klosters ein. Wenn 
dem auch kein nennenswerter Erfolg beschieden war, fielen doch nach und nach 
bis zur endgültigen Auflösung des Klosters Dobrilugk im Jahr 1541 mehrere Pfarr-
orte von den Mönchen ab. Den Schlusspunkt dieser Entwicklung setzte freilich der 
sächsische Kurfürst Johann Friedrich selbst, indem er den Klosterkomplex besetzt 
hielt, den Aufbau einer neuen Verwaltung sowie die Berufung lutherisch gesinnter 
Geistlicher veranlasste. Dass dieses Handeln weit über den Gedanken persönlicher 
Bereicherung hinausgriff, zeigte sich insbesondere in einer dezidierten Fürsorge und 
Verantwortlichkeit für die noch im Kloster verbliebenen Ordenspersonen und Laien. 
Verschiedentlich tat sich für viele ehemalige Mönche somit ein neuer Lebensweg 
als evangelische Pfarrer in den alten Klosterdörfern auf, womit sich zeigt, dass die 
Reformation diese Kräfte durchaus zu integrieren verstand. Nicht immer ist dies, 
wie gerade das Beispiel Wahrenbrück belegt, als eine Erfolgsgeschichte zu bewerten. 
Alles in allem bietet die Geschichte des Klosters Dobrilugk im 16. Jahrhundert auf 
diese Weise so viel mehr Facetten, als im vielfach abgerufenen Bild des Niedergangs 
seinen Platz finden kann. Ziel der vorliegenden Fallstudie war es daher aufzuzeigen, 
dass eine Erweiterung bisheriger Perspektiven lohnenswert und dringend erforder-
lich erscheint.

Die Auflösung des Klosters Dobrilugk



106

Eine Ballei wird evangelisch

Selbstbehauptung und Wandel der Johanniter-Ballei Brandenburg 
in der Zeit der Reformation und des beginnenden Absolutismus

Christian Gahlbeck

Mit der Einführung und Durchsetzung der Reformation in der Kurmark und der 
Neumark Brandenburg ging das mittelalterliche Ordensleben in der Mark zu Ende. 
Zwar bestanden einige Frauenklöster noch fort, sie verloren jedoch ihre Besitzungen, 
ihre Ordenszugehörigkeit und ihr katholisch geprägtes Innenleben und wurden in 
evangelische Damenstifte umgewandelt, in denen ihre bisherigen Ordensregeln 
allenfalls noch eine marginale Rolle zu spielen vermochten.1 Der einzige Orden, der 
sich auch nach der Reformation in der Mark noch sichtbar behauptete und dessen 
Komtureien auch weiterhin bestehen blieben, war der Johanniterorden.2 Aber auch 
an den Johannitern und ihrer Ballei Brandenburg ging die Reformation nicht spur-
los vorüber. Vielmehr kam es zu gravierenden Änderungen, aus denen schließlich 
ein eigener evangelischer Ordenszweig entstand, der die Wurzel für den heutigen 
evangelischen Johanniterorden bildete3, während für den katholischen Orden nach 
seiner Übersiedlung nach Malta im Jahr 15304 im Laufe der frühen Neuzeit die Be-
zeichnung »Malteserorden« aufkam.5 Auch die Ballei wandelte sich in der Reforma-
tionszeit deutlich, und zwar sowohl in ihrer äußeren Ausdehnung als auch in ihrer 
inneren Struktur. Sie ist im 16. Jahrhundert überhaupt erst zur Ballei Brandenburg 

1	 Zur Geschichte der Klöster, Stifte und Kommenden in der Mark Brandenburg und der Niederlau-
sitz im Mittelalter und zu ihrem Schicksal in der Reformationszeit vgl. Heimann, Heinz-Dieter; 
Neitmann, Klaus; Schich, Winfried mit Bauch, Martin; Franke, Ellen; Gahlbeck, Christian; 
Popp, Christian; Riedel, Peter (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Klöster, Stifte 
und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts (Brandenburgische Historische Studien 14) 
(im Folgenden: BKB), 2 Bde., Berlin 2007.

2	 Zur Geschichte des Johanniterordens allgemein vgl. Wienand, Adam; Ballestrem, Carl Wolfgang 
von; Cossel, Albrecht von (Hg.): Der Johanniterorden. Der Malteserorden. Der ritterliche Orden des 
hl. Johannes vom Spital zu Jerusalem. Seine Geschichte, seine Aufgabe, Köln 31988. – Sarnowsky, 
Jürgen: Die Johanniter. Ein geistlicher Ritterorden in Mittelalter und Neuzeit (Beck’sche Reihe, 
2737), München 2011, mit weiteren Literaturangaben.

3	 Vgl. Sarnowsky: Johanniter (wie Anm. 2), S. 109f., 115. – Biewer, Ludwig: Die Johanniter vom 
19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Ein Überblick, in: Gahlbeck, Christian; Heimann, Heinz-
Dieter; Schumann, Dirk (Hg.): Regionalität und Transfergeschichte. Ritterordenskommenden der 
Templer und Johanniter im nordöstlichen Deutschland und in Polen (Studien zur brandenburgischen 
und vergleichenden Landesgeschichte 9 / Schriften der Landesgeschichtlichen Vereinigung für die 
Mark Brandenburg, N. F. 4), Berlin 2014, S. 497–511.

4	 Für die Krisenjahre zwischen dem Verlust von Rhodos 1522 und der Ansiedlung auf Malta 1530 
vgl. jetzt: Mager, Mathis: Krisenerfahrung und Bewältigungsstrategien des Johanniterordens nach 
der Eroberung von Rhodos 1522, Münster 2014. – Biewer: Johanniter (wie Anm. 3), S. 497–499.

5	 Vgl. Sarnowsky: Johanniter (wie Anm. 2), S. 110–115.

Christian Gahlbeck



107

geworden, denn im 14. und 15. Jahrhundert nannte sie sich noch Saxonia-Marchia-
Slavia-Pomerania oder auf Deutsch Sachsen-Mark-Wendland-Pommern.6 Nicht alle 
Veränderungen innerhalb der Ballei haben unmittelbar mit der Reformation zu tun. 
Am Ende des Wandlungsprozesses stand jedoch eine evangelische Johanniterballei.

Um diesen Prozess genauer fassen zu können, gehe ich im Folgenden von der Ge-
stalt und Struktur der Ballei um 1360 aus und untersuche die durch die Reformation 
bedingten Veränderungen bei einzelnen Elementen, zunächst im Bereich der johanni-
tischen Stadtkirchen, dann bei den Komtureien, ihren Komturen und Konventen und 
schließlich die Änderungen in der Leitung und Regierung der Ballei, verbunden mit 
der Entstehung des »Herrenmeistertums in Sonnenburg« mit ihren Generalpräzeptoren 
bzw. Herrenmeistern, und den Wandel im Verhältnis der Ballei zum Gesamtorden 
sowie zu den Landesherren. Zuvor noch kurz ein paar einführende Worte zum Be-
griff der Ballei: Der Johanniterorden, der vom 14. Jahrhundert bis 1522 von Rhodos 
aus geleitet wurde, gliederte sich in mehrere Priorate bzw. Großpriorate, darunter 
innerhalb des deutschen Sprachraums die Großpriorate Alemannia und Bohemia. 
Die Großpriorate, die in anderen Orden etwa den Ordensprovinzen entsprachen, 
waren wiederum weiter unterteilt. Das Großpriorat Alemannia war in acht Balleien 
gegliedert, die bei den Johannitern eine Art Subprovinz waren und die unterste ins-
titutionelle Ebene über der einzelnen Komturei oder Kommende – die Begriffe sind 
hier identisch – darstellten.7 Zu einer Ballei gehörten alle Johanniter-Ordenshäuser 
innerhalb eines bestimmten Raumes, Komtureien, Prioreien und Stadtkirchen mit 
Johanniterpatronat, die keinem anderem Ordenshaus unterstanden. Ihre Leiter bzw. 
Vertreter kamen regelmäßig zu Ballei- oder Balivialkapiteln zusammen, auf denen 
Angelegenheiten des Ordens und der Ballei beraten wurden. An oberster Stelle der 
Ballei stand im Mittelalter ein Balleier oder Generalpräzeptor, der zunächst vom Orden 
bestimmt, in der Ballei Sachsen-Mark-Wendland-Pommern aber schon bald von den 
zum Balivialkapitel versammelten Vertretern der Ballei gewählt wurde, die ihrerseits 
vom Generalpräzeptor ernannt und in ihrer Gesamtheit als »Pfleger« bezeichnet wur-
den. Aus dem Amt des Generalpräzeptors ist dann in der Reformationszeit das des 
Herrenmeisters hervorgegangen, weshalb sich für die Ballei auch die Bezeichnung 
»Herrenmeistertum zu Sonnenburg« findet.

Um 1360 hatte die norddeutsche Ballei ihre größte Ausdehnung erreicht. Mit 23 
Komtureien, drei städtischen Prioreien und 17 städtischen Pfarr- bzw. Hospitalkirchen 
verfügte sie über insgesamt gut 40 Stätten, an denen johannitisches Ordensleben 
vertreten war, in einem Raum, der von der Weser im Westen bis zur Weichsel im 
Osten reichte. Es war folgerichtig, dass die Ballei damals noch nicht »Ballei Bran-
denburg« hieß, sondern als mehrregionale Institution mit den vier Hauptregionen 
»Saxonia-Marchia-Slavia-Pomerania« bezeichnet wurde. Seit etwa 1350 zeichnete 

6	 Vgl. Gahlbeck, Christian: Lagow (Łagów) oder Sonnenburg (Słońsk). Zur Frage der Residenz-
bildung in der Ballei Brandenburg der Johanniter von 1317 bis 1527, in: Gahlbeck/Heimann/
Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), S. 271–337, hier S. 299–302.

7	 Vgl. Borchardt, Karl: Die Johanniter und ihre Balleien in Deutschland während des Mittelalters, 
in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), S. 63–76.

Eine Ballei wird evangelisch



108

sich ein deutlicher Niedergang ab. Sowohl die Ballei und die Komtureien als auch 
das Großpriorat und der gesamte Orden waren hoch verschuldet, weshalb man ver-
schiedene Rationalisierungsmaßnahmen unternahm, die zur Zusammenlegung von 
Ordenshäusern und zur Umwandlung von Komtureien in Prioreien führten, und 
schließlich zur Veräußerung der Komtureien in Westpreußen an den Deutschen 
Orden gezwungen wurde.8

Im Bereich der Mark zählten zur Ballei die 1160 gegründete Komturei in Wer-
ben, zu der auch die Werbener Stadtkirche gehörte9, sowie als Erbe der Templer die 
Komtureien in Lietzen10, (Berlin-)Tempelhof (1435 in eine Priorei umgewandelt)11, 
Quartschen (Chwarszczany)12, Lagow (Łagów)13, entstanden aus den Templerkom-

8	 Vgl. Conrad, Klaus: Der Übergang von Ordens- und Klosterbesitz in Pommerellen an den Deutschen 
Orden, in: Arnold, Udo (Hg.): Ordensherrschaft, Stände und Stadtpolitik. Zur Entwicklung des 
Preußenandes im 14. und 15. Jahrhundert (Schriftenreihe Nordost-Archiv 25 / Tagungaberichte 
der Historischen Kommission für ost- und westpreußische Landesforschung 5), Lüneburg 1985, 
S. 3–26. – Gahlbeck, Christian: Strukturreform um der Wirtschaftlichkeit willen? Die Ballei 
Brandenburg der Johanniter unter Hermann von Warberg nach 1350, in: Jahrbuch für die Geschichte 
Mittel- und Ostdeutschlands, Bd. 62, 2017, S.97–134.

9	 Zur Komturei Werben vgl. Knoll, Gerhard: Die Entstehung und Geschichte der Johanniter-
ordenskommende Werben im 13. Jahrhundert mit ihren äußeren Beziehungen und im Lichte der 
Privilegien und Statuten, Berlin 1971. – Kammel, Matthias: Die Johanniter-Komturei zu Werben. 
Überlegungen zur kulturellen Rolle des Ordens, in: Poznańskie Towarzystwo Przyjaciół Nauk, 
Sprawozdania Wydziału Nauk o Sztuce, Bd. 108, 1991, S. 39–45. – Partenheimer, Lutz: Die 
Johanniterkomturei Werben in der Altmark zwischen 1160 und 1542. Ein Beitrag zur 1000-Jahr-
Feier Werbens 2005 und zum 850. Geburtstag der Mark Brandenburg am 11. Juni 2007, Berlin 
2005. – Ders.; Knüvener, Peter: Werben. Kommende des Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), 
Bd. 2, S. 1289–1304. – Kühne, Hartmut: Spätmittelalterliche Pilger und ihre Spuren zwischen 
Werben und Magdeburg, in: Fajt, Jiři; Franzen, Wilfried, Knüvener, Peter (Hg.): Die Altmark 
von 1300 bis 1600. Eine Kulturregion im Spannungsfeld von Magdeburg, Lübeck und Berlin, 
Berlin 2011, S. 252–266. – Partenheimer, Lutz: Die Johanniterkommende Werben (Altmark) 
von 1160 bis zur Reformation, in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), 
S. 173–203.

10	 Zur Komturei Lietzen vgl. Wigger, Anette; Schumann, Dirk: Lietzen. Kommende des Temp-
ler- bzw. Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 805–817. – Schumann, Dirk: Die 
mittelalterliche Architektur der Kommenden in Lietzen und Quartschen (Chwarszczany). Konzepte 
sakraler Architekturgestaltung in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, in: Gahlbeck/Heimann/
Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), S. 412-441, bes. S. 413-424.

11	 Zur Komturei Tempelhof vgl. Lüpke, Helmut: Die Templerkommende Tempelhof. Ein Beitrag 
zur Geschichte des Templerordens in Ostdeutschland, in: Teltower Kreiskalender, Bd. 30, 1933, 
S.  21–34. – Heinrich, Ernst: Die Dorfkirche von Tempelhof. Eine baugeschichtliche Unter-
suchung, in: Der Bär von Berlin, Bd. 4, 1954, S. 45–88. – de Nève, Michael; Cante, Marcus 
unter Mitarbeit von Wittkopp, Blandine: (Berlin-) Tempelhof. Kommende des Templer- bzw. 
Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 1275–1288. – Hoppe, Marion (Hg.): Berlin, 
die Dorfkirche Alt-Tempelhof, Regensburg 2012. – Gebuhr, Ralf: Bemerkungen zur Kommende 
Tempelhof im Süden Berlins, in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), 
S. 121–139. – Knüvener, Peter: Die Kommende Tempelhof und ihre mittelalterlichen Kunstwerke, 
in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), S. 394–411.

12	 Zur Komturei Quartschen vgl. Kittel, Erich: Zantoch und Quartschen in den Beziehungen der 
Johanniter und des Deutschen Ordens in der Neumark, in: Die Neumark. Mitteilungen des Ver-
eins für Geschichte der Neumark [im Folgenden: Nm. Mitt.], Bd. 10, 1933, S. 1–16. – Jarzewicz, 
Jarosław: Gotycka architektura Nowej Marchii. Budownictwo sakralne w Okresie Askańczykόw 

Christian Gahlbeck



109

i Wittelsbachόw [Die gotische Architektur der Neumark. Der Sakralbau in der Zeit der Askanier 
und Wittelsbacher] (Poznańskie Towarzystwo Przjyjaciół Nauk, Prace Komisji Historii Sztuki 29), 
Poznań 2000, S. 215–245, 272–274. – Rymar, Edward: Komandoria chwarszczańska templariuszy 
i joannitów (1232–1540) [Die Templer- und Johanniterkomturei in Quartschen (1232–1540)], in: 
Nadwarciański Rocznik Historyczno-Archiwalny [im Folgenden: NRHA], Bd. 9, 2002, S. 11–36. – 
Kouschil, Christa: Przyczynek do problemu roli zakonów templariuszy i joannitów w procesie 
średniowiecznego powiększania terenów uprawnych na obszarze komandorii chwarszczańskiej [Ein 
Beitrag zur Frage der Rolle der Templer und Johanniter im Prozess des mittelalterlichen Landesausbaus 
im Gebiet der Komturei in Quartschen], in: Nadwarcianski rocznik historyczno-archiwalny, Bd. 9, 
2002, S. 37–47. – Gahlbeck, Christian; Schumann, Dirk: Quartschen (Chwarszczany). Kommende 
des Templer- bzw. Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 991–1018. – Kołosowski, 
Przemysław: Quartschen (Chwarszczany). Baudenkmäler – Geschichte – Identität, in: Vogenbeck, 
Bernd; Tomann, Juliane; Abraham-Diefenbach, Magda (Hg.): Terra Transoderana. Zwischen 
Neumark und Ziemia Lubuska (Almanach – europäische Grenzregionen neu entdecken 1), Berlin 
2008, S. 105–116. – Schumann: Lietzen (wie Anm. 10), S. 425–441. – Kołosowski, Przemysław; 
Siemińska, Dominika: The Templar’s sites in Rurka (Rörchen) and Chwarszczany (Quartschen) 
in the light of the latest studies, in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), 
S. 442–457.

13	 Zur Komturei Lagow vgl. Berghaus, Heinrich: Landbuch der Mark Brandenburg und des Mark-
graftums Nieder-Lausitz in der Mitte des 19.  Jahrhunderts oder geographisch-statistische Be-
schreibung der Provinz Brandenburg, 3 Bde., Brandenburg 1854–56, hier Bd. 3, S. 156f., 174–181, 
254f., 259ff., 281–286. – Winterfeld, Adolf [Wilhelm Ernst] von: Geschichte des Ritterlichen 
Ordens St. Johannis vom Spital zu Jerusalem, Berlin 1859, ND Osnabrück 1993, S. 659, 692–708, 
779–780. – Pflugk-Harttung, Julius von: Die Anfänge des Johanniterordens in Deutschland, 
besonders in der Mark Brandenburg und in Mecklenburg, Berlin 1899, S. 67f.. – Ders.: Die An-
fänge des Johanniter-Herrenmeistertums, in: Historische Vierteljahresschrift, Bd. 2, 1899, S. 57–59, 
71f. – van Niessen, Paul: Die Johanniterordensballei Sonnenburg und Markgraf Johann von 
Brandenburg, in: Schriften des Vereins zur Geschichte der Neumark, Bd. 29/30, 1913, S. 1–316, 
hier S. 2–29, 69–71. – Schädlich, Arno: Beiträge zur Geschichte der Komturei Lagow, in: Die 
Neumark. Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Neumark, Bd. 2, 1925, S. 39–45, 59–62, 
92–96. – Obernitz, Wilhelm von: Lagow. Ein Buch der Heimat. Festschrift zum 700-jährigen 
Bestehen und zur 200-Jahrfeier als Stadt am 10. Juli 1927, Lagow 1927. – Wrede, Günther: Grenzen 
der Neumark 1319–1817, Greifswald 1935, S. 74–78, 86–92, 98–109. – Chmarzyński, Gwido; 
Szczaniecki, Michał: Zamek w Łagowie [Das Schloss in Lagow], in: Pamiętnik Związku Histo-
ryków Sztuki i Kultury, Bd. 1, 1948, S. 55–87. – Opgenoorth, Ernst: Die Ballei Brandenburg 
des Johanniterordens im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation (Beihefte zum Jahrbuch 
der Albertus-Universität Königsberg/Pr. 24 / Der Göttinger Arbeitskreis: Veröffentlichungen 278), 
Würzburg 1963, S. 44f., 49–61, 66–87, 96–100, 132–134, 139–146. – Beck, Friedrich; Enders, 
Lieselott; Braun, Heinz u. Mitarbeit v. Beck, Margot; Merker, Barbara (Bearb.): Übersicht über 
die Bestände des Brandenburgischen Landeshauptarchivs Potsdam, Bd. 1: Behörden und Institu-
tionen in den Territorien Kurmark, Neumark, Niederlausitz bis 1808/16 (Veröffentlichungen des 
Brandenburgischen Landeshauptarchivs 4), Weimar 1964, S. 470f., 490–500. – Karp, Hans-Jür-
gen: Grenzen in Ostmitteleuropa während des Mittelalters. Beitrag zur Entstehungsgeschichte der 
Grenzlinie aus dem Grenzsaum (Forschungen und Quellen zur Kirchen- und Kulturgeschichte 
Ostdeutschlands 9), Köln/Wien 1972, S. 60–64. – Czech, Vinzenz; Selge, Christiane: Lagow/
Łagów, in: Hahn, Peter Míchael; Lorenz, Hellmut: Herrenhäuser in Brandenburg und der Nie-
derlausitz. Kommentierte Neuausgabe des Ansichtenwerkes von A. Duncker, Berlin 2000, Bd. 2, 
S. 334–337. – Przybył, Maciej: O zamku Joannitów w Łagowie / Über die Johanniterburg in 
Łagów / The Castle Of the Knights-Hospitalliers in Łagów (dreisprachig, dt. Übers. von W. Zarzy-
cki), Poznań 2001. – Gahlbeck, Christian: Lagow (Łagów). Kommende des Johanniterordens, in: 
BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 723–745. – Ders.; Schumann, Dirk: Lagow / Łagów. Zweisprachig. 
Übers. ins Polnische: Agnieszka Lindenhayn-Fiedorowicz (Schlösser und Gärten der Neumark / 
Zamki i ogrody Nowej Marchii 6), Berlin 2009. – Gahlbeck, Christian: Lagow (Łagów) oder 
Sonnenburg (Słońsk). Zur Frage der Residenzbildung in der Ballei Brandenburg der Johanniter 
von 1317 bis 1527, in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), S. 271–337, 
hier S. 276–290.

Eine Ballei wird evangelisch



110

menden Großendorf [Wielka Wieś]14 und Zielenzig [Sulęcin])15, und Tempelburg 
(Czaplinek)16 mit den Stadtkirchen von Tempelburg, Lagow und Zielenzig, ferner 
als ursprünglicher Zubehör der pommerschen Templerkommende Rörchen17 die 
Pfarrkirche St. Marien in Königsberg/Nm. (Chojna)18 sowie die im Grenzgebiet zu 
Mecklenburg liegende Priorei Lychen19 und die 1309 erworbenen Pfarrkirchen von 
Arnswalde20 und Freyenstein.21 Um 1426/27 bzw. 1466 kamen noch das Ordensamt 
Sonnenburg (Słońsk), das im 16. Jahrhundert zum Sitz der Ordensregierung wurde22, 
und die Komturei Grüneberg (Golice)23 sowie im 16. Jahrhundert die Ordensämter 

14	 Zur Templerkomturei Großendorf vgl. Gahlbeck, Christian: Großendorf (Wielka Wieś). Kom-
mende des Templerordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 543–550.

15	 Zur Templerkomturei Zielenzig vgl. ders.: Zielenzig (Sulęcin). Kommende des Templerordens, in: 
BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 1338–1344.

16	 Zur Komturei Tempelburg vgl. Hoogeweg, Hermann: Die Stifter und Klöster der Provinz Pommern, 
2 Bde., Stettin 1924–25, hier Bd. 2, S. 862–865, 880, 895–897. – Lüpke, Helmut: Das Land Tempel-
burg. Eine historisch-geographische Untersuchung, in: Baltische Studien, N.F. 35, 1933, S. 29–97.

17	 Zur Komturei Rörchen vgl. Hoogeweg: Stifter (wie Anm.  16), Bd.  2, S.  857–862, 864–867, 
879–880, 897–898. –Breitsprecher, Albert: Die Komturei Rörchen-Wildenbruch. Geschichte des 
Landes Bahn und Wildenbruch, Stettin 1940. – Kołosowski/ Siemińska: The Templar’s sites (wie 
Anm. 12), pass. – Kołosowski, Przemysław; Teul, Iwona: Grave n° 58 from the Knights Templar 
of The order of The Temple cemetery in Rurka (Rörchen), in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: 
Regionalität (wie Anm. 3), S. 458–464. ‒ Die Komturei wurde um 1375/80 nach Wildenbruch 
(Swobnica) verlegt.

18	 Spezielle wissenschaftliche Betrachtungen der Stadtkirchen als Patronatskirchen der Johanniter sind 
bisher noch nicht erschienen. Vgl. künftig: Gahlbeck, Christian: Die Marienkirche in Königsberg/
Neumark (Chojna). Eine mittelalterliche Stadtkirche im Kräftefeld zwischen Landesherrschaft, 
Stadtbevölkerung und Johanniterorden. Festvortrag zum 25jährigen Bestehen des Heimatkreises 
Königsberg/Nm. am 06.06.2015, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte 
[im Folgenden: JBKG]. ‒ Vgl. im Übrigen zur Königsberger Marienkirche: Voss, Georg: Die Bau- 
und Kunstdenkmäler der Stadt Königsberg, in: Solger, Friedrich; Hoppe, Willy; Voss, Georg 
(Bearb.): Die Kunstdenkmäler der Provinz Brandenburg, Bd. 7.1: Die Kunstdenkmäler des Kreises 
Königsberg, unter der Schriftleitung des Theodor Goecke, Berlin 1928, S. 25–109, hier S. 26-68. – 
Wochnik, Fritz: Die Marienkirche in Königsberg/Neumark (Chojna), in: Jahrbuch für Branden-
burgische Landesgeschichte, Bd. 58, 2007, S. 24–58. – Gahlbeck/Schumann: Quartschen (wie 
Anm. 12), S. 994f. – Schmook, Reinhard: Erfahrungen beim Wiederaufbau der Marienkirche in 
Chojna-Königsberg/Neumark, in: Michalka, Wolfgang; Schmook, Reinhard (Hg.): Schwierige 
Nachbarn? 300 Jahre deutsch-polnischer Nachbarschaft, Berlin 2007, S. 135–141. – Knüvener, 
Peter; Schumann, Dirk: Die Königsberger Marienkirche und ihre Kunstschätze, in: Bergstedt, 
Clemens; Heimann, Heinz-Dieter; Kiesant, Kurt; Knüvener, Peter; Müller, Mario, Winkler, 
Kurt (Hg.): Im Dialog mit Raubrittern und schönen Madonnen. Die Mark Brandenburg im späten 
Mitelalter (Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 6), Berlin 2011, 
S. 254–258. – Schumann, Dirk: Der Baumeister Hinrich Brunsberg – Backsteinarchitektur des 
späten 14. Jahrhunderts zwischen Tradition und Innovation, in: Innovation und Tradition. Hinrich 
Brunsberg und die spätgotische Backsteinarchitektur in Pommern und der Mark Brandenburg 
(Potsdamer Bibliothek östliches Europa. Kunst), hg. vom Deutschen Kulturforum östliches Europa, 
Berlin 2014, S. 40–51, hier S. 42–46.

19	 Zu Lychen vgl. Huschner, Wolfgang; Gahlbeck, Christian; Schumann, Dirk: Lychen. Priorei 
S. Johannes der Täufer (Ordo Fratrum Hospitalis S. Johannis Hierosolymitani / Ordo Melitensis / 
Johanniter), in: Huschner, Wolfgang; Münch, Ernst; Neustadt, Cornelia; Wagner, Wolfgang 
Eric (Hg.): Mecklenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Klöster, Stifte, Kommenden und 
Prioreien (10./11.–16. Jh.), 2 Bde., Rostock 2017 (im Folgenden: MKB), Bd. 1, S. 431‒441.

20	 Zur Arnswalder Pfarrkirche vgl. Jarzewicz: Gotycka architektura (wie Anm. 12), S. 125–130, 
270–271. – Gahlbeck/Schumann: Quartschen (wie Anm. 12), S. 995.

Christian Gahlbeck



111

21	 Zur Pfarrkirche von Freyenstein vgl. Gahlbeck, Christian; Holst, Jens Christian; Szczesiak, Rainer: 
Mirow. Kommende S. Maria, S. Johannes der Täufer (Ordo Fratrum Hospitalis S. Johannis Hiero-
solymitani / Ordo Melitensis / Johanniterorden), in: MKB, Bd. 1, S. 481–541, hier: S. 488, 497, 506. 

‒ Zur Übertragung der Pfarrkirchen in Arnswalde und Freyenstein an die Johanniter vgl. Urkunde 
von 1309 Februar 28, Originaltranssumt von 1361 Juli 15, Brandenburgisches Landeshauptarchiv, 
Potsdam [im Folgenden.: BLHA], Rep. 9 B (Johanniterorden), U 154; Druck: Mecklenburgisches 
Urkundenbuch, hg. v. Verein für Mecklenburgische Geschichte und Altertumskunde, 25 Bde., 
Schwerin 1863–1936 (ND: Leipzig 1977) [im Folgenden: MUB], hier Bd. 5, S. 446f., Nr. 3294.

22	 Zu Sonnenburg vgl. Berghaus: Landbuch (wie Anm. 13), Bd. 3, S. 177–181, 261–265, 543–547, 
653–656. – Winterfeld: Geschichte (wie Anm. 13), S. 690–727. – Freier, Wilhelm: Das Land 
Sternberg. Brandenburgische Geschichte mit besonderer Berücksichtigung der Neumark. Nach Ur-
kunden bearbeitet, Zielenzig 1892, S. 19, 156f., 219, 241f., 257, 284f., 363f., 386–388. – Herrlich, 
Karl: Das Ordensschloß in Sonnenburg, in: Herrlich, Carl [Hugo]: Die Balley Brandenburg des 
Johanniter-Ordens von ihrem Entstehen bis zur Gegenwart und in ihren jetzigen Einrichtungen. 
Nach dem Tode des Verfassers vervollständigt vom Ordensbureau, Berlin 41904, S. 146–159. – 
van Niessen: Sonnenburg (wie Anm. 13), pass. – Müller, Ferdinand: Die Reformation in der 
Neumark, Landsberg/W. 1917, S. 16–21, 59. – Rubow, Otto: Beiträge zur Geschichte der Stadt 
Sonnenburg. Aus Akten und sonstigen Aufzeichnungen gesammelt von O.R., Bürgermeister, 
Bd. 4, Sonnenburg 1923. – Kubach, Hans Erich: Die Kunstdenkmäler des Kreises Oststernberg 
(Bau- und Kunstdenkmäler des deutschen Ostens, Reihe B [Ostpreußen], Bd. 3), Stuttgart 1960, 
S. 185–230. – Beck/Enders/Braun: Übersicht (wie Anm. 13), Bd. 1, S. 490–504, 540ff. – Rödel, 
Walter Gerd: Das Großpriorat Deutschland des Johanniter-Ordens im Übergang vom Mittelalter 
zur Reformation anhand der Generalvisitationsberichte von 1494/95 und 1540/41, Köln 21972, 
S. 436f. – Clark, Robert M.: The Evangelical Knights of St. John – a history of the bailwick of 
Brandenburg of the Knightly Order of St. John of the Hospital at Jerusalem, known as the Johan-
niter Order, Dallas 2003, S. 16f. – Nekanda-Trepka, Janusz: Średniowieczne Początki Zamku 
Pojoannickiego w Słońsku [Die mittelalterlichen Anfänge des ehem. Johanniterschlosses in Son-
nenburg], in: Glińska, Maria; Kroman, Krystyna; Makała, Rafał (Hg.): Terra transoderana. 
Sztuka Pomorza nadodrzańskiego i dawnej Nowej Marchii w średniowieczu. Materiały z semina-
rium naukowego poświęconego jubileuszowi 50-lecia pracy w muzealnictwie szczecińskim Zofii 
Krzymuskiej-Fafius, 7-8 czerwca 2002 [Terra transoderana. Die Kunst der Oderregion Pommerns 
und der ehemalien Neumark im Mittelalter. Materialien der wissenschaftlichen Tagung anlässlich 
des 50jährigen Arbeitsjubiläums von Zofia Krzymuska-Fafius im Stettiner Museenwesen], Szczecin 
2004, S. 161–172. – Dellingshausen, Friedrich Adolf Freiherr von: Sonnenburg, in: Unter dem 
achtspitzigen Kreuz. Aus der Arbeit des Johanniterordens, Bd. 2, 2005, S. 4–34. – Schumann, 
Dirk: Sonnenburg / Słońsk (Schlösser und Gärten der Neumark / Zamki i ogrody Nowej Marchii, 
Bd. 2), Berlin 2006. – Ders.: Schloss und Kirche der Johanniter in Sonnenburg, in: Jaworski, 
Edward u. a. (Hg.): Die Johanniter und ihr Herrenmeister Johann Moritz von Nassau-Siegen 
(1604–1679), Materialien aus der wissenschaftlichen Konferenz organisiert von der Deutsch-Pol-
nischen Gesellschaft Educatio Pro Europa Viadrina und Stiftung Brandenburg, Gorzów Wlkp. 
9. Oktober 2004, Gorzów Wielkopolski 2006, S. 151–168. – Gahlbeck, Christian; Gebuhr, Ralf; 
Schumann, Dirk: Sonnenburg (Słońsk). Johanniter-Ordensschloß, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, 
S. 1148–1175. – Gahlbeck: Lagow (wie Anm. 13), S. 290–208 et pass.

23	 Zur Komturei Grüneberg vgl. [N. N.], Beschreibung des Ordens-Amts Grüneberg in der Neumark, 
in: Preußisch-Brandenburgische Miscellen, Bd. 1, 1804, S. 177–187. – Winterfeld: Geschichte 
(wie Anm. 13), S. 700–708, 778–779. – Melcher, Ernst Eduard: Geschichte der nordwestlichen 
Neumark. Aus amtlichen Quellen bearbeitet, Frankfurt/O. 1894, S. 112–134. – Mollwo, Ludwig: 
Markgraf Hans von Küstrin, Hildesheim/Leipzig 1926, S. 54f., 106–110, 118–125, 371f., 400, 443, 
467, 471, 488, 506f. – Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 50f., 58f., 72–87. – 
Słomiński, Maciej: Golice. Kościół filialny pw. św. Jakuba ap. [Grüneberg. Filialkirche St. Jacob], 
Szczecin (Masch. Manuskript in der Behörde des WKZ) 2004. – Gahlbeck, Christian: Grüneberg 
(Golice). Kommende des Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 551–559. – Rymar, 
Edward: Z dawnych dziejów przyodrzańskiej Nowej Marchii (Zur alten Geschichte der an der Oder 
gelegenen Neumark) (Terra incognita 2), Chojna 2012, S. 183–189. – Gahlbeck, Christian: Od 
dóbr rycerzy rozbójników do komandorii joannitów. Historia Golic w XV w. [Vom Raubritter-
gut zur Johanniter-Kommende. Zur Geschichte von Grüneberg (Golice) im 15. Jahrhundert], in: 

Eine Ballei wird evangelisch



112

Friedland und Schenkendorf (Sękowice) hinzu, die allerdings nicht zu Komtureien 
erhoben, sondern als Kammerämter des Generalpräzeptors von weltlichen Amtshaupt-
leuten verwaltet wurden.24 Von den 40 johannitischen Stätten in der Ballei lagen um 
1360 mithin sechs Komtureien, eine Priorei und sieben Stadtkirchen, davon drei dem 
Präzeptor unmittelbar unterstehende, in der Mark Brandenburg.25 

Dieses Verhältnis zeigt deutlich, dass der Johanniterbesitz in der Mark – wie in der 
ganzen Ballei ‒ auf zwei Standbeinen stand, zum einen den eher ruralen Komtureien 
und zum anderen den Stadtkirchen unter Johanniterpatronat. Es deutet auch an, wie 
wichtig die Stadtkirchen für den Orden waren. Die Niederlassungen der Johanniter 
im europäischen Abendland waren ja hauptsächlich gegründet worden, um Gelder 
für den Kampf des Ordens gegen den Islam im Mittelmeerraum zu akquirieren. Für 
diesen Zweck eigneten sich städtische Pfarr- und Hospitalkirchen besonders, weil 
man hier durch Predigten werben und durch Kollekten und geistliche Stiftungen 
in größerem Umfang Gelder einholen konnte. Dass die Stadtkirchen der Johanniter 
von der Forschung bisher stark vernachlässigt wurden, liegt sicherlich vor allem an 
der Perspektive der älteren Forschung auf die Geschichte der Ballei, die von den 
Verhältnissen im Herrenmeistertum zu Sonnenburg in der Neuzeit ausging, als die 
Johanniter fast alle ihre Stadtkirchen bereits verloren hatten.26

Zwei der genannten Gotteshäuser besaßen die Ordensritter schon vor der Re-
formation nicht mehr: Durch die Eroberung von Tempelburg durch Polen noch im 
14. Jahrhundert verlor die Ballei mit der dortigen Komturei auch die Stadtkirche von 
Tempelburg. Wann ihr dagegen die Pfarrkirche in Freyenstein abhanden kam, lässt 
sich aus den Quellen nicht genauer bestimmen. Im Jahr 1362 wurde die Kirche der 
Komturei Mirow in Mecklenburg inkorporiert.27 1438 erschien dann bei einem Bal-

Migdalski, Paweł (Red.): Cedynia i okolice poprzez wieki [Zehden und Umgebung im Wandel der 
Zeiten], hg. von der Stowarzyszenie Historyczno-Kulturalne »Terra Incognita« und dem Instytut 
Historii i Stosunków Międzynarodowach der Universität Szczecin (Terra Incognita 6), Chojna/
Szczecin 2013, S. 149–160 (poln. Übers.: Barbara Grunwald-Hajdasz), mit dt. Zusfass. S. 321.

24	 Zu den Ordensämtern Friedland und Schenkendorf vgl. van Niessen, Sonnenburg (wie Anm. 13), 
S. 17, 25–40, 47f., 94–98, 135–140. – Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 76, 
81–87, 114, 117f., 128–142, 160–163, 223–227, 241–244. – Gebuhr, Ralf: Die Johanniter-Or-
densämter Friedland und Schenkendorf in der Niederlausitz, in: Gahlbeck/Gebuhr/Schumann: 
Sonnenburg (wie Anm. 22), S. 1155f.

25	 Um 1475: sieben Komtureien, das Schloss in Sonnenburg, die Prioreien Lychen und Tempelhof 
und sieben Stadtkirchen.

26	 Zur Problematik der Darstellung der Ordensgeschichte der Johanniter durch Rückprojizierung 
neuzeitlicher Verhältnisse ins Mittelalter vgl. Sarnowsky, Jürgen: Die mittelalterliche Ballei Bran-
denburg der Johanniter: Rezeption und Wirklichkeit, in: Nowak, Zenon Hubert; Czaja, Roman 
(Hg.): Vergangenheit und Gegenwart der Ritterorden: die Rezeption der Idee und die Wirklichkeit 
(Ordines militares – Colloquia Torunensia Historica, Bd. 11), Toruń 2001, S. 165–182, hier S. 171f.

27	 Vgl. Urkunde von 1362 April 24, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, U 155; Druck: 
Codex diplomaticus Brandenburgensis. Sammlung der Urkunden, Chroniken und sonstigen 
Quellenschriften für die Geschichte der Mark Brandenburg und ihrer Regenten, hg. von Adolph 
Friedrich Riedel, 1.–4. Hauptabteil., 41 Bde., Berlin 1838–69 (im Folgenden: CDB), hier 1.3, 
S. 394, Nr. 97; MUB 15, S. 178f., Nr. 9028. – Dazu vgl. Gahlbeck/Holst/Szczesiak: Mirow 
(wie Anm. 21), S. 388, 397, 406.

Christian Gahlbeck



113

leikapitel neben dem Komtur von Mirow auch der Pfarrer von Freyenstein28, so dass 
die Unterordnung von Freyenstein unter Mirow offenbar keinen längeren Bestand 
hatte. Nach 1438 reißen die Quellen ab. Erst 1542 ist aus der Visitationsmatrikel 
für Freyenstein zu erfahren, dass das Patronatsrecht sich damals in den Händen der 
Adelsfamilie von Rohr befand. Vom ehemaligen Johanniterbesitz dieser Kirche finden 
sich dort keinerlei Spuren mehr.29 

Die städtische Pfarrkirche St. Johannis in Werben in der Altmark gehörte den 
Johannitern seit ihrer Entstehung und war der Kommende Werben inkorporiert, die 
dort dauerhaft, nachweislich mindestens bis in die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts 
hinein, einen ihrer Priesterbrüder als Pfarrer einsetzte. Darüber hinaus versahen im 
Mittelalter noch sechs weitere Ordenspriester der Johanniter Dienste in der Johannis-
kirche30, und obwohl in der ganzen Ballei und auch darüber hinaus schon um 1367 
ein deutlicher Priestermangel beklagt wurde, gelang es in Werben offenbar, diese 
Zahl an Priesterbrüdern bis in die Reformationszeit zu behaupten. Noch um 1542 
berichtete der Rat an die kurfürstlichen Visitatoren, »daß der Komptor von alters her 
die Kirchen mit Predigen, Messehalten und allen Ceremonien versorgen und versehen, 
so hat er dazu sechs Kreuzherren und zwei Kaplane gehalten, die solche Aemter in der 
Kirche bestellet ohne einiges Zutun oder Hülfe des Rats oder Gemeinde«.31 Die vom 
Komtur berufenen Kapläne waren Weltgeistliche, ebenso die Vikare und Altaristen, 
die an den in der Pfarrkirche befindlichen Altären Vigilien und Messen hielten und 
für die Memoria der Altar- und Messstifter sorgten, die von ihren Patronen für ihr 
Amt vorgeschlagen wurden, in das sie vom Bischof von Halberstadt investiert wurden. 

28	 Vgl. Urkunde von 1438 Mai 21, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, U 256. Die 
Urkunde, mit der man eine Vereinbarung mit den geschickten Ordensvisitatoren für Deutschland, 
Böhmen und Ungarn traf, führt als Vertreter der Ballei auf: den Generalpräzeptor Nickel von 
Thierbach, die Komture Nickel von Colditz zu Lagow, Heinrich von Redern zu Werben, Bernd 
Bruker zu Lietzen, Peter Mund zu Wildenbruch, Kurt von Redern zu Süpplingenburg, Konrad 
(von) Burkersdorf zu Schwiebus (dieser war eigentlich weder Ordensbruder noch Komtur, sondern 
nur amtierender Hauptmann von Schwiebus), Walter von Walsleben zu Mirow, Hans von Gün-
tersberg zu Zachan und Michael Sack zu Nemerow, die Pfarrer und Prioren Bernd Schönewald 
zu Arnswalde (Pfarrer), Georg Krüger zu Braunschweig (Prior), Godeke Rodetideke zu Stargard 
(Pfarrer), Nikolaus Torchill zu Groß Eichsen (Prior), Caspar Schilling zu Königsberg/Nm. (Pfarrer), 
Matheus Smed zu Schlawe (Pfarrer), Johann Lichtemaker zu Lychen (Prior) und, an letzter Stelle, 
Johann Grote, Pfarrer zu Freyenstein.

29	 Vgl. Herold, Victor (Bearb.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und -Register 
des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Bd. 1: Die Prignitz (Veröff. der Historischen Kommission für 
die Provinz Brandenburg und die Reichshauptstadt Berlin 4), Berlin 1928, S. 178–180.

30	 Vgl. Urkunde von 1425 Dezember 9, Ausfertigung: Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz 
[im Folgenden: GStA PK] Berlin, VII. HA, Allgemeine Urkundensammlung, Nr. 40; Druck: CDB 
1.6, S. 51, Nr. 73. Dazu vgl. Partenheimer/Knüvener: Werben (wie Anm. 9), S. 1291.

31	 Eingabe des Werbener Rates an die Visitatoren von [1542 vor Oktober 28], in: Müller, Julius; 
Parisius, Adolf (Hg.): Die Abschiede der in den Jahren 1540–1542 in der Altmark gehaltenen ersten 
General-Kirchen-Visitation. Mit Berücksichtigung der in den Jahren 1551, 1578–1579 und 1600 
gehaltenen Visitationen, Bd. 2.4: Magdeburg, Salzwedel 1889–1929, S. 400. – Dazu vgl. Wolle-
sen, Ernst: Chronik der altmärkischen Stadt Werben und ihrer ehemaligen Johanniter-Komturei, 
Werben/Elbe 1898, S. 94f.

Eine Ballei wird evangelisch



114

Neben der Pfarrkirche32 existierten in Werben drei Hospitäler, das Heiliggeist-Hos-
pital (seit 1313)33, St. Gertrauden (seit 1424, Kapelle seit 1461)34 und St. Georg (seit 
1481)35, an deren Stiftungen sowohl der Rat als auch die Johanniter beteiligt waren. 
Während das Messamt im Heiliggeisthospital einem Priesterbruder des Ordens oblag36, 
waren in den beiden anderen Hospitälern Weltgeistliche hierfür zuständig, die von 
der Stadt und der Komturei gemeinsam bzw. vom Rat allein präsentiert wurden.37 
Bis um 1536/37 scheint die Zahl der Johanniter-Priester bei sieben gelegen zu haben. 
Als jedoch Kurfürst Joachim I. ein neues Kollegiatstift am Berliner Schloss gründete, 
traten zwei Priester aus Werben aus dem Orden aus und wurden Stiftsherren am 
Cöllner Kollegiatstift. Den Johannitern blieb auf ihrem Balivialkapitel zu Quart-
schen im Januar 1538 nur übrig, die Übertritte als beklagenswert festzustellen.38 Als 
Thomas Runge zwei Jahre später sein Amt als Komtur von Werben antrat, fand er 
außer dem Pfarrer nur noch fünf Ordensgeistliche in Werben vor, was er 1542 den 
Visitatoren wahrheitsgemäß schilderte.39 Durch den Verlust der beiden Brüder stand 
das Heiliggeisthospital seit 1536/37 ohne Priester da und verwaiste. Als 1538 oder 
1539 auch der Pfarrer von Werben aus seinem Amt schied – es ist unbekannt, ob er 
starb oder sein Amt aufgab ‒, nutzte dies der Rat dazu aus, mit Antonius Brinkmann 
einen evangelischen Prediger und einen Kaplan zu berufen, ohne hierfür die Geneh-
migung des Komturs einzuholen. Dieser bestellte seinerseits ebenfalls einen Pfarrer 
und einen Kaplan, die wohl beide Weltgeistliche waren. Während der vom Komtur 
berufene Pfarrer in der Stadtkirche tätig war, predigte Brinkmann zunächst in der 
verwaisten Heiliggeist-Kapelle.40 Aber noch vor der Werbener Kirchenvisitation von 
1542 wechselte er in die Pfarrkirche über, so dass das Hospital leerstand und schließ-
lich 1541/42 profaniert wurde; es diente seitdem als Kornhaus.41 

32	 Zur Werbener Pfarrkirche vgl. Wollesen, Ernst: Stadt Werben, in: Die Kunstdenkmale der Provinz 
Sachsen, Bd. 4: Der Kreis Osterburg, bearb. von Ernst Haetge unter Mitwirkung von Hans Feldt-
keller und Ernst Wollesen, Burg bei Magdeburg 1938, S. 344–386, hier S. 355–379. – Parten-
heimer/Knüvener: Werben (wie Anm. 9), S. 1297–1298. – Partenheimer: Johanniterkommende 
(wie Anm. 9), S. 197–201. – Knüvener, Peter; Schumann, Dirk: Die Werbener Johanniskirche 
und ihre mittelalterliche Ausstattung, in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie 
Anm. 3), S. 357–396.

33	 Zum Heiliggeisthospital und seiner Kapelle vgl.: Wollesen: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 353–
354. – Partenheimer/Knüvener: Werben (wie Anm. 9), S. 1295f.

34	 Zum Gertraudenhospital und seiner Kapelle vgl.: Wollesen: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 353. – 
Partenheimer/Knüvener: Werben (wie Anm. 9), S. 1295f.

35	 Zum St.-Georgs-Hospital und seiner Kapelle vgl.: Wollesen: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 352f. – 
Partenheimer/Knüvener: Werben (wie Anm. 9), S. 1295f.

36	 Vgl. Urkunde von 1313 März 8, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 67; CDB 1.6, 
S. 22, Nr. 25.

37	 Vgl. für das Gertraudenhospital die Urkunden von 1424 Oktober 3, CDB 1.6, S. 413ff., Nr. 24, und 
von 1461 Februar 24 und 26, CDB 1.6, S. 423f., Nr. 41f. Für das Georgshospital vgl. die Urkunde 
von 1483 Februar 25, CDB 1.6, S. 429f., Nr. 50, und CDB 1.6, S. 70, Nr. 100.

38	 Vgl. Bütow, Hans: Zur Reformationsgeschichte der Stadt Königsberg (Die Neumark. Jahrbuch 
des Vereins für Geschichte der Neumark 14), Landsberg/W. 1943, S. 19f. und 80, Anm. 20.

39	 Vgl. Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 400.
40	 Vgl. Wollesen: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 354, 360.

Christian Gahlbeck



115

Die doppelte Berufung von Pfarrern führte schnell zum Streit zwischen der Stadt 
und den Johannitern, der erst im Oktober 1542 von den kurfürstlichen Visitatoren 
entschieden wurde. In einem Vertrag vom 28. Oktober 1542 trat Thomas Runge die 
Pfarre und alle Anrechte der Komturei an der Kirche an den Rat der Stadt ab, der 
fortan das Patronatsrecht über das Pfarramt in Werben innehatte.42 Der vom Komtur 
berufene Pfarrer und der Kaplan wurden mit Geld abgefunden.43 Gleichzeitig zogen 
sich auch alle fünf Ordenspriester aus der Werbener Pfarrkirche in die Komturei 
zurück. Die Visitatoren hatten jegliche weitere Tätigkeit dieser Priester abgelehnt. Im 
Visitationsabschied führten sie hierzu aus, dass es sich »nunmehr, weil den Priestern 
eheliche Weiber zu nehmen wiederum freisteht, schwerlich, ja gar nicht hat leiden, 
noch schicken wollen«, dass diese weiterhin ihre kirchlichen Ämter ausübten und vom 
Komtur hierfür versorgt wurden.44 Ihr weiteres Schicksal ist mit einer Ausnahme un-
bekannt. Lediglich der Priester Joachim Moller, der an einer der zur Pfarre gehörenden 
Renten einen Anteil als Leibrente hatte, behielt diese auch nach der Abtretung; die 
Visitatoren ordneten an, dass ihm die Rente fortan auf Lebenszeit aus dem Kirchen-
kasten gezahlt werden sollte.45 Mit dem Übergang der Pfarre gingen den Johannitern 
auch sämtliche Einnahmen aus Zins- und Renteneinkünften, Kollekten46, Spenden 
und Memoriengeldern47 verloren, die fortan in den gemeinen Kasten flossen.48 Die 

41	 Vgl. Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 415. – Wollesen: Stadt Werben (wie Anm. 32), 
S. 354.

42	 Vgl. Urkunde von 1542 Oktober 28, Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt Magdeburg, Rep. U 21 
III: Städte der Altmark: 9. Werben, Nr. 3; Druck: Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), 
S. 398–400.

43	 Vgl. Urkunde von 1544 April 8, CDB 1.6, S. 81, Nr. 113.
44	 Visitationsabschied von 1542, Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 398.
45	 Vgl. Urkunde von 1542 Oktober 28 (wie Anm. 42).
46	 Zu den Kollekten zählten, wie aus dem Visitationsregister vom 28. Oktober 1542 hervorgeht, auch 

Hauskollekten, deren Einkünfte gänzlich dem Komtur bzw. der Komturei zustanden. Diese Haus-
kollekte war inzwischen vom Rat der Stadt übernommen worden, der sie von jedem Haus fordern 
ließ. Hierdurch sanken die Einkünfte aus den Kollekten allerdings von früher 15 Mark auf ca. 10 
Gulden: »Dagegen hat ein jeder Comptor alle u. jede Offertorie, so in der Pfarre gefallen, zu sich 
genommen, welches von alters auf die 15 Mk. soll getragen haben, jetzt aber soll es über 10 Gulden, 
da es der Rat von Haus zu Haus fordern lässet, nicht tragen.« Müller/Parisius: Abschiede (wie 
Anm. 31), S. 414.

47	 Im Visitationsregister vom 28. Oktober 1542 sind nur sieben Memoriengelder für acht Verstorbene 
verzeichnet, die von Bürgern der Stadt Werben gegeben wurden. Unter diesen befand sich nur eine 
Memorie für einen Johanniter, nämlich für den verstorbenen ehemaligen Komtur von Werben 
Joachim von Kleist. Die übrigen Memorienstiftungen betrafen Angehörige des Stadtpatriziats wie 
z. B. Kersten Paris sowie Geistliche aus Werbener Bürgerfamilien, die Säkularpriester in Werben 
(Albrecht Bunger, Mathis Curd) oder Kanoniker in Halberstadt (Nikolaus Garlipp) oder Lübeck 
waren (Baltzer Paris, Johannes Curd). Ältere Memorienstiftungen, insbesondere von Johannitern, 
wurden in das Visitationsregister nicht aufgenommen. Vgl. Müller/Parisius: Abschiede (wie 
Anm. 31), S. 428.

48	 Vgl. Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 417–419, 421–428. Wie die Visitatoren die 
Zukunft der 1½ Hufen regelten, die der Komtur für das von ihm bis dahin regelmäßig praktizierte 
Reichen der letzten Ölung an die Kranken und die sonntägliche Salzweihe in der Pfarrkirche von 
der Stadt erhalten hatte, die der Rat in seiner Eingabe von 1542 aufführte (vgl. Müller/Parisius: 
Abschiede [wie Anm. 31], S. 401), ist in den Visitationsunterlagen nicht überliefert.

Eine Ballei wird evangelisch



116

Almosenspenden an die Armen, die die Komturei bis dahin regelmäßig ausgegeben 
hatte, wurden vom Rat von Werben übernommen.49 

Da es neben der Pfarrkirche keine eigene Komtureikapelle gab ‒ die angebliche 
Lambertikapelle ist ein mittelalterlicher Profanbau50 ‒, mussten der Komtur und die 
Ordensbrüder von Werben, zu denen bald auch ihre Ehefrauen und Kinder hinzukamen, 
für den Gottesdienstbesuch weiterhin die Stadtkirche nutzen, ohne in irgendeiner 
Form auf den Gottesdienst Einfluss nehmen zu können. In den ersten Jahren nach 
1542 dürften sie sich vermutlich weiterhin im Chorgestühl niedergelassen haben, das 
seit der Gründung für die Johanniter der Komturei Werben reserviert war. Knapp 
vierzig Jahre später kam es jedoch hierüber zu einem Streit des damaligen Komturs 
mit dem Rat und den Kirchenvätern, die das Gestühl aus dem Chor entfernen wollten. 
Im Visitationsabschied von 1581 gestatteten die Visitatoren dem Komtur schließlich, 
für sich und seine Gemahlin unter der Orgel eine mannshohe Loge zu errichten. Der 
Komtur wurde jedoch angewiesen, was Renlichs u. Ansehnlichs zu bauen und darom 
die Passion u. christliche Figuren aus der Bibel mit Oelfarben malen zu lassen.51

Die Pfarrkirche von Lychen erwarben die Johanniter im Jahr 1302.52 Während 
sie in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts mit den Komtureien in Gardow und 
Nemerow verbunden war, wurde sie in der Mitte des Jahrhunderts zu einem eigen-
ständigen Ordenshaus, das von einem Prior der Johanniter geleitet wurde.53 Es ent-
stand ein kleiner Konvent aus drei Priesterbrüdern, zu dem neben dem Prior noch 
zwei Terminarier zählten.54 Das Priorenamt dieses Konvents war in der Regel mit 
dem des Pfarrers der Stadtkirche in Personalunion verbunden, aber nicht alle Pfarrer 
von Werben bezeichneten sich als Prioren. Sie nahmen jedoch mehr oder minder 
regelmäßig an den Balivialkapiteln der Ballei teil, so zum Beispiel noch am Kapitel 

49	 Vgl. Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 411, 420. Die vom Komtur persönlich vor-
genommene jährliche Bierspende für die Armen am Johannistag, für die er ½ Hufe erhalten hatte, 
fiel nach der Übernahme der Pfarrkirche durch den Rat fort. Vgl. ebd., S. 401.

50	 Vgl. Schmitt, Reinhard; Tebruck, Stefan: Die Johanniterkomturei in Werben an der Elbe, in: 
dies.: Jenseits von Jerusalem. Spuren der Kreuzfahrer zwischen Harz und Elbe. Begleitheft zur 
Sonderausstellung »Saladin und die Kreuzfahrer« im Landesmuseum für Vorgeschichte in Halle, 
Halle/S. 2005, S. 66–71, hier S. 71. – Frommhagen, Ulf: Die Stellung der Elbburg Tangermünde 
innerhalb der altmärkischen Burgenlandschaft vom 9. bis 12. Jahrhundert, in: Burgen und Schlösser 
in Sachsen-Anhalt. Mitteilungen der Landesgruppe Sachsen-Anhalt der Deutschen Burgenver-
einigung, Bd. 17, 2008, S. 38–91, hier S. 50. – Partenheimer: Die Johanniterkommende Werben 
(wie Anm. 9), S. 196f. mit Anm. 122. – Knüvener/Schumann: Die Werbener Johanniskirche 
(wie Anm. 32), S. 357–361.

51	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 408.
52	 Vgl. Urkunde von 1302 Januar 30, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 48; 

CDB 1.13, S. 101f., Nr. 108; MUB 5, S. 51, Nr. 2781. Dazu vgl., auch im Folgenden: Huschner/
Gahlbeck/Schumann: Lychen (wie Anm. 19), S. 347–355.

53	 Vgl. Huschner/Gahlbeck/Schumann: Lychen (wie Anm. 19), S. 348f.
54	 Vgl. Urkunde von 1342 Dezember 17, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 10 B: Zisterzienserkloster Him-

melpfort, U 47; CDB 1.13, S. 103f., Nr. 111, und den Kirchenvisitationsabschied für Lychen von 
1543 Juli 20, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), X. HA, Rep. 16, Nr. 163 (Kirchenvisitationsprotokolle 
und -abschiede der Kurmark. Abschriften von Victor Herold, Bd. 4/3: Östliche Mittelmark), Teil 2, 
S. 371–376, hier S. 372, und die Vorbemerkung Herolds ebd., S. 369f. – Dazu vgl.: Huschner/
Gahlbeck/Schumann: Lychen (wie Anm. 19), S. 349.

Christian Gahlbeck



117

zu Quartschen von 1527, auf dem Veit von Thümen zum Generalpräzeptor der Ballei 
bestimmt wurde, der dieses Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1544 ausübte.55 Sechs 
Jahre nach seiner Wahl jedoch schloss der Präzeptor einen Vertrag mit dem Rat der 
Stadt Lychen, der letzterem die freie Pfarrerwahl für die Stadtkirche zusicherte. Im 
Gegenzug sicherte der Rat dem Orden zu, das auf der Pfarrkirche lastende Respons-
geld auf eigene Kosten nach Frankfurt/Main zu bringen und dort dem Vertreter des 
Großpriors der Johanniter-Provinz Alemannia auszuhändigen.56 Sehr wahrschein-
lich nutzte der Rat diesen Vertrag zur Einführung der Reformation in der Stadt, 
wenn auch nicht sofort, sondern erst nach dem Tod des noch amtierenden Inhabers 
der Pfarrstelle. Dessen Aufgaben wurden wahrscheinlich noch zu dessen Lebzeiten 
stellvertretend von einem Kaplan wahrgenommen, dem in der Kirchenvisitation für 
Lychen vom 20. Juli 1543 erwähnten Joachim Schnel, den die Vistatoren damals in 
seinem Amt beließen, der ein Anhänger der Reformation war oder ihr zumindest 
aufgeschlossen gegenüberstand.57 Die beiden Terminarier durften im Pfarrhaus woh-
nen bleiben, nahmen aber seit 1543 kein Amt an der Pfarrkirche mehr wahr. Den 
Visitatoren war der Vertrag von 1533 offenbar unbekannt, im Visitationsabschied und 
dem dazugehörigen Register finden sich keine Hinweise darauf, dass er ihnen vorlag. 
Im Gegenteil: Sie warfen dem Generalpräzeptor vor, die Lychener Pfarrstelle nach 
dem Tod des letzten Pfarrers unbesetzt gelassen zu haben, so dass schließlich Kur-
fürst Joachim II. auf Antrag des Stadtrats einen neuen Pfarrer von Lychen ernennen 
musste, um der Vakanz abzuhelfen. Sie ordneten daher an, dass künftig stets der Kur-
fürst oder stellvertretend der zuständige Superintendent den jeweiligen Amtsinhaber 
der Pfarre in Lychen ernennen sollte.58 Durch den Vertrag von 1533 existierte der 
kleine Lychener Konvent nur noch nominell, auf dem Papier. Es ist zweifelhaft, ob 
der Stadtrat der Zahlung des Responsgeldes an die Johanniter dauerhaft nachkam. 
Schon 1543 gab es Probleme.59 Im Jahr 1557 wurden auf Anordnung der Kirchen-
visitatoren die Zahlungen an den Orden gänzlich eingestellt60; damit war Lychen als 
Ordensniederlassung für die Johanniter endgültig verloren.

Auch die beiden Stadtkirchen von Königsberg/Nm. und Arnswalde konnten die 
Johanniter über die Reformation hinweg nicht behaupten. Die Arnswalder Pfarrkirche 

55	 Vgl. Urkunde von 1527 Januar 22, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 432. Da-
rüber hinaus war die Priorei Lychen mindestens einmal Versammlungsort für das Balivialkapitel, 
nämlich im Jahr 1357. Vgl. Huschner/Gahlbeck/Schumann: Lychen (wie Anm. 19), S. 349.

56	 Vgl. Urkunde von 1533 Januar 25, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 447. – 
Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 65.

57	 Vgl. den Kirchenvisitationsabscheid von 1543 Juli 20 (wie Anm. 54), S. 372.
58	 Vgl. ebd., S. 371.
59	 Im Visitationsregister von 1543, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), X. HA, Rep. 16, Nr. 163 (wie 

Anm. 54), S. 376–387, hier S. 377, ist vermerkt, dass der Komtur von Nemerow dem Pfarrer diesem 
zustehende Einkünfte aus Dabelow vorenthielt, nachdem die vom Generalpräzeptor regelmäßig 
von der Pfarre geforderten vier Gulden eine gewisse Zeitlang nicht bezahlt wurden.

60	 Vgl. die ergänzende Bemerkung der Visitatoren von 1557 zum Visitationsregister von 1543, ebd., 
S. 377, die zu den Responszahlungen ad conservationem ordinis lakonisch hinzufügten: Die bekompt 
er nit.

Eine Ballei wird evangelisch



118

erwarben sie zusammen mit Freyenstein im Jahr 1309, die Marienkirche in Königsberg 
übernahmen sie als Erben der Templer zwischen 1312 und 1318. In beiden Kirchen 
wurde das Pfarramt offenbar spätestens seit der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts 
durchgehend mit Ordensbrüdern besetzt, die wiederholt auch stimmberechtigt an 
Balivialkapiteln teilnahmen.61 Daneben existierten an beiden Kirchen, wohl ähnlich 
wie in Lychen, kleine Konvente mit einer unbekannten Zahl an Priesterbrüdern, über 
die bisher noch nicht hinreichend geforscht worden ist.62 So ist auch unbekannt, ob 
es diese Konvente in den 30er Jahren des 16. Jahrhunderts noch gab. Leider sind 
die Kirchenvisitationsprotokolle der Neumark aus der Reformationszeit nicht erhal-
ten; zudem ist das Königsberger Stadtarchiv 1945 zerstört worden, und durch den 
Archivbrand im Magazin des Geheimen Staatsarchivs in Berlin von 1945 ist auch das 
letzte johannitische Zeugnis über die Reformationsvorgänge an beiden Kirchen, ein 
Protokoll des Balivialkapitels zu Quartschen vom 29. Januar 153863, verbrannt; man 
muss sich daher mit dem Bericht von Hans Bütow begnügen, der dieses Protokoll 
für seine Reformationsgeschichte von Königsberg herangezogen hat.64 Danach war 
der Pfarrer von Arnswalde, wohl 1537, evangelisch geworden, hatte sein Ordens-
gewand abgelegt, den Orden verlassen, eine Frau geehelicht und war aus der Stadt 
fortgezogen. Die Johanniter fassten im Januar 1538 den Beschluss, den Priester als 
Apostaten gefangennehmen und nach den Statuten des Ordens bestrafen zu lassen, 
sofern man seiner habhaft wurde. Gleichzeitig trugen sie dem Komtur von Zachan 
und dem Pfarrer von Stargard auf, den Rat von Arnswalde zu bitten, die Pfarre »in 
Gewahrsam zu nehmen«, ein Bestandsverzeichnis aufzustellen und sie als Eigentum 
des Ordens zu hüten.65 Die Frage der Neubesetzung der Pfarrstelle wurde erst nach 
der offiziellen Einführung der Reformation in der Neumark durch Hans von Küstrin 
zu Ostern 1538 geregelt. Dabei scheint der Landesherr sich unmittelbar eingemischt 
zu haben, möglicherweise erstmals als Patron der Ballei, in deren Belange er in der 
Folgezeit mehrfach diktatorisch eingriff. Anscheinend nötigte er den Generalpräzeptor 

61	 Die Teilnahme des Pfarrers von Arnswalde an den Balivialkapiteln der Ballei Brandenburg ist 
(nach gegenwärtigem Forschungsstand) erstmals für das Kapitel in Nemerow von 1354 Mai 19 
bezeugt, vgl. BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 124; Regest: MUB 25A, S. 384, 
Nr. 14 393. – Der erste Beleg für eine Teilnahme des Pfarrers von Königsberg liegt für das Kapitel 
in Quartschen von 1407 Juni 5 vor, vgl. CDB 1.19, S. 294, Nr. 187. Die Ausfertigung der Urkunde 
(ehemals Stadtarchiv Königsberg/Nm., Urkunden, Nr. 150) ist bei der Zerstörung des Stadtarchivs 
vernichtet worden.

62	 Vgl. vorerst: Gahlbeck/Schumann: Quartschen (wie Anm. 12), S. 995. Zum Konvent an der 
Pfarrkirche in Arnswalde vgl. die Urkunde von 1369 November 21, CDB 1.18, S. 32f., Nr. 50, zum 
Konvent in Königsberg vgl. die Urkunde von 1370 Juli 15, CDB 1.19, S. 252, Nr. 127.

63	 Die Aufzeichnungen befanden sich in einer mit »Nachrichten über die Johanniter« betitelten Akte 
im GStA (wie Anm. 30), Pr. Br. Rep. 4 B, Signatur: O 1 b (nachgewiesen im Altfindbuch von 1937). 
Die Akte enthielt mindestens zwei Protokolle von Balivialkapiteln, und zwar die vom 5. Mai 1534 
in Königsberg (S. 27ff.) und die vom 29. Januar 1538 (S. 30ff.). ‒ Vom Bestand der Pr. Br. Rep. 4 B 
sind ca. 50 % der Akten verbrannt; lediglich der Großteil der Lehnskopiare hat sich erhalten, die sich 
heute im BLHA (wie Anm. 21) befinden. Das GStA PK (wie Anm. 30) verfügt heute aus diesem 
Bestand nur noch über geringe Reste (heute: X. HA, Rep. 4 B).

64	 Vgl. Bütow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), S. 19f. und 79f., Anm. 14, 20.
65	 Vgl. ebd., S. 20.

Christian Gahlbeck



119

der Ballei Veit von Thümen dazu, den bekannten Reformator Georg Buchholzer als 
Pfarrer von Arnswalde zu präsentieren, der daraufhin auch etwa für ein Jahr dort 
Pfarrer wurde, bis er die Stadt für seine neue Aufgabe als Propst von Berlin verließ.66 
Von Thümen versuchte damals für den Orden zumindest das auf der Arnswalder 
Pfarrkirche lastende, an den Gesamtorden zu zahlende Responsgeld von fünf Gul-
den durch einen entsprechenden Vorbehalt zu retten.67 Wahrscheinlich wurden die 
Zahlungen jedoch spätestens bei der Einführung der neumärkischen Kastenordnung 
im Jahr 1540 eingestellt.68

In Königsberg war am 21. Dezember 1529 mit dem fr. Christian wahrscheinlich 
zum letzten Mal ein Ordensbruder mit dem Pfarramt an der Marienkirche bestallt 
worden, das er auf Lebenszeit erhielt.69 Dieser scheint sein Amt offenbar zumindest 
bis 1534 weitgehend ungestört ausgeübt zu haben. Am 5. Mai 1534 fand sogar ein 
Balivialkapitel der Ballei Brandenburg an der Pfarrkirche in Königsberg statt. Da-
mals scheint es in diesem Raum noch keine größeren reformatorischen Aktivitäten 
gegeben zu haben; in dem Protokoll dieses Kapitels ist nach den Ausführungen von 
Hans Bütow nichts über entsprechende Bestrebungen zu finden gewesen.70 Mit dem 
Regierungsantritt Johanns von Küstrin als Markgraf der Neumark gegen Ende 1535 
scheint sich dies jedoch schnell geändert zu haben. Auf dem Quartschener Kapitel 
vom Januar 1538 klagte der Pfarrer (vermutlich der oben genannte fr. Christian) 
über massive Bedrängungen von Seiten der Stadt, zum lutherischen Bekenntnis 
überzutreten, verbunden mit einem Entzug seiner Einnahmen. Das Kapitel beschloss 
damals, zunächst die weitere Entwicklung abzuwarten, und sicherte nur zu, wenn 
keine Änderung zum Besseren eintrete und die Stadt weiter auf die Einführung der 
Reformation bestehe, den Pfarrer in ein anderes Ordenshaus aufzunehmen und dort 
wie andere Priesterbrüder mit Unterhalt zu versorgen.71 Als dann Markgraf Hans zu 
Ostern 1538 offiziell die Reformation in der Neumark einführte, machte fr. Chris-
tian sicherlich von diesem Angebot Gebrauch. In die Frage der Neuberufung eines 

66	 Vgl. Urkunde von 1538 Juni 28, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, Nr. 1320. ‒ Dazu 
vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 66f.

67	 […] daran wir uns und unßern nachkomenden meistern und orden das jerliche gewo̊nliche respons uff 
Johannis Baptiste, als nemlich fumff gulden Rh. ganghaftiger muntztt, vorbeholden. Urkunde von 1538 
Juni 28 (wie Anm. 66).

68	 Zur neumärkischen Kastenordnung vgl. Kletke, Karl: Regesta Historiae Neomarchicae. Die Urkunden 
zur Geschichte der Neumark und des Landes Sternberg in Auszügen mitgeteilt, 3 Bde. (Märkische 
Forschungen, Bd. 10, 12, 13), Berlin 1867, 1870, 1876, hier Bd. 3, S. 97. – Mollwo: Hans von 
Küstrin (wie Anm. 23), S. 105–108. – Thoma, Walter: Markgraf Hans von Küstrin, Neudamm 1927, 
S. 40–42. – Gahlbeck, Christian: Zwischen Kurmark und Preußen. Die Neumark im 16. Jahr-
hundert, in: Jähnig, Bernhart; Kloosterhuis, Jürgen; Wagner, Wulf D. (Hg.): Preußenland und 
Preußen. Polyzentrik im Zentralstaat 1525–1945 (Tagungsberichte der Historischen Kommission 
für ost- und westpreußische Landesforschung 29), Osnabrück 2016, S. 45–87, hier S. 79f.

69	 Vgl. Urkunde von 1529 Dezember 21, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, Nr. 657: 
Lehns-, und Leibgedingbuch, 1527–1544, Bl. 19. – Bütow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), 
S. 7.

70	 Vgl. Bütow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), S. 19.
71	 Vgl. ebd., S. 20.

Eine Ballei wird evangelisch



120

Nachfolgers dürfte sich auch in diesem Fall der Markgraf persönlich eingemischt 
haben, denn der erste evangelische Pfarrer von Königsberg war niemand anderes als 
der vom Markgrafen eingesetzte Superattendent der Neumark Heinrich Hamme, der 
zusammen mit dem in Soldin amtierenden Wenzel Kielmann der Hauptreformator 
in der Neumark war!72 Auch in der Königsberger Pfarrkirche wird spätestens mit 
der Einführung der neumärkischen Kastenordnung das Ende für das Johanniterpa-
tronat und für jegliche Einkünfte finanzieller Art, damit auch für das Responsgeld 
gekommen sein, das die Ballei für die Kirche an den Gesamtorden zu zahlen hatte. 
Bis 1542 hatte die Ballei damit sämtliche unter ihrem Patronat stehende Pfarrkirchen 
in brandenburgischen Immediatstädten verloren.

In ihren drei Mediatstädten im Land Sternberg konnten die Johanniter dagegen 
das Patronatsrecht über die Stadtkirchen behaupten. Freilich bedeutete dies nicht, 
dass sie dort nach Einführung der Reformation in der Neumark noch katholische 
Ordensbrüder als Pfarrer einsetzen oder auch nur behalten durften. In Sonnenburg 
berief Generalpräzeptor Veit von Thümen noch im Jahr 1538 den evangelischen 
Prediger Johann Jakobitz zum Pfarrer der dortigen Stadt- und Ordenskirche.73 Keine 
genauen Nachrichten liegen für Lagow vor, aber auch dort sind seit 1553 evangelische 
Pfarrer überliefert74, und da der 1539 ernannte Komtur Andreas von Schlieben schon 
früh zum Luthertum übertrat, ist anzunehmen, dass dort wahrscheinlich spätestens 
um 1544/45 ein Protestant amtierte. Etwas unklar sind die Verhältnisse in Zielenzig. 
Dorthin versetzte von Thümen im Jahr 1539 den 1535 zum Pfarrer im benachbarten 
Dorf Ostrow ernannten Matthäus Bötticher, der anscheinend zwischen 1535 und 
1539 evangelisch geworden war. Bötticher übernahm dann, wohl 1544 oder 1545, 
auch das Amt des Ordensinspektors der drei unter Johanniterpatronat stehenden 
Stadt- sowie aller Dorfkirchen im Land Sternberg.75

Ebenso wie bei den drei Sternberger Mediatstädten behielt die Ballei ihre Patronats-
rechte über die Dorfkirchen aller Dörfer ihrer Komtureien. Diese waren allerdings 
seit jeher in aller Regel mit Weltgeistlichen als Pfarrern besetzt gewesen. Dort war 
die Einführung der Reformation zumeist gleichbedeutend mit der Einsetzung evan-
gelischer Pfarrer, wobei es durchaus auch vorkam, dass wie bei Matthäus Bötticher 
Pfarrer zur protestantischen Lehre übertraten und ihre Ämter behielten.

Für die Ballei hatte der Entzug ihrer Stadtkirchen in den Immediatstädten und die 
Einsetzung evangelischer Pfarrer in den Pfarrkirchen ihrer Mediatstädte und Dörfer 
zur Folge, dass alle ihre Priesterbrüder beschäftigungslos wurden. Es ist im Einzelnen 
nicht nachvollziehbar, wer und wie viele von ihnen damals selbst zum Luthertum 
übertraten, heirateten und eventuell andere bürgerliche Berufe annahmen und wer sich, 
mit Berufsverbot belegt, für den Rest seines Lebens in eine der Komtureien zurück-
zog. Das Ergebnis in der Folge der Einführung der Reformation in den Kirchen der 

72	 Zu Heinrich Hamme vgl. Bütow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), S. 23–28.
73	 Vgl. Freier, Wilhelm: Urkundliche Geschichte des Landes Sternberg, Zielenzig 1892, S. 363.
74	 Vgl. ebd., S. 364.
75	 Vgl. ebd., S. 363.

Christian Gahlbeck



121

Johanniter in Brandenburg ist jedoch eindeutig: Binnen weniger Jahre, wahrscheinlich 
bis spätestens 1550, starben die Priesterbrüder aus. Seit dieser Zeit verfügte die Ballei 
über keine Ordenspriester mehr, sondern bestand nur noch aus Adligen, die zwar nach 
mittelalterlicher Ständeauffassung dem geistlichen Stand angehörten, nach unserem 
heutigen Verständnis jedoch sämtlich Laien waren, deren geistliche Versorgung und 
Seelsorge fortan von evangelischen Pfarrern wahrgenommen wurden, die außerhalb 
des Ordens standen. Die Johanniter der Ballei Brandenburg verloren damals ihre 
bisherige spirituelle Führung. Soweit bisher erkennbar76, vermochten sie es in der 
Reformationszeit nicht, auf geistlichem bzw. spirituellem Gebiet eigene Akzente zu 
setzen. Erst bei ihrer Wiedergründung in der Mitte des 19. Jahrhunderts nach ihrer 
Aufhebung in der Zeit der napoleonischen Besetzung kam es in der Ballei zu einer 
deutlich wahrnehmbaren geistlichen Erneuerung.

Viel von den ursprünglichen Ordenszielen und -idealen war den Johannitern 
aber schon lange vor der Reformation verlorengegangen. Dies zeigte sich besonders 
deutlich am Erosionsprozess der Konvente an den Komtureien, der mit der Refor-
mation zum Abschluss kam.77 Die Zahl der Ritterbrüder in den Kommenden war 
ohnehin nicht groß. Im Jahr 1367 lebten, von den Komturen abgesehen, lediglich 
in Quartschen und im mecklenburgischen Mirow je zwölf Ordensritter, in den üb-
rigen Kommenden war die Zahl der Ritterbrüder einstellig.78 Diese Zahl nahm bis 
zur Reformation stetig ab. Mit der Vertreibung der Ritterorden aus dem Heiligen 
Land am Ende des 13. Jahrhunderts waren die Kampfhandlungen der Johanniter 
im Mittelmeerraum für die norddeutschen Ritter in weite Ferne gerückt; es dürfte 
wohl kaum einen Adligen im Raum der Ballei Brandenburg gegeben haben, der 
damals zur Unterstützung des Kampfes gegen die Sarazenen in den Orden eintrat. 
Darüber hinaus hatten die Ritterbrüder aus der Ballei weder im Gesamtorden, der 
von Franzosen und Italienern dominiert wurde, noch im Großpriorat Alemannia, in 
der Angehörige des oberdeutschen Adels das Wort führten, Karrierechancen79, und 
in der Ballei selbst konnte man nur Generalpräzeptor oder Komtur werden, wenn 
man einer der Seilschaften angehörte, die diese Ämter unter sich ausmachten.80 
Darüber hinaus betrieben die Johanniter keine Nachwuchsarbeit. Im Gegenteil: Sie 
versuchten, die Personalkosten, die die Unterhaltung der Komtureien verursachten, 
nach Möglichkeit zu reduzieren. Hierzu diente unter anderem die Festlegung von 

76	 Auf diesem Gebiet sind noch umfangreiche historische Forschungen vonnöten.
77	 Vgl. für Mecklenburg: Gahlbeck, Christian: Die mecklenburgischen Ordenshäuser der Johanniter 

im Konflikt der Ballei Brandenburg mit den Herzögen von Mecklenburg im 16. Jahrhundert, in: 
Ordines militares – Colloquiua Torunensia Historica, Bd. 22, 2017 (im Druck).

78	 Vgl. Borchardt, Karl: Soll-Zahlen zum Personalstand der deutschen Johanniter vom Jahre 1367, 
in: Revue Mabillon, Bd. 75 = n.s. Bd. 14, 2003, S. 83–113, hier S. 95.

79	 Vgl. Gahlbeck, Christian: Bernhard von Plessen. Komtur von Mirow, in: Plessen, Christian von 
(Hg.): Maueranker und Stier. Plesse / Plessen ‒ Tausend Jahres eines norddeutschen Adelsgeschlechts, 
Bd. 1, Schwerin 2015, S. 295–301, hier S. 296f.

80	 Vgl. ebd. Zu den in der Ballei existierenden Seilschaften vgl. Gahlbeck, Christian: Adlige Netzwerke 
in der mittelalterlichen Ballei Brandenburg des Johanniterordens, in: Ordines militares ‒ Colloquia 
Torunensia Historica, Bd. 20, 2015, Toruń 2016, S. 65–101.

Eine Ballei wird evangelisch



122

Sollzahlen für die Besetzung der einzelnen Ordenshäuser der Provinz Alemania von 
1367.81 In der Ballei Sachsen-Mark-Wendland-Pommern bemühte sich der General-
präzeptor Hermann von Warberg (1336/37–1371) im Rahmen seiner Strukturreformen 
deutlich um eine Verringerung der Personalkosten durch die Zusammenlegung von 
Konventen und ihre Umwandlung in kostengünstigere Prioreien oder konventslose 
Einmann-Betriebe, in denen entweder der Komtur allein (wie in Wietersheim) oder 
sogar ein von außen eingesetzter Verwalter (wie zeitweilig in Werben) für die Ge-
schicke des Ordenshauses verantwortlich war.82 Dabei schuf von Warberg mit der 
Gründung der Einmannkommende Gartow 1361/6283 einen Präzedenzfall, an dem 
sich nicht nur die Gründung der Komturei Grüneberg (Golice) im Jahr 1466 orien-
tierte84, sondern der auch als Vorbild für bestehende Kommenden diente, wie man 
diese ohne Konvente führen konnte. 

Diese Entwicklung wirkte sich vor allem auf die Zahl der Ritterbrüder in der Ballei 
aus, auf die man, soweit sie keine Leitungsämter ausübten, weitgehend verzichten konnte, 
wogegen man die Priesterbrüder für die Kirchen, die geistlichen Stiftungen und für 
Predigten zum Einwerben von Geldern für den Kampf des Ordens im Nahen Osten 
benötigte. Bereits in der Mitte des 15. Jahrhunderts scheint die Zahl an Ritterbrüdern 
in den Komtureien nur noch marginal gewesen zu sein. In den Quellen finden sich 
Hinweise auf Ordensbrüder ohne Amt nach 1450 nur noch ganz vereinzelt, und in 
Mecklenburg gab es nach 1500 keinen Johanniter mehr, der aus einer mecklenbur-
gischen Familie kam.85 Attraktiv war ein Ordensleben bei den Johannitern damals 
nur noch für Mitglieder der in der Ballei tonangebenden märkischen Geschlechter, 
die Aussichten auf die Übernahme einer Komturei oder eines anderen Amtes in der 
Ballei hatten. Dies führte dazu, dass die Konvente (außer dort, wo wie in Werben 
noch mehrere Priesterbrüder existierten) schließlich ausstarben. Die Komtureien 
wurden zu Pfründen für ihre Komture, die in ihrer Verwaltung weitgehend durch 
angestellte weltliche Kräfte unterstützt wurden. Wenn es dort außer dem Komtur 
überhaupt noch Ritterbrüder gab, dann waren dies einige wenige junge Männer, die 
in Diensten des Komturs standen. Dieser Erosionsprozess wirkte sich mittelfristig 
auch auf die Gestaltung der Komtureianlagen aus. Wo es keinen Konvent mehr gab, 
benötigte man auch keine Gebäude oder Wohnräume für die Konventsmitglieder 
mehr, sondern konnte sie anderen Zwecken zuführen. So finden sich denn in den 
Komtureiinventaren aus der Zeit nach 1530 keine Hinweise mehr auf die Existenz von 

81	 Vgl. Borchardt: Soll-Zahlen (wie Anm. 78), pass.
82	 Vgl. Gahlbeck: Strukturreform (wie Anm. 8).
83	 Vgl. ebd. Zur Komturei Gartow vgl. Dolle, Josef: Gartow – Johanniter (1360/62 bis 1438), in: 

ders. u. Mitarb. v. Knochenhauer, Dennis (Hg.): Niedersächsisches Klosterbuch. Verzeichnis 
der Klöster, Stifte, Kommenden und Beginenhäuser in Niedersachsen und Bremen von den An-
fängen bis 1810 (Veröffentlichungen des Instituts für Historische Landesforschung der Universität 
Göttingen, Bd. 56, 1–4), 4 Bde., Bielefeld 2012, hier: Bd. 2, S. 461–463, mit weiterführenden 
Literaturangaben.

84	 S. o. Anm. 23.
85	 Vgl. Gahlbeck: Ordenshäuser (wie Anm. 77).

Christian Gahlbeck



123

Konventsgebäuden oder Wohnräumen für Ordensbrüder. Als die Komture dann im 
Zuge der Reformation heirateten und Familien gründeten, wurden einige Räume in 
den Komtureiburgen und -häusern, je nach Bedarf, zu Frauen-, Mädchen- oder Jun-
genzimmern sowie zu Kammern für das von den Familien benötigte Dienstpersonal.86

Durch die Möglichkeit der Verheiratung und Familiengründung von Komturen 
kam es in der zahlenmäßigen Entwicklung der Ordensangehörigen in der Ballei nach 
1543 zu einer Trendwende. Die Komtureien gewannen damit für die Adligen in der 
Ballei an Attraktivität, da diese dort mit ihren Familien leben konnten und nicht 
mehr dem Zölibat unterworfen waren. Bis zur Jahrhundertmitte stieg das Interesse 
an der Aufnahme in die Ballei deutlich: Das Balivialkapitel zu Sonnenburg beschloss 
im Kapitelsschluss vom 24. Januar 1550 die Aufnahme von je drei Ordensrittern in 
Lagow und Wildenbruch (Swobnica) und je zwei in Schivelbein und Lietzen; die 
Komture der damals nicht anwesenden Kommenden wollte man fragen, welche 
Kapazitäten sie für eine Aufnahme von Ordensbrüdern frei hatten.87 Im weiteren 
Verlauf der frühen Neuzeit verstärkte sich der Zulauf weiter, als die Johanniter damit 
begannen, Anwartschaften auf die Komtureien an verschiedene Adlige zu verleihen. 
Bis um 1630 jedoch hielt die Ballei diese Entwicklung in Grenzen, indem sie sich 
bemühte, nicht mehr Ordensritter aufzunehmen, als sie für die Verwaltung der Ballei 
und ihrer Ordenshäuser benötigte. Erst danach wuchsen die Zahlen der Ritter und 
die Anwartschaften deutlich an. Dabei hatten viele Adlige kaum jemals Chancen, 
einer Kommende als Komtur vorzustehen. Die Mitgliedschaft im Johanniterorden 
wurde zur Ehrensache und war eine Frage des Prestiges.88 Die Zunahme der Zahl 
der Ritterbrüder und die vermehrten Aufnahmen in die Komtureien führten jedoch 
nicht mehr zu einer Renaissance der Konvente. Die Zeit der Gemeinschaften von 
Ordensbrüdern in den Kommenden war nach der Reformation unwiderruflich vorbei.

Für die Ballei stellten die Verheiratungen und Familiengründungen der Komture 
zunächst eine Gefahr für ihren Bestand dar, denn es drohte eine Entfremdung der 
Komtureien bzw. ihrer Güter, ihre Säkularisierung und ihre Umwandlung in privaten 
Adelsbesitz. Diese Gefahr wurde sowohl vom Generalpräzeptor Veit von Thümen 
als auch von den Vertretern des Großpriorats Deutschland der Johanniter durchaus 
wahrgenommen. Der Großprior hatte von Thümen dazu geraten, die verheirateten 
Komture zur Befolgung der Ordensregel anzuhalten und im Fall von Ungehorsam 
abzusetzen; nötigenfalls sollte der Präzeptor einen Prozeß beim Reichskammergericht 
gegen sie führen.89 Von Thümen wies als Realpolitker im Gegenzug auf die Un-
möglichkeit dieser Maßnahmen hin: Die evangelischen Landesfürsten ließen weder 

86	 Vgl. z. B. das Inventar der Komturei Mirow von 1541, BLHA (wie Anm. 13), Rep. 9 B (Johanniter-
orden), Nr. 1991.

87	 Vgl. Kapitelsschluss von 1550 Januar 24, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), I. HA, Rep. 31 (Johan-
niterorden), Nr. 31b, darin: Akte 1, Bl. 1–4v, und Akte 2, Bl. 1–5.

88	 Vgl. Kaak, Heinrich: Verteidigung und Festigung der Position des Johanniterordens in der Neu-
mark im 16. und 17. Jahrhundert, in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), 
S. 467–496, hier S. 491f.

89	 Vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 65.

Eine Ballei wird evangelisch



124

die Absetzung der Komture noch ihre rechtliche Verurteilung zu.90 Darüber hinaus 
passte er sich in der Ehefrage der lutherischen Argumentation an, wie sie auch von 
den protestantischen Fürsten vorgebracht wurde: Die Ehe sei ein von Gott einge-
setztes Sakrament; man könne sie den Komturen nicht verweigern. »In den Verdacht, 
er wolle sich dem Wort Gottes widersetzen«, so resümiert Opgenoorth, »möchte 
Thümen nicht geraten«.91 1543 wurden drei bereits verheiratete Komture namhaft 
gemacht: Andreas von Schlieben auf Lagow, Melchior Barfuß auf Schivelbein (das 
der Orden im Tausch gegen die Komturei Quartschen erhalten hatte) und Aschwin 
von Kramm auf Nemerow in Mecklenburg.92 Auch Joachim von Arnim auf Grüne-
berg und Thomas Runge müssen spätestens 1544 evangelisch geworden sein, da sie 
sonst von Markgraf Hans nicht für das Amt des Herrenmeisters präsentiert worden 
wären. Schließlich war auch der 1541 verstorbene Komtur von Mirow in Mecklenburg, 
Liborius von Bredow, verheiratet gewesen. Er hinterließ damals eine bereits 1527 ge-
borene Tochter sowie zwei Söhne, denen er 1540 ein testamentarisches Vermächtnis 
aussetzte.93 Und auch die Ritter Sigismund und Balthasar von der Marwitz, die 1541 
bzw. 1544 vom Generalpräzeptor für die Komtureien in Mirow und Wildenbruch 
vorgesehen waren, dürften Protestanten gewesen sein.94 Im Übrigen hatte man bereits 
einen Weg gefunden, der Gefahr der Entfremdung von Ordensgütern zu begegnen. 
In der Ballei war es schon seit Längerem üblich, dass bei einem Personalwechsel in 
den Komtureien Amtsinventare aufgestellt wurden, in denen man den Ordensbesitz 
vom Privatbesitz der Komture trennte. Diese Inventare sind für die Reformationszeit 
für die meisten Komtureien überliefert.95 

Der organisatorische Überbau der Ballei blieb im großen und ganzen bestehen. 
Aber auch er erfuhr durch die Reformation und darüber hinaus durch die Eingriffe 
von Seiten der Landesherrschaft Änderungen. Das Balivialkapitel blieb als das den 
Generalpräzeptor bzw. Herrenmeister wählende und unterstützende Leitungsorgan 
der Ballei bestehen. Seit die Prioren und Pfarrer an den Stadtkirchen mit Ordens-
patronat nicht mehr amtierten und ausstarben, nahmen an den Kapiteln aber nur 

90	 Vgl. ebd., S. 65f.
91	 Ebd., S. 68.
92	 Vgl. ebd., S. 67 mit Anm. 37.
93	 Vgl. das Testament von Liborius von Bredow am Ende des Inventars der Komturei Mirow von 1541 

(wie Anm. 86), Bl. 24–24v. 
94	 Zur Berufung von Sigismund von der Marwitz als Komtur von Mirow vgl. die Urkunde von 1541 

Januar 27, Ausfertigung: Landeshauptarchiv Schwerin [im Folgenden: LHA Schwerin], Bestand 
2.12-3/2: Klöster und Ritterorden: Johanniter, Nr. 59. Zu Balthasar von der Marwitz als Komtur 
von Wildenbruch vgl. die Urkunde von 1545 Januar 26, Landesarchiv Greifswald, Rep. 1 (Geist-
liche Urkunden), Johanniterorden, Nr. 10. Zum Konflikt um die Komturei Wildenbruch, in deren 
Kontext Balthasar von der Marwitz am 3. August 1544 aus Wildenbruch abberufen (aber nicht als 
Komtur abgesetzt) wurde, vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 90–96.

95	 Vgl. außer dem Inventar der Komturei Mirow von 1541 (wie Anm. 86) die Inventare von Lagow 
von 1533, 1534 und 1539, in: BLHA (wie Anm. 13), Rep. 9 B (Johanniterorden), Nr. 1660. Alle 
erhaltenen Inventare der Komtureien und Ordenshäuser der Johanniter im Gebiet der Kur- und 
Neumark Brandenburg (mit Ausnahme von Schivelbein) sind in den Archivalienkapiteln der 
jeweiligen Artikel im BKB (wie Anm. 1) angegeben.

Christian Gahlbeck



125

noch der Meister und die Komture als Pfleger96 teil. Die Rechte und Aufgaben des 
Kapitels und der Pfleger blieben im Wesentlichen unangetastet. Auf die seit der Mitte 
des 15. Jahrhunderts zu beobachtende Entstehung einer den Meister unterstützenden 
Ordensregierung in Sonnenburg, zu deren Ämtern zunächst ein Ordenssekretär, dann 
auch ein Ordenskanzler gehörte, kann an dieser Stelle nicht näher eingegangen wer-
den; die Reformation scheint auf diese Entwicklung keinen größeren Einfluss gehabt 
zu haben.97 Im übrigen sei darauf hingewiesen, dass die genannten Bezeichnungen 
eigentlich ungenau waren, da es sich nicht um eine Regierung des ganzen Johanniter-
ordens, sondern lediglich der Ballei Brandenburg handelte: Korrekt hätte eigentlich 
von Balleiregierung, Balleisekretär und Balleikanzler gesprochen werden müssen. 

Der Generalpräzeptor der Ballei mutierte in der Reformationszeit zum Herren-
meister. Er wurde zwar auch vorher schon häufig als »Meister« des Johanniterordens 
oder der Ballei bezeichnet, die Bezeichnung »Herrenmeister« ist jedoch eine Fremd-
bezeichnung, die die Titulierung der Johanniter als »Herren« voraussetzt. Diese 
Bezeichnung setzte sich erst in der Reformationszeit durch.98 Zu Beginn der Ballei 
war der Generalpräzeptor (oder Balleier, wie er in ordensinternen Quellen genannt 
wurde) entsprechend dem im Orden vorherrschenden Stellvertreterprinzip der von der 
Ordensleitung für den für das Europa nördlich der Alpen zuständigen Ordensmeister 
der Johanniter eingesetzte regionale Stellvertreter vor Ort, in der Ballei, ebenso wie 
es die Generalpräzeptoren in den anderen Balleien für ihre Ballei waren. Zunächst 
wurde er vom Orden ernannt und eingesetzt. In der Ballei Saxonia-Marchia-Slavia-
Pomerania gab es aber offenbar schon seit der Gründung im Jahr 1319 ein korporatives 
Element bei der Bestimmung dieses Amtes. Dieses wurde im Vertrag von Heimbach 
vom 11. Juni 1382 dahingehend erweitert, dass die Pfleger der Ballei Brandenburg 
ihren Generalpräzeptor selbst wählen durften, der dann durch den Ordensmeister auf 
Rhodos oder den Großprior der Ordensprovinz Alemannia lediglich formal bestätigt 
wurde.99 Bis zur Wahl Veit von Thümens im Jahr 1527 einschließlich gab es keinen 

96	 Heute würden wir in getreuer Übersetzung von Kuratoren sprechen.
97	 Vgl. Beck/Enders/Braun: Übersicht (wie Anm. 13), Bd. 1, S. 492f. – Neitmann, Klaus: Die 

Ballei Brandenburg des Johanniterordens. Findbuch zum Bestand Rep. 9 B des Brandenburgischen 
Landeshauptarchivs (Quellen, Findbücher und Inventare des Brandenburgischen Landeshaupt-
archivs 18), Frankfurt/M. 2006, S. 28. Eine ausführliche, heutigen wissenschaftlichen Ansprüchen 
genügende Untersuchung der Bildung der Ordensregierung der Ballei Brandenburg ist noch ein 
Desiderat der Forschung.

98	 Zum Begriff des Herrenmeisters vgl. Sarnowsky: Ballei Brandenburg (wie Anm. 26), pass., be-
sonders S. 175. – Gahlbeck: Lagow oder Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 271, Anm. 1.

99	 Die Ausfertigung des Heimbacher Vertrages, ehem. GStA Berlin (wie Anm. 30), Urkunden, Johan-
niterorden, Nr. 207, ist seit 1945 verschollen. Vgl. jedoch die Abschrift im BLHA (wie Anm. 13), 
Rep. 9 B (Johanniterorden), Nr. 2, und die Transsumte des Vertrages von 1466 Oktober 2 und 1471 
Juni 5, ebd., U 297 bzw. U 305; Druck: CDB 2.3, S. 84ff., Nr. 1200; Dt. Übersetzung in: Floto, 
Henning: Der Rechtsstatus des Johanniterordens. Eine rechtsgeschichtliche und rechtsdogmatische 
Untersuchung zum Rechtsstatus der Balley Brandenburg des ritterlichen Ordens St. Johannis vom 
Spital zu Jesrusalem (Juristische Zeitgeschichte, Abt. 5: Juristisches Zeitgeschehen – Rechtspolitik 
und Justiz aus zeitgenössischer Perspektive 12), Berlin 2003, S. 180ff. ‒ Zur Interpretation vgl. 
jetzt: Luttrell, Anthony: The Hospitaller Province of Alamania to 1428, in: Nowak, Zenon 
Hubert (Hg.): Ritterorden und Region. Politische, soziale und wirtschaftliche Verbindungen im 

Eine Ballei wird evangelisch



126

direkten Einfluss auf die Präzeptorenwahl durch den Landesherren in Brandenburg. 
Ein Nominations- oder Präsentationsrecht des brandenburgischen Herrscherhauses 
für das Amt des Generalpräzeptors wurde in der Literatur zwar immer wieder behaup-
tet100, hat es aber bis zur Reformation tatsächlich nie gegeben. Weder der Kremmener 
Vertrag von 1318 noch die kurfürstliche Generalkonfirmation Friedrichs II. von 1460 
beinhaltet ein solches Recht, und bei der Wahl Richards von der Schulenburg zum 
Generalpräzeptor im Jahr 1474 kann von einer Präsentation durch den Kurfürsten keine 
Rede sein.101 Und wenn auf Berichte zur Einsetzung Veit von Thümens als Koadjutor 
und zu seiner Wahl zum »Herrenmeister« von 1526 bzw. 1527 verwiesen wird102, bei 
dem in der Schilderung des Wahlprozesses eine Präsentation durch den Kurfürsten 
enthalten ist, dann ist hierzu festzustellen, dass der Bericht eine im Auftrag Markgraf 
Johanns erstellte Fälschung ist, die eben zu dem Zweck angefertigt wurde, ihm unter 
Berufung auf angeblich althergebrachte Traditionen das Präsentationsrecht für das 
Herrenmeisteramt zu verschaffen. Diese Fälschung wurde bereits vor circa einhundert 
Jahren von Paul van Nießen als solche entlarvt.103 Es ist dem Markgrafen 1544 aber 
tatsächlich gelungen, mit diesen gefälschten Zeugenaussagen das Präsentationsrecht 
des Hauses Brandenburg für den Herrenmeister durchzusetzen. 

In der Folgezeit nutzte der Markgraf dieses Instrument zweimal, um Männer zu 
Herrenmeistern wählen zu lassen, denen er in diesem Amt ein Marionettendasein 

Mittelalter (Ordines militares – Colloquia Torunensia Historica 8), Toruń 1995, S. 21–41, hier 
S. 38. – Sarnowsky, Jürgen: Konvent ‒ Priorat – Region. Die Johanniter auf Rhodos und die 
Ballei Brandenburg im Spätmittelalter (1306–1522), in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische 
Kirchengeschichte, Bd. 63, 2001, S. 37–50, hier S. 46f.

100	 Vgl. Schultze, Johannes: Die Mark Brandenburg, 5 Bde., Berlin 1961–69 (unveränderter ND in 
einem Bd., mit separater Seitenzählung der Einzelbände, Liste der Errata im Anhang und einem 
neuen Vorwort von Werner Vogel, Berlin 42011), Bd. 4, S. 104f. – Campenhausen, Axel Freiherr 
von: Der Johanniter-Orden (Balley Brandenburg), in: Carlen, Louis (Hg.): Geschichte und Recht 
geistlicher Ritterorden, besonders in der Schweiz (Freiburger Veröffentlichungen auf dem Gebiete 
von Kirche und Staat 30), Freiburg i. Ue. 1990, S. 35–55, hier S. 41. – Floto: Rechtsstatus (wie 
Anm. 99), S. 46.

101	 Vgl. Gahlbeck: Lagow oder Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 320–322 mit Anm. 242f.
102	 Vgl. BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), Nr. 92 (ehemals Nr. 1129); CDB 1.24, 

S. 238–241, Nr. 306.
103	 Vgl. van Niessen: Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 13f. ‒ Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie 

Anm. 13), S. 61, hält die Berichte dagegen für glaubhaft. Dem ist allerdings zu entgegnen, dass in 
der Urkunde, in der die Pfleger dem Großprior Johann Hattstein die Wahl von Thümens auf dem 
Kapitel zu Quartschen meldeten, eine Nomination durch Kurfürst Joachim I. von Brandenburg 
oder eine andere aktive Einbeziehung des Kurfürsten nicht erwähnt, sondern lediglich mitgeteilt 
wird, dass die Pfleger sich bei der Wahl von Thümens außer von anderen Aspekten auch von dem 
Umstand hatten leiten lassen, dass von Thümen in Diensten Joachims I. und seines Sohnes Joa-
chims II. stand und ihr Wohlwollen genoss: Alle hatten nach gründlicher Beratung »dene wirdigen 
und gestrengen hern Veyth von Thwmen, comptor zcw Loga, von erbarem herkamenne, gutter 
vernumfft und vorstandts, und als einer, der unßerm orden trostlich, furderlich und nuczlich, auch 
unßerm gnedigsten und gnedigen landsfursten dinstlich unnd gebrauchlich«, einstimmig zum 
neuen Balleier gewählt. Urkunde von 1527 Januar 22, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniter-
orden), U 432. Die Pfleger berücksichtigten bei ihrer Wahl also das Verhältnis des neuen Balleiers 
zum Kurfürsten, handelten aber aus freien Stücken und nicht unter dem Druck einer erfolgten 
kurfürstlichen Nomination oder Präsentation.

Christian Gahlbeck



127

zugedacht hatte, als offizielles Aushängeschild zur Wahrung der Form und als Voll-
zugsorgan seiner eigenen Beschlüsse und Pläne im Hinblick auf die Ballei. In beiden 
Fällen endeten diese rigorosen Eingriffe jedoch in einer Katastrophe: Beide Meister, 
sowohl Joachim von Arnim 1544 als auch Johanns Kanzler Franz von Neumann gut 
20 Jahre später, versuchten sich gegen ihre völlige Instrumentalisierung zu wehren 
und gerieten mit dem Markgrafen derart in Streit, dass sie von ihm schließlich ge-
fangengesetzt wurden und aus der Gefangenschaft ins Ausland flohen, von wo aus 
sie gegen Markgrafen und die Ballei Prozesse anstrengten.104 Dennoch bleibt festzu-
halten, dass die Herrenmeister, nachdem sich Hans von Küstrin 1544 zum Patron 
und Protektor der Ballei hatte ernennen lassen, ihre weitgehende Autarkie, über die 
sie bis 1536 verfügt hatten, verloren. Die vom Markgrafen praktizierte Usurpation 
bzw. feindliche Übernahme der Ballei bedeutete für den Herrenmeister einen deut-
lichen Macht- und Ansehensverlust. Heinrich Kaak fasste dies kürzlich in den Worten 
zusammen: »Das Herrenmeisteramt war beschädigt.«105

Das neue Element, das den Orden seit der Reformation prägte, waren die Landes-
herren, im Kerngebiet der Ballei in der Neumark von 1536 bis 1571 konkret in der 
Person des Markgrafen Hans von Küstrin. Obwohl die Johanniter als Ordensgemein-
schaft autark waren und nur dem Papst unterstanden, gelang es den Landesherren 
des 15. und 16. Jahrhunderts vielfach, die in ihren Herrschaftsgebieten vertretenen 
Ordenshäuser der Johanniter landsässig zu machen. Für eine mehrregionale Institu-
tion, wie sie die Ballei Saxonia-Marchia-Slavia-Pomerania im Mittelalter darstellte, 
kam eigentlich eine Existenz in landsässiger Abhängigkeit von einem der Fürsten, 
über dessen Herrschaftsgebiet sich die Ballei erstreckte, nicht in Frage, dennoch ist 
es letztlich hierzu gekommen. Die einzelnen Kommenden gerieten wohl schon im 
14. oder spätestens im 15. Jahrhundert in die Landsässigkeit der Herren des Landes, 
in dem sie lagen. Für die Ballei als Ganzes war dieser Weg im Prinzip auch schon 
seit dem Kremmener Vertrag von 1318 vorgezeichnet, als sie Markgraf Woldemar 
von Brandenburg zu ihrem weltlichen Schutzpatron wählte, der ihre Rechte nicht 
nur in der Mark, sondern darüber hinaus auch in den Nachbarherrschaften sichern 
sollte.106 Seit dieser Zeit nahmen die Generalpräzeptoren regelmäßig diplomatische 

104	 Vgl. zu Joachim von Arnim: van Niessen: Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 24–40. – Opgenoorth: 
Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 76–87, zu Franz von Naumann vgl. van Niessen: Sonnen-
burg (wie Anm. 13), S. 69–274. – Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 115–143.

105	 Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 477. Kaak beobachtet gleichzeitig, dass sich dagegen die 
Position der Komture in den Kommenden der Ballei im Vergleich zu der des Herrenmeisters 
konsolidierte. Vgl. ebd., S. 474, 477f.

106	 Zum Kremmener Vertrag von 1318 Januar 29 vgl. BLHA (wie Anm. 13), Rep. 9 B (Johanniter-
orden), U 76; neu gedruckt in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), 
S. 167–170, mit Abb. der Ausfertigung ebd., S. 168. Der Vertrag wird in der bisherigen Literatur 
zumeist als Urkunde betrachtet, mit der die vom Papst angeordnete Übergabe der Güter des 
1311/12 verbotenen Templerordens an die Johanniter nach Verhandlungen zwischen Markgraf 
Woldemar und fr. Paolo da Modena als Vertreter des Ordens für den Raum der Mark vereinbart 
und umgesetzt wurde. Vgl. z. B. Sarnowsky: Konvent (wie Anm. 99), S. 44. Darüber hinaus wird 
in der Forschung vielfach angenommen, dass mit dem Vertrag ein längerer Konflikt zwischen dem 
Orden und dem Markgrafen wegen der Templergüter beigelegt worden sei, da er erst sechs Jahre 

Eine Ballei wird evangelisch



128

und administrative Aufgaben für die Markgrafen wahr, darüber hinaus allerdings 
auch, soweit es ging, für die Nachbarfürsten und insbesondere für die Herzöge von 
Pommern. Einen Schritt zur Landsässigkeit hin stellte sicherlich der kaiserliche Befehl 
von 1415 dar, dem Burggrafen von Nürnberg als Markgrafen und Kurfürsten von 
Brandenburg zu huldigen.107 Einer größeren Abhängigkeit vom Haus Brandenburg 
vermochte sich der Generalpräzeptor jedoch noch lange zu entziehen. Hierzu trug vor 
allem der Umstand bei, dass es noch keine feste Hauptresidenz für ihn gab, sondern 
er zwischen den Residenzen in Lagow, Süpplingenburg und Wildenbruch ‒ und seit 
circa 1460 auch Sonnnenburg ‒ hin- und herreiste. Als besonders wichtig erwies sich 
für ihn dabei das Ordensschloss in Wildenbruch, in dem bis zum 16. Jahrhundert 
das Archiv der Ballei aufbewahrt wurde.108 Wildenbruch lag zwar in unmittelbarer 
Nachbarschaft zur Neumark, jedoch im Herzogtum Pommern. Dies verschaffte 
den Präzeptoren eine gewisse Unabhängigkeit von den Hohenzollern, die sie bis zur 
Reformation behaupten konnten. So kam es in der Mark bis zum Ende der Regie-
rung Joachims I. von Brandenburg noch zu keinen Eingriffen der Landesherrschaft 
in innere Angelegenheiten der Ballei. 

Dies änderte sich schlagartig mit dem Regierungsantritt Markgraf Johanns von 
Küstrin. Er vertrat den Standpunkt, dass der Generalpräzeptor bzw. Herrenmeister 
als Herr von Sonnenburg sein Untertan war. Daher verlangte er von ihm wie von 
allen Prälaten der Neumark den Prälateneid109 und sorgte dafür, dass Sonnenburg, 
das nur wenige Kilometer von seinem Schloss in Küstrin entfernt lag, endgültig zur 
Hauptresidenz der Ballei Brandenburg ausgebaut wurde.110 Seine offizielle Ernennung 
zum Ordensprotektor 1544 ließ er sich mit der Aushändigung des ganzen flüssigen 
Vermögens der Ballei bezahlen.111 Auch war er wahrscheinlich dafür verantwortlich, 
dass das Archiv von Wildenbruch nach Sonnenburg verbracht wurde, und forderte 

nach der päpstlichen Anordnung zu diesem Vertrag gekommen sei. Vgl. hierzu zuletzt: Brzus-
towicz, Grzegorz Jacek: Die Aufhebung des Templerordens in der Neumark und in Pommern, 
in: Gahlbeck/Heimann/Schumann: Regionalität (wie Anm. 3), S. 155–166, hier S. 158–161. 
Schließlich wird in der Forschung die Frage diskutiert, ob und inwieweit schon der Kremmener 
Vertrag den Markgrafen und Kurfürsten von Brandenburg ein Patronatsrecht über die Ballei Bran-
denburg begründet habe. Vgl. hierzu Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 56f., 
mit weiteren Literaturangaben. Insgesamt bedarf der Kremmener Vertrag einer grundlegenden 
Neuinterpretation, die meines Erachtens von dem Wunsch der Johanniter nach Schutz und Hilfe 
in Nachbargebieten außerhalb der Mark Brandenburg ausgehen sollte, einem Anliegen, das über 
die bloße Anerkennung des Übergangs der Templergüter an die Johanniter innerhalb der Mark 
weit hinausgeht.

107	 Vgl. Urkunde von 1415 Mai 9, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 218 (Ausferti-
gung) bzw. Nr. 11, 12 (Abschriften). Dazu vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), 
S. 56f. – Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 471.

108	 Vgl. Gahlbeck/Holst/Szczesiak: Mirow (wie Anm. 21), S. 527.
109	 Er, Veit vonn Thümen, sanct Johannis ordens meister, hat zu Drossenn solchen eidt geschworen und 

geleistet, auch bestetigungsbrieff erlangett. Actum Drossen, am tage Elisabeth anno 1535. Registerein-
trag, BLHA (wie Anm. 13), Rep. 4 B, Lehnskopiare, Nr. 3, Bl. 70.

110	 Vgl. Gahlbeck/Gebuhr/Schumann: Sonnenburg (wie Anm. 22), S. 1152, 1160f.
111	 Vgl. Mollwo: Hans von Küstrin (wie Anm. 23), S. 54f., 118–125, 506f. – Opgenoorth: Ballei 

Brandenburg (wie Anm. 13), S. 75f. – Neitmann: Ballei Brandenburg (wie Anm. 97), S. 27.

Christian Gahlbeck



129

anschließend die Auslieferung der Ordensurkunden nach Küstrin, wo sie nach seinem 
Willen dauerhaft verwahrt werden sollten, während er dem Herrenmeister lediglich 
zugestand, sich bei konkretem Bedarf notariell beglaubigte Transsumte anfertigen 
zu lassen, die dieser dann anstelle der Originalausfertigungen benutzen konnte.112 
Inwieweit die Ballei dieser Forderung nachkam, ist nicht mehr genau feststellbar; 
große Teile des Sonnenburger Archivs wurden jedoch nachweislich erst nach 1609 
nach Küstrin verbracht. 

Insgesamt übte der Markgraf seine Herrschaft über die Ballei mit so großer Verve aus, 
dass es dort kaum jemand wagte, dagegen Widerstand zu leisten, weil jeder fürchtete, 
dass die Ballei und ihre Kommenden aufgelöst, säkularisiert und in landesherrliche 
Domänen umgewandelt wurden. Diese Gefahr war durchaus nicht von der Hand zu 
weisen. Zu Beginn des Jahres 1539 erwog der Markgraf tatsächlich die Aufhebung der 
Ballei oder zumindest ihrer Niederlassungen in der Neumark. Er wandte sich damals 
an seinen in Frankfurt/Main weilenden Rat Dr. Conrad Mertsch mit der Frage nach 
dem Schicksal der Ballei einerseits und des Bistums Lebus andererseits für den Fall, 
dass diese auch weiterhin die in seinem Land eingeführte Reformation für ihre Städte, 
Dörfer und Güter nicht übernahmen.113 Die Antwort ist nicht überliefert, jedoch 
sind die Reaktionen des Markgrafen auf das weitere Verhalten sowohl des Bischofs 
als auch des Generalpräzeptors bekannt. Der Bischof weigerte sich hartnäckig, die 
Reformation in seinem Bistum einzuführen, und verweigerte dem Markgrafen auch 
die Durchführung der Kirchenvisitation in den Bistumsdörfern der Neumark, wo-
rauf der Markgraf ihm sämtliche Einnahmen aus den Dörfern und Gütern östlich 
der Oder sperrte.114 Der Generalpräzeptor Veit von Thümen dagegen, der insgesamt 
ein ausgesprochen weitsichtiger und diplomatisch geschickter Führer der Ballei war, 
muss nachgegeben, die Durchführung der Reformation und der Kirchenvisitation 
in allen Besitzungen der Ballei im Herrschaftsgebiet des Markgrafen zugelassen und 
ihr den Weg geebnet haben, woraufhin sich der Markgraf dazu entschloss, die Ballei 
bestehen zu lassen. Von Thümen war jedoch der letzte Generalpräzeptor, den man 
noch als Vertreter des Ordens und seiner Leitung vor Ort in der Ballei ansprechen 
kann. Zumindest erfüllte er die Aufgabe als Schaltstelle zwischen Ordensleitung 
und Ballei noch in vollem Umfang. Seine Nachfolger, die vom Markgrafen bzw. den 
Kurfürsten präsentierten Herrenmeister, waren nur noch Vorsteher und Vertreter der 
Ballei und standen in großer Abhängigkeit vom Landesherrn. Der Herrenmeister 
Thomas Runge (1545–64) war nach dem Urteil Heinrich Kaaks »von Anfang bis Ende 
willfährig und arbeitete praktisch unter der Kontrolle des neumärkischen Kanzlers«.115 

112	 Vgl. Vertrag zwischen Markgraf Hans von Küstrin und dem Herrenmeister Joachim von Arnim 
von 1544 Juni 11, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), I. HA, Rep. 31: Johanniterorden in Sonnenburg, 
Nr. 16; CDB 1.24, S. 246, in Nr. 307.

113	 Vgl. CDB 1.20, S. 327, Nr. 94. Dazu vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 67.
114	 Vgl. Gahlbeck, Christian: Zisterzienser und Zisterzienserinnen in der Neumark (Veröffent-

lichungen des BLHA 47), Berlin 2002, S. 431f.
115	 Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 473. Ähnlich betrachtete schon Ludwig Mollwo von Runge 

als »gefügiges Werkzeug«. Mollwo: Hans von Küstrin (wie Anm. 23), S. 167.

Eine Ballei wird evangelisch



130

Die Funktion als regionaler Stellvertreter der Ordensleitung der Johanniter kam den 
Herrenmeistern nicht mehr zu.

Es mutet paradox an, dass der neumärkische Markgraf, der wie ein Diktator in die 
Belange der Ballei eingriff, seiner Berufung als Protektor der Ballei tatsächlich nach-
kam und letztlich ihr Retter war, der sie das Überleben der Reformation verdankte. 
Hans von Küstrin war der einzige Landesfürst in dem Raum, über den sich die Ballei 
erstreckte, der ein Interesse am Bestehen dieser Institution hatte. Die Herzöge von 
Braunschweig, Mecklenburg und Pommern waren eher daran interessiert, die in ihren 
Ländern existierenden Komtureien der Johanniter zu säkularisieren und zu Ämtern 
ihrer Landesherrschaft zu machen. Auch Kurfürst Joachim  II. von Brandenburg 
setzte sich nicht für ein Fortbestehen der Johanniter-Ballei ein. Im Gegenteil: Wie 
das Beispiel der mecklenburgischen Komturei Mirow zeigt, favorisierte im Grunde 
auch der Kurfürst ihre Aufhebung. Als nämlich die mecklenburgischen Herzöge 1541 
nach dem Tod des Komturs Liborius von Bredow den schon lange vorbereiteten Plan 
umsetzen wollten, die Komturei durch den landlosen Herzog Wilhelm von Braun-
schweig besetzen zu lassen und sie anschließend selbst in Besitz zu nehmen, wandten 
sie sich in einer diplomatischen Mission an den Kurfürsten mit der Bitte, für dieses 
Unternehmen grünes Licht zu geben.116 Joachim I. hatte zwischen 1527 und 1529 
noch vehement für das Bestehen der Komturei und das alleinige Besetzungsrecht des 
Generalpräzeptors für das Amt des Komturs von Mirow eingesetzt und mit Unter-
stützung Herzog Philipps von Pommern dafür gesorgt, dass es damals noch nicht zu 
einer Usurpation der Kommende kam.117 Joachim II. dagegen gab zu verstehen, dass 
er mit der Besetzung Mirows durch den Herzog von Braunschweig und dem damit 
verbundenen faktischen Entzug der Kommende für den Orden einverstanden war.118 
Hans von Küstrin war dies dagegen überhaupt nicht recht, weshalb er sich, wenn auch 
vergeblich, für den Abzug des Herzogs und das Fortbestehen der Komturei einsetzte.119 

Es stellt sich nun die Frage, welches Interesse der Markgraf an der Ballei haben 
konnte. Die von Opgenoorth hierfür angeführten Argumente vermögen nicht zu 
überzeugen. Dass Hans von Küstrin in einem Bewusstsein lebte, »daß zwischen der 
Ballei und ihm, ja seinem gesamten Hause, ein Verhältnis besonderer Zusammen-
gehörigkeit herrsche«120, lässt sich an der Politik des Markgrafen dem Orden und der 
Ballei gegenüber nicht erkennen. Auch der Gesichtspunkt des Prestiges, »das Bedürfnis, 
durch die Oberhoheit über eine altehrwürdige und bis in seine Tage recht mächtige 
Institution das eigene Ansehen zu erhöhen«121, dürfte in den Erwägungen des Mark-
grafen keine größere Rolle gespielt haben. Zum einen war die Ballei nicht der ganze 
Johanniterorden, und eine Oberhoheit über eine höchstens drittrangige Institution 

116	 Vgl. Gahlbeck/Holst/Szczesiak: Mirow (wie Anm. 21), S. 393.
117	 Vgl. ebd., S. 392.
118	 Vgl. Schreiben von 1541 Februar 12, LHA Schwerin (wie Anm. 94), Bestand 2.12-3/2, Johanniter-

orden, Nr. 60, fol. 26–27v.
119	 Vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 71f.
120	 Ebd., S. 73.
121	 Ebd.

Christian Gahlbeck



131

innerhalb des Johanniterordens hat Hans von Küstrin sicherlich nicht sonderlich gereizt. 
Rücksicht auf die Altehrwürdigkeit kirchlicher Instititionen hat er in seinem Verhalten 
ihnen gegenüber nie genommen; da machten auch die Johanniter keine Ausnahme. 
Letztlich waren auch die Möglichkeiten zur finanziellen Ausbeutung der Ballei und 
zur Unterbringung von Günstlingen in ihrem Verwaltungsapparat nicht entscheidend. 
So trickreich, wie der Markgraf war, wäre es ihm bei einer Aufhebung der Ballei mit 
Sicherheit gelungen, sich große Teile des Geldvermögens sowie sämtliche Länderen 
in seinem Herrschaftsgebiet anzueignen, und die Möglichkeiten zur Unterbringung 
von Günstlingen waren zahlenmäßig sehr begrenzt. Was ihn tatsächlich interessiert 
haben dürfte, waren die politischen Spielräume und Möglichkeiten, die sich ihm 
durch eine Machtübernahme in der Ballei boten. Hier sah er Chancen für sich, seine 
Herrschaft über die Grenzen seiner kleinen Neumark hinaus auszudehnen. Vor allem 
richtete sich sein Interesse auf die Ordensämter Friedland und Schenkendorf in der 
Niederlausitz, die er gerne in die Neumark integriert hätte. Sein Ziel war letztlich 
die gesamte Niederlausitz, für die er die Belehnung des Amtes des Landvogts durch 
Kaiser Ferdinand als König von Böhmen anstrebte.122 Daneben dürfte es ihn aber auch 
gereizt haben, mit den Komturen der braunschweigischen, mecklenburgischen und 
vor allem pommerschen Komtureien über Hebel zu verfügen, über die er sich in die 
Politik der drei Herzogtümer einmischen konnte. Da die betroffenen Herzöge diese 
Absicht des Markgrafen durchschauten, wehrten sie diese Bestrebungen zum großen 
Teil ab. Die Konflikte um die Stellenbesetzungen der Komtureien in Mecklenburg 
und Pommern waren letztlich nur durch Kompromisse beizulegen. Dennoch boten 
die zumindest vermeintlichen Möglichkeiten zur Ausdehnung seiner Herrschaft zu 
reizvolle politische Perspektiven, um diese durch eine Aufhebung der Ballei aufzugeben.

Im Johanniterorden war man sowohl in der Ordensleitung auf Malta als auch im 
Großpriorat Alemania Gegner des langsamen Übertritts der Ballei Brandenburg zum 
evangelischen Bekenntnis. Es gab jedoch im Prinzip kaum Möglichkeiten, dagegen 
zu intervenieren oder dafür zu sorgen, dass die Ballei irgendwann zum Katholizismus 
zurückkehrte. Jeder energische Versuch, das Rad der Entwicklung zurückzudrehen, 
hätte mit ziemlicher Sicherheit die Auflösung der Ballei und damit den völligen Fort-
fall der Responszahlungen aus Nordostdeutschland zur Folge gehabt. Insofern fand 
man sich, wenn auch nicht stillschweigend, sondern eher zähneknirschend, mit dem 
sich in der Mitte des 16. Jahrhunderts bestehenden Status quo weitgehend ab123, so 
dass man sich lediglich auf die Brandmarkung der Brandenburger als Ketzer und 
Rebellen und auf das Starten gelegentlicher Versuchsballons einer Eingriffnahme in die 
Entwicklung der Ballei zu ihrer Rückgewinnung für den Katholizismus beschränkte.

Umgekehrt brachen auch die Angehörigen der Ballei die Beziehungen zum Ge-
samtorden nicht ab, sondern zahlten regelmäßig die Responsionen und wandten sich 

122	 Vgl. Regesta Historiae Neomarchicae (wie Anm. 68), Bd. 3, S. 65f., 70. – Mollwo: Hans von 
Küstrin (wie Anm. 23), S. 50–55. – Schultze: Die Mark Brandenburg (wie Anm. 100), Bd. 4, S 
39–41. – Gahlbeck: Kurmark (wie Anm. 68), S. 63f.

123	 Vgl. Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 474.

Eine Ballei wird evangelisch



132

im Übrigen dann an den Orden oder das Großpriorat, wenn sie sich davon Vorteile 
versprachen. Als im 16. Jahrhundert von Seiten des Priorats Böhmen der Versuch 
unternommen wurde, unter dem erfundenen Vorwand, es handele sich ursprünglich 
um alte böhmische Kommenden, die brandenburgischen Ordensämter Friedland und 
Schenkendorf zu annektieren, rief die Ballei das Großpriorat an, auf dessen Inter-
vention der Prior von Böhmen diese Versuche einstellte.124 Auch bediente man sich 
der Hilfe des Großpriorats, wenn es um die Anstrengung und Durchführung von 
Prozessen am Reichskammergericht gegen die Übergriffe der Herzöge von Mecklen-
burg und Pommern oder um diplomatische Hilfe beim Versuch der Rückgewinnung 
von Komtureien ging.125 Beide Seiten ließen es also auf einen Bruch nicht ankommen; 
die Ballei blieb letztlich Bestandteil des Johanniterordens. 

Ich fasse zusammen: Durch die Reformation erfuhr die Ballei Brandenburg der 
Johanniter grundlegende Veränderungen, und zwar sowohl hinsichtlich ihrer Aus-
dehnung als auch ihrer inneren Struktur. Die alte Ballei mit zahlreichen von Pfarrern 
aus dem Orden geleiteten städtischen Pfarrkirchen unter Johanniter-Patronat und 
mit Konventen von Ritter- und Priesterbrüdern in ihren Komtureien und Prioreien 
gab es nach 1545 nicht mehr. Die städtischen Pfarrkirchen des Ordens in den bran-
denburgischen Immediatstädten gingen den Johannitern unter dem Druck der auf 
Einführung der Refomation dringenden Stadtbevölkerung und der Landesherren 
zwischen 1533 und 1542 sämtlich verloren, ebenso die Pfarrkirchen außerhalb der 
Mark. In den ländlichen Pfarren und in ihren drei Mediatstädten im Land Sternberg 
konnten die Johanniter zwar ihr Patronatsrecht behaupten, dies wurde jedoch durch 
den von den Markgrafen angeordneten Zwang zur Einsetzung protestantischer Pfarrer 
(von außerhalb des Ordens) stark beschnitten. Die noch vorhandenen Ordenspriester 
verloren ihre Ämter und hatten keine Möglichkeiten mehr zu einer Pfarrtätigkeit in 
Brandenburg, sofern sie nicht den Orden verließen und zum evangelischen Bekennt-
nis übertraten. Dies hatte zur Folge, dass die Ordenspriester in der Ballei bis ca. 1550 
ausstarben. Darüber hinaus erfolgte die geistliche und seelsorgerische Versorgung der 
Johanniter selbst seitdem von außen durch evangelische Geistliche. Inwieweit unter 
diesen Gegebenheiten noch ein spirituelles johannitisches Ordensleben in der Ballei 
möglich war, lässt sich auf dem gegenwärtigen Stand der Forschung noch nicht be-
antworten. Zwar dürfte es immer einzelne Ordenspersonen gegeben haben, deren 
persönliche Spiritualität in der Ballei Wirkungen zeigte, die Chancen für ein geist-
liches, spirituelles Leben als Ordensgemeinschaft eigener Prägung waren aber gering. 
Die Konvente in den Komtureien waren zum größten Teil schon vor der Reformation 
ausgestorben, so dass um 1540 vielerorts schon gar keine Räumlichkeiten für eine 
Gemeinschaft aus Ordensbrüdern mehr vorhanden waren. 

124	 Vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 223. – Kaak: Verteidigung und Festi-
gung (wie Anm. 88), S. 476.

125	 Angesichts der zahlreichen, vom Großpriorat Alemania im 16. Jahrhundert angestrengten Prozesse 
beim Reichskammergericht zur Verteidigung der Besitzungen und Rechte der Ballei Brandenburg 
mutet es schon seltsam an, dass die ältere Forschung diese nicht als Ausdruck von Beziehungen 
zwischen dem Gesamtorden bzw. dem Großpriorat und der Ballei betrachtet hat.

Christian Gahlbeck



133

Was von der alten Struktur der Ballei übrig blieb, war der organisatorische Über-
bau: die Komture und ihre Komtureien, das Balivialkapitel, der zum Herrenmeister 
mutierte Generalpräzeptor als Vorsteher der Ballei, eine sich im Laufe der Zeit eta-
blierende Ordensregierung in Sonnenburg und als Patron und Protektor der Ballei 
der Landesherr der Neumark, Markgraf Hans von Küstrin, und in seiner Nach-
folge seit 1571 die Kurfürsten von Brandenburg bzw. seit dem 18. Jahrhundert die 
Könige in Preußen. Die Komture wurden in ihrer Funktion für den Orden auf die 
Administration ihrer Komtureien eingeengt, ihre Aufgabe als Vorsteher der dortigen 
Konvente war nach deren Aussterben fortgefallen. Die Komturei wurde zur Pfründe 
ihrer Komture und unterschied sich von weltlichen Domänenämtern im wesentlichen 
nur dadurch, dass der Komtur ein Ordensgewand trug, als Pfleger am Balivialkapitel 
teilnahm und verpflichtet war, eine gewisse Menge an Geld als Responsion an den 
Johanniterorden abzuführen. Auf geistlichem Gebiet gingen von den Komtureien 
keine Impulse mehr aus. Als attraktive Pfründe zogen sie dagegen seit der Mitte des 
16. Jahrhunderts ein zunehmendes Interesse von Adelsfamilien auf sich, die durch 
den Erwerb von Anwartschaften auf die Stellen der Komture ihren Söhnen ein stan-
desgemäßes Leben als Adlige und Ritter sichern wollten. Die Balivialkapitel blieben 
als Element der Leitung der Ballei erhalten. Allerdings war die Zahl der Teilnehmer 
durch das Aussterben der Prioren und Ordenspfarrer der Ballei erheblich reduziert 
worden; außer dem Herrenmeister nahmen nur noch die Komture an den Kapiteln 
teil. Der Herrenmeister war im Gegensatz zum Generalpräzeptor, an dessen Stelle er 
trat, kein Vertreter der Ordensleitung in der Ballei mehr; er fungierte nur noch als 
Leiter und Repräsentant der Ballei selbst. Da er vom Landesherrn präsentiert wurde, 
geriet er in große Abhängigkeit von der Landesherrschaft und verlor im Vergleich 
zu den Komturen erheblich an Macht und Ansehen. Erst nach dem Tod Markgraf 
Johanns von Küstrin gelang es den Meistern, einige ihrer verlorenen Handlungsspiel-
räume in der Leitung der Ballei zurückzugewinnen.126

Die Frage des Überlebens der Ballei Brandenburg nach Einführung der Reformation 
in Nordostdeutschland hing letztlich von den Entscheidungen zweier Männer ab, ohne 
die die Ballei nach 1540 mit größter Wahrscheinlichkeit säkularisiert worden wäre: 
Markgraf Hans von Küstrin und der Generalpräzeptor Veit von Thümen. Markgraf 
Hans, der wohl vehementeste Verfechter der Reformation unter den nordostdeutschen 
Fürsten, hatte zwar mit der Aufhebung der Ballei gedroht; letztlich waren aber seine 
politischen Machtinteressen dafür maßgebend, dass die Ballei als »Herrenmeister-
tum zu Sonnenburg« bestehen blieb, als von ihm abhängige Institution, die es ihm 
ermöglichte, über die Grenzen seines Landes, der Neumark, hinaus zu herrschen und 
Einfluss zu nehmen. Veit von Thümen war als Generalpräzeptor, der sich mit einer 
ganzen Reihe von Landesfürsten auseinandersetzen musste, die den Bestand der Ballei 
gefährdeten, Realpolitiker genug, um zu erkennen, wo und wann er zurückweichen 
musste, um eine Säkularisierung der Ballei zu vermeiden. Er ließ nicht nur zu, dass 

126	 Vgl. Opgenoorth: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 147–212. – Kaak: Verteidigung (wie 
Anm. 88), S. 483.

Eine Ballei wird evangelisch



134

die bedeutendsten Reformatoren in der Neumark als Pfarrer in die beiden Stadtkir-
chen von Arnswalde und Königsberg/Nm. berufen wurden, und übergab ihnen diese 
Ämter persönlich, sondern er ließ die Reformation in die Ballei eindringen, gestattete 
die Durchführung von Kirchenvisitationen in den neumärkischen Komtureien und 
Ordensämtern und stellte sich der Verehelichung und dem Konfessionswechsel seiner 
Komture zumindest seit 1539 nicht entgegen. Er wird in der Literatur zumeist noch 
als Anhänger des alten Glaubens bezeichnet. Wir müssen aber damit rechnen, dass 
er sich auf die Erwartungen seiner Gesprächs- und Korrespondenzpartner einstellen 
konnte, ihnen bisweilen etwas nach dem Munde redete und so seine eigene Position 
verbarg. Er war mit Sicherheit kein Protagonist der Reformation, aber auch, wenigstens 
seit 1539, kein absoluter Verfechter des Katholizismus. Seine Art zu lavieren deutet an, 
dass er wahrscheinlich eine Zwischenposition zwischen den Konfessionen einnahm. 
Für die Ballei war sein flexibles Auftreten ein entscheidender Faktor zum Überleben. 
Den nachfolgenden Herrenmeistern diente es vielfach als Vorbild.

Eine Ballei wird evangelisch



135

Adlige Patronatsherren als Gestalter 
der Reformation in der Altmark
Das Beispiel Beetzendorf

Christoph Volkmar

Als es Pfingsten wurde im Jahre des Herrn 1660 begann für Magister Johann Heinzel-
mann (1626–87) der Dienst als Superintendent von Salzwedel. Das neue Amt krönte 
eine steile Karriere und zugleich eine typische Laufbahn im Kraftfeld landesherrlichen 
Kirchenregiments. 1626 in Breslau geboren und in Wittenberg ausgebildet, hatte sich 
Heinzelmann im Zentrum hohenzollernscher Macht an der Spree bewährt, zunächst 
als Rektor des Cöllnischen Gymnasiums, dann als Diakon an der Nikolaikirche zu 
Berlin. Nun berief ihn der Kurfürst nach Salzwedel.1 Der Posten fernab der Residenz 
versprach durchaus Prestige, denn die Superintendentur Salzwedel war eine kirchliche 
Großorganisation. Bei der ersten Kirchenvisitation von 1540/42 waren dem Propst der 
Marienkirche, der von alters her an der Spitze eines Archidiakonats im Bistum Verden 
gestanden hatte, auch noch die Pfarreien des benachbarten Archidiakonats Kuhfelde 
zugewiesen worden. Sein Sprengel umfasste damit neben der Altstadt und der Neu-
stadt Salzwedel ein Gebiet von etwa zweihundert Flecken, Dörfern und Weilern in der 
westlichen Altmark, das 1659 von insgesamt 51 Pfarrern versorgt wurde.2

Heinzelmanns Amtsantritt aber geriet zum Eklat. Der neue Oberhirte kam, doch 
viele seiner Schafe blieben demonstrativ zu Hause. Obwohl alle Pfarrer der Diözese 
Salzwedel schriftlich zur Feier geladen worden waren, fehlten nicht nur einzelne, son-
dern ganze Gruppen: die Geistlichen unter dem Patronat derer von der Schulenburg 
zu Beetzendorf, die Pfarrer des alvenslebenschen Gesamtgerichts Kalbe an der Milde 
und selbst die Seelsorger der Neustadt Salzwedel, die doch den Ruf der Altstädter 
Kirchenglocken kaum überhört haben konnten.3 

Der kalkulierte Affront war Ausdruck beinharter lokaler Machtkämpfe. Zugleich 
stellte der Dissens die Autorität der brandenburgischen Landeskirche in Frage. Nicht 
nur der vom Kurfürsten entsandte Superintendent wurde desavouiert, sondern auch 
das Cöllner Konsistorium als oberste Kirchenbehörde. Denn jeder Pfarrer, der zuhause 
blieb, tat dies gegen die ausdrückliche Ladung des Konsistoriums und ungeachtet 
der angedrohten Ungnade des Landesherrn.4

1	 Zur Person vgl. Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen, 10 Bde., Leipzig 2003–2009, hier Bd. 4, 
S. 62. – Danneil, Johann Friedrich: Kirchengeschichte der Stadt Salzwedel. Mit einem Urkunden-
buch, Halle 1842, S. 290–293.

2	 Eine moderne Reformationsgeschichte der Altmark fehlt. Vgl. daher noch immer Danneil: Kir-
chengeschichte Salzwedel (wie Anm. 1), S. 188f.

3	 Vgl. ebd., S. 196, 292.
4	 Vgl. ebd.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



136

Die verpatzte Amtseinführung markierte eine neue Eskalationsstufe in einem 
Konflikt, der die Superintendentur Salzwedel vor die Zerreißprobe stellte. Im Kern 
ging es dabei um den Versuch von drei landsässigen Gewalten, ihre jeweiligen welt-
lichen Machtbereiche zugleich als kirchenorganisatorische Einheiten zu definieren. 
Dies stellte zwar nicht das landesherrliche Kirchenregiment per se in Frage, war aber 
doch ein unübersehbares Zeichen für lokale Interessen bei der Ausgestaltung der 
Landeskirche. Die Muster glichen sich. Wie die Landeskirche am Territorium des 
Fürsten, sollten sich die Superintendenturen an den weltlichen Gerichtsbezirken der 
Patronatsherren ausrichten.5

Ein instruktives Beispiel für das Wechselspiel von Lokalmacht und Kirchenstruk-
turen bietet Beetzendorf in der westlichen Altmark. Das hier ansässige Geschlecht 
derer von der Schulenburg stand an der Spitze der Opposition gegen Superintendent 
Heinzelmann. Der Wunsch des mächtigen Adelshauses nach einer eigenständigen 
Gestaltung des lokalen Kirchenwesens hatte sich schon im Spätmittelalter geregt 
und äußerte sich nach der Reformation im 16. Jahrhundert im Aufbau von Parallel-
strukturen wie eigenen Visitationen und jährlichen Konventen der Patronatspfarrer 
unter dem Vorsitz des Familienseniors.6

In den letzten Jahren des Dreißigjährigen Krieges geriet der Konflikt zum offenen 
Schlagabtausch. Er entzündete sich am symbolträchtigen Akt der Investitur, die seit 
jeher zum Zankapfel zwischen weltlicher und geistlicher Macht getaugt hatte. Als 
Superintendent Magister David Blumenthal (1595–1639)7 betonte, dass nur ihm die 
Einführung neuer Pfarrer zustehe, verweigerte der Beetzendorfer Senior Matthias von 
der Schulenburg (1578–1656)8 dies mit dem Verweis auf altes Herkommen. »Das jus 
introducendi Pastores«, so ließ er 1638 wissen, sei »vor undenklichen Jahren bei unsern 
Pfarrherren zu Betzendorf und Apenburg gewesen«. Auch sei allgemein bekannt, »das 
die Adeligen ihre Prediger selbst introduciren lassen«.9

An die Seite der Abweichler aus Beetzendorf traten bald die Alvensleben zu Kalbe 
an der Milde, aber auch der Rat der Neustadt Salzwedel. Der Superintendent wiederum 
fand zwar die Unterstützung des landesherrlichen Konsistoriums. Doch die Kirchen-
behörde im fernen Cölln an der Spree wurde der Revolte nicht Herr. Noch bizarrer 
geriet die Situation, als der Generalsuperintendent von Stendal für die Abweichler 

5	 Vgl. dazu Volkmar, Christoph: Jörgs Junker. Landadel und Reformation im Mittelelberaum, 
Habil.-Schr. Universität Leipzig, Ms., 2016 [Druckfassung in Vorbereitung].

6	 Vgl. Schmidt, Georg: Das Geschlecht von der Schulenburg, 3 Bde., Beetzendorf 1897–1908, hier 
Bd. 1, S. 148–196. – Volkmar, Christoph: Mächtig fromm? Zur Religiosität im niederen Adel 
um 1500, in: Bünz, Enno; Kühne, Hartmut (Hg.): Alltag und Frömmigkeit am Vorabend der 
Reformation in Mitteldeutschland. Wissenschaftlicher Begleitband zur Ausstellung »Umsonst ist 
der Tod« (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 50), Leipzig 2015, S. 169–188, 
hier S. 176–183. – Ders.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

7	 Zur Person vgl. Pfarrerbuch (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 405. – Danneil: Kirchengeschichte Salzwedel 
(wie Anm. 1), S. 285f.

8	 Zur Person vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 363–367 (Nr. 439).
9	 Schreiben des Matthias von der Schulenburg, 1638 August 19, zitiert nach einer modernisierten 

Übertragung bei Danneil: Kirchengeschichte Salzwedel (wie Anm. 1), S. 191.

Christoph Volkmar



137

Partei ergriff. Auf Bitten der Schulenburg führte er an seinem Salzwedeler Amtsbruder 
vorbei einen neuen Pfarrer in Beetzendorf ein. Letztlich war es am Kurfürsten, den 
Konflikt zu entscheiden. Mit einer absolutistischen Kabinettsordre vom 21. Februar 
1670 gab er einer Supplik der Schulenburg statt und erhob die Patronatspfarreien der 
Gesamtherrschaft Beetzendorf-Apenburg zu einer eigenen Inspektion. In den folgenden 
Jahren konnten auch die Kirchen der Neustadt Salzwedel und die Pfarrer unter denen 
von Alvensleben zu Kalbe aus dem Salzwedeler Superintendenturverband ausscheren.10 

In Beetzendorf residierte seither ein Oberpfarrer, der mit den Rechten eines Super-
intendenten ausgestattet war. Gemeinsam mit seinem Apenburger Kollegen führte er 
alternierend die Aufsicht über die 15 Pfarreien (1718)11 des schulenburgischen Gesamt-
patronats, ganz so wie sein weltliches Pendant, der schulenburgische Gesamtrichter, 
in den umliegenden Dörfern das Recht sprach.12 So war aus niederadliger Kirchen-
herrschaft eine Struktureinheit der kurbrandenburgischen Landeskirche erwachsen. 

Die Episode zeigt, dass noch 150 Jahre nach den Anfängen der Reformation 
die evangelische Neuordnung in der Altmark im Flusse war. Das Erstarken adliger 
Kirchenherrschaft in Beetzendorf ist aber auch deshalb bemerkenswert, weil sich 
diese Entwicklung sehr deutlich von der Situation im Spätmittelalter abhob. Zwar 
gehörten die Schulenburg auch damals schon zu den führenden Geschlechtern der 
Altmark, nannten sich stolz Schlossgesessene und hielten fernab vom kurfürstlichen 
Hof die Macht auf dem flachen Lande in Händen.13 

Aber ihr Herrschaftssitz Beetzendorf war doch alles andere als ein kirchliches 
Zentrum. Die 1292 erwähnte Dorfkirche St. Georg besaß keine Pfarrrechte, sondern 
gehörte als bloße Filialkirche zur älteren Pfarrei im benachbarten Audorf. Selbst 
die Grablege des Geschlechts befand sich zunächst an der dortigen Pfarrkirche. Als 
Beetzendorf zum Flecken heranwuchs, gelang es 1375 zwar, in der Burgvorstadt 
eine Marienkapelle zu gründen und diese mit Begräbnisrecht auszustatten. Doch 
die kirchliche Unselbständigkeit blieb bestehen.14 

10	 Vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 155–157. – Danneil: Kirchengeschichte Salz-
wedel (wie Anm. 1), S. 188–197.

11	 Vgl. Enders, Lieselott: Die Altmark. Geschichte einer kurmärkischen Landschaft in der Frühneu-
zeit (Veröffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 56), Berlin 2008, S. 641.

12	 Vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 154–163 und 243–249. 
13	 Zu den Schulenburg und ihrem Stammsitz Beetzendorf vgl. grundlegend ebd., Bd. 1; als ersten Über-

blick auch Schwineköper, Berent: Art. Beetzendorf, in: ders. (Hg.): Handbuch der Historischen 
Stätten Deutschlands, Bd. 11: Provinz Sachsen/Anhalt, Stuttgart 21987, S. 33f. Zur archivalischen 
Überlieferung Brückner, Jörg; Erb, Andreas; Volkmar, Christoph (Bearb.): Adelsarchive im 
Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt. Übersicht über die Bestände (Veröffentlichungen der staat-
lichen Archivverwaltung des Landes Sachsen-Anhalt, Reihe A: Quellen zur Geschichte Sachsen-
Anhalts 20), Magdeburg 2012, S. 75–78. – Die Bedeutung des Geschlechts im Spätmittelalter 
lässt sich auch an seiner prominenten Berücksichtigung im »Riedel« ablesen, wo die von Johann 
Friedrich Danneil bearbeiteten Urkunden mehr als 300 Druckseiten füllen. Vgl. Riedel, Adolph 
Friedrich (Hg.): Codex Diplomaticus Brandenburgensis, 1. Hauptteil, 25 Bde., Berlin 1838–1863 
(im Folgenden: CDB), hier Bd. 1.5, S. 277–500 und 1.6, S. 232–338. 

14	 Vgl. Volkmar: Mächtig fromm (wie Anm. 6), S. 176–183; sowie ausführlicher ders.: Landadel 
und Reformation (wie Anm. 5).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



138

Welche Dynamik also entfaltete der Umbruch der Reformation in einem ländlichen 
Adelssitz wie Beetzendorf? Wie konnte der Ort, der Anfang des 16. Jahrhunderts noch 
nicht einmal einen eigenen Pfarrer besaß, einige Generationen später mit dem Sitz 
einer Superintendentur zu einem regionalen kirchlichen Mittelpunkt aufsteigen? Und 
welchen Anteil hatten adlige Patronatsherren an der reformatorischen Neuordnung 
in der Altmark?

Der Landadel als Gestalter der Reformation
Wer auf solche Fragen eine schnelle Antwort erwartet, muss enttäuscht werden. Denn 
obgleich die reformationsgeschichtliche Literatur am Vorabend des großen Jubiläums 
nahezu unüberschaubar geworden ist, bleibt sie an dieser Stelle doch merkwürdig 
stumm. Die Reformation auf dem Lande gehört ohnehin zu den letzten großen 
Brachen auf der sonst so intensiv beackerten Flur namens Reformationsgeschichte. 
Niederadel und Reformation aber, das ist unbearbeitetes historiographisches Nie-
mandsland.15

Dies zeigt sich ganz basal schon bei der Begriffsbildung. Während Fürsten-, Stadt- 
oder Gemeindereformation seit Jahrzehnten Paradigmata der Forschung sind, ist bis 
heute weitgehend ungeklärt, wie der niedere Adel dieser epochalen Herausforderung 
begegnete. Man muss schon intensiver bibliographieren, um das Stichwort »Adels-
reformation« in einzelnen Aufsätzen von Ernst Schubert, Martina Schattkowsky oder 
Armin Kohnle wenigstens einmal buchstabiert zu finden.16

Historische Überblicksdarstellungen hingegen lassen die Reformation in einem 
Territorium in der Regel mit ihrer »Einführung« durch den Landesherrn beginnen. 
Oft verweisen sie auf die erste Kirchenvisitation, mit der die neue Lehre in die Fläche 
getragen worden sei. Dann wird häufig das landesherrliche Kirchenregiment als ein 
Markenzeichen der Reformation beschrieben. Dieses habe, communis opinio, die spät-

15	 Zu der im Folgenden nur knapp entfalteten Problemskizze vgl. ausführlicher Volkmar, Christoph: 
Was hatte der Niederadel in Mitteldeutschland durch die Reformation zu verlieren?, in: Greiling, 
Werner; Kohnle, Armin; Schirmer, Uwe (Hg.): Negative Implikationen der Reformation? Ge-
sellschaftliche Transformationsprozesse 1470–1620 (Quellen und Forschungen zu Thüringen im 
Zeitalter der Reformation 4), Köln/Weimar/Wien 2015, S. 373–400. – Ders.: Landadel und Re-
formation (wie Anm. 5). – Als Ausgangspunkt der Forschung vgl. noch immer die Studie von Press, 
Volker: Adel, Reich und Reformation, in: Mommsen, Wolfgang J. (Hg.): Stadtbürgertum und Adel 
in der Reformation. Studien zur Sozialgeschichte der Reformation in England und Deutschland 
(Veröffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts London 5), Stuttgart 1979, S. 330–383. 

16	 Vgl. Schubert, Ernst: Fürstenreformation. Die Realität hinter einem Vereinbarungsbegriff, 
in: Bünz, Enno; Rhein, Stefan; Wartenberg, Günther (Hg.): Glaube und Macht. Theologie, 
Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten 
in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 23–47, hier S. 24. – Schattkowsky, Martina: Adel und 
Reformation. Grundherrschaftliches Engagement zur Konfessionsbildung im ländlichen Raum, in: 
Müller, Winfried (Hg.): Perspektiven der Reformationsforschung in Sachsen. Ehrenkolloquium 
zum 80. Geburtstag von Karlheinz Blaschke (Bausteine aus dem Institut für Sächsische Geschichte 
und Volkskunde 12), Dresden 2008, S. 125–133, hier S. 126. – Kohnle, Armin: Die Herren von 
Lindenau und die frühe Reformation, in: Schattkowsky, Martina (Hg.): Adlige Lebenswelten 
in Sachsen. Kommentierte Bild- und Schriftquellen, Köln/Weimar/Wien 2013, S. 320–326, hier 
S. 321.

Christoph Volkmar



139

mittelalterliche Diözesanverwaltung ersetzt, das Kirchenwesen unter die Kontrolle der 
Landesfürsten gebracht und so den Aufstieg des Territorialstaats befördert.17 Auch 
das in der neueren Forschung dominante Konfessionalisierungsparadigma legt den 
Fokus auf die Gestaltungsmacht des frühmodernen Territorialstaats.18 

Der Einfluss lokaler Kräfte auf den Verlauf der Reformation bleibt in dieser 
etatistischen Perspektive unterhalb der Wahrnehmungsschwelle. Damit aber wird 
als gegeben voraussetzt, was doch erst Ergebnis eines Prozesses sein konnte: die ter-
ritoriale Verfasstheit der evangelischen Landeskirchen. Um die evolutionäre Offen-
heit der frühen Umbruchsphase erfassen zu können, muss der Blickwinkel deutlich 
geweitet werden.19 

Dies gilt zunächst für das landesherrliche Kirchenregiment selbst. Einerseits 
ist gerade in den letzten Jahren herausgearbeitet worden, dass sich das landesherr-
liche Kirchenregiment vielerorts bereits im Spätmittelalter etablierte. Schon damals 
offenbarte sich sein Potential als staatliches Interventionsinstrument, das sich von 
engagierten Landesherren sowohl für als auch gegen die evangelische Lehre einsetzen 

17	 Als prominenten Vertreter dieser These vgl. z. B. Blaschke, Karlheinz: Wechselwirkungen zwischen 
der Reformation und dem Aufbau des Territorialstaates, in: ders.: Beiträge zur Verfassungs- und 
Verwaltungsgeschichte Sachsens. Ausgewählte Aufsätze (Schriften zur Sächsischen Geschichte und 
Volkskunde 5), hg. von Uwe Schirmer und André Thieme, Leipzig 2002, S. 435–452, zuerst 
erschienen in: Der Staat, Bd. 9, 1970, S. 347–364. Als klassische Arbeit zum lutherischen Kirchen-
regiment vgl. Krumwiede, Hans-Walter: Zur Entstehung des landesherrlichen Kirchenregiments 
in Kursachsen und Braunschweig-Wolfenbüttel (Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens 16), 
Göttingen 1967.

18	 Der Siegeszug des Konfessionalisierungsparadigmas in den 1990er Jahren verbindet sich vor 
allem mit den Namen von Wolfgang Reinhard und Heinz Schilling. Es betont die strukturelle 
Vergleichbarkeit der drei großen Konfessionen und postuliert ihre Funktionalisierung für eine 
staatlich induzierte Sozialdisziplinierung (Gerhard Oestreich) sowie einem dadurch ausgelösten 
Modernisierungsschub. Als Wegmarken der Forschung gelten die drei Tagungsbände des Vereins 
für Reformationsgeschichte. Vgl. Schilling, Heinz (Hg.): Die reformierte Konfessionalisierung in 
Deutschland. Das Problem der »Zweiten Reformation«. Wissenschaftliches Symposion des Vereins 
für Reformationsgeschichte (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 195), Gütersloh 
1986. – Rublack, Hans-Christoph (Hg.): Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland 
(Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 197), Gütersloh 1992. – Reinhard, Wolfgang; 
Schilling, Heinz (Hg.): Die katholische Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposion der 
Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und des Vereins für Reformationsgeschichte 
(Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 198), Gütersloh 1995. 

19	 Erst in jüngster Zeit findet die Unfertigkeit kirchlicher Leitungsstrukturen im Reformations-
jahrhundert seitens der Kirchengeschichte Aufmerksamkeit. Vgl. etwa Wischmeyer, Johannes: 
(Hg.): Zwischen Ekklesiologie und Administration. Modelle territorialer Kirchenleitung und 
Religionsverwaltung im Jahrhundert der europäischen Reformationen (Veröffentlichungen des 
Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Beiheft  100), Göttingen 2013. – Für die weitere 
Forschung ist gerade gegenüber der oft zu beobachtenden Reduktion lutherischer Ekklesiologie auf 
das Modell des landesherrlichen Kirchenregiments der Anspruch zu erheben, die Herausbildung 
der Reformationskirchen als einen ergebnisoffenen sozio-politischen Institutionalisierungsprozess 
zu beschreiben, wie dies zuletzt Irene Dingel als Ausgangspunkt kirchenhistorischer Forschung 
formuliert hat: »Kirchenleitungsmodelle entstanden und entwickelten sich in Interaktion mit dem 
jeweiligen politisch-gesellschaftlichen Umfeld. […] Deshalb ist es schwierig, von typisch lutheri-
schen oder typisch reformierten Modellen zu sprechen und ihre Charakteristika dann vornehmlich 
theologisch zu begründen.« (Dingel, Irene: Schlusskommentar, in: ebd., S. 257–164, hier S. 260).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



140

ließ, wie Kurfürst Johann der Beständige auf der einen und Herzog Georg der Bärtige 
auf der anderen Seite zeigen.20 

Andererseits war aber keineswegs ausgemacht, dass sich das evangelische Kirchen-
wesen auf landesherrliche Strukturen gründen würde, so naheliegend dies aus der Sicht 
der Nachwelt auch erscheinen mag. Martin Luther war kein Verfassungstheoretiker, 
sondern Kirchenlehrer. Sein Wirken zielte auf eine Erneuerung des Glaubens und 
nicht auf die Gründung einer neuen Kirche. Die frühe Erkenntnis, dass die äußere 
Gestalt der Kirche nicht gottgegeben, sondern Menschenwerk sei, verband sich bei 
Luther mit einem Sinn für machtpolitische Realitäten. In seinem Überlebenskampf 
gegen die römische Hierarchie suchte er die Hilfe aller weltlichen Gewalten.21

Die Forschung unterliegt einem Tunnelblick, wenn sie dabei immer nur auf die 
mächtigen Landesherren rekurriert. Ein Schlüsseldokument wie die gern als Blau-
pause der Fürstenreformation herangezogene Adelsschrift lässt sich auch viel offener 
interpretieren.22 Liest man Luthers Aufruf an den christlichen Adel deutscher Na-
tion ohne Scheuklappen, so kann nachdenklich machen, dass diese nicht nur einem 
Niederadligen, nämlich Nikolaus von Amsdorf, gewidmet war, sondern dass Luther 

20	 Vgl. Hashagen, Justus: Staat und Kirche vor der Reformation. Eine Untersuchung der vorrefor-
matorischen Bedeutung des Laieneinflusses in der Kirche, Essen 1931. – Bünz, Enno; Volkmar, 
Christoph: Das landesherrliche Kirchenregiment in Sachsen vor der Reformation, in: Bünz/
Rhein/Wartenberg: Glaube und Macht (wie Anm.  16), S.  89–109. – Volkmar, Christoph: 
Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, 1488–1525 (Spätmit-
telalter, Humanismus, Reformation 41), Tübingen 2008. – Ders.: Die Stunde des Laienstandes? 
Landesherrliche Kirchenreform am Vorabend der Reformation, in: Historisches Jahrbuch der 
Görres-Gesellschaft, Bd. 128, 2008, S. 367–407. – Zu den Anfängen des Kirchenregiments in 
Kurbrandenburg vgl. Priebatsch, Felix: Staat und Kirche in der Mark Brandenburg am Ende 
des Mittelalters, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, Bd. 19, 1899, S. 397–430; Bd. 20, 1900, 
S. 159–185, 329–365; Bd. 21, 1901, S. 43–90. – Hennig, Bruno: Die Kirchenpolitik der älteren 
Hohenzollern in der Mark Brandenburg, Leipzig 1906. – Hahn, Peter-Michael: Kirchenschutz 
und Landesherrschaft in der Mark Brandenburg im späten 15. und frühen 16. Jahrhundert, in: 
Jahrbuch für die Geschichte Mittel- und Ostdeutschlands, Bd. 28, 1979, S. 179–220. – Für die 
Hochstifte Magdeburg und Halberstadt liegen keine entsprechenden Arbeiten vor. Andernorts lassen 
sich Ansätze landesherrlichen Kirchenregiments aber auch in geistlichen Territorien beobachten. 
Vgl. z. B. Neidiger, Bernhard: Erzbischöfe, Landesherren und Reformkongregationen. Initiatoren 
und treibende Kräfte der Klosterreformen des 15. Jahrhunderts im Gebiet der Diözese Köln, in: 
Rheinische Vierteljahrsblätter, Bd. 54, 1990, S. 19–77. – Jendorff, Alexander: Reformatio cat-
holica. Gesellschaftliche Handlungsspielräume kirchlichen Wandels im Erzstift Mainz 1514–1630 
(Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 142), Münster 2000.

21	 In seiner meisterlichen und von Ansatz her noch immer hochaktuellen Synthese der evangelischen 
Kirchenverfassungsgeschichte beschreibt Emil Sehling diese Grunderkenntnis wie folgt: »[…] es 
gibt also keine genuin-lutherischen Verfassungsprinzipien, es gibt keine Verfassung, die den An-
spruch erheben könnte, von Gott zu sein, was als richtige lutherische Verfassung hingestellt wird, 
hat stets nur den Wert menschlicher Meinung«. Sehling, Emil: Geschichte der protestantischen 
Kirchenverfassung (Grundriß der Geschichtswissenschaft II.8), Leipzig/Berlin 1907, S. 3. 

22	 Luther, Martin: An den christlichen Adel deutscher Nation von des christlichen Standes Besse-
rung (1520), in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883–2003, Bd. 6, 
S. 404–469. – Die viel beachtete Schrift ist nun mit einem neu erschienenen Kommentar von 
Thomas Kaufmann leichter zu benutzen. Vgl. Kaufmann, Thomas: An den christlichen Adel 
deutscher Nation von des christlichen Standes Besserung (Kommentare zu den Schriften Luthers 3), 
Tübingen 2014. 

Christoph Volkmar



141

darin Kaiser, Fürsten, Städte und Adel gleichermaßen in die Pflicht nahm, als welt-
liche Obrigkeit die Kirche zu ordnen.23 

Tatsächlich rückte gerade der frühe Luther immer wieder ganz konkret die 
Ortsgemeinden in den Fokus.24 So wie er 1523/24 die evangelische Neuordnung 
in Wittenberg gemeinsam mit dem städtischen Rat vorantrieb25, wurde 1522/23 
die Leisniger Kastenordnung ohne Zutun des ernestinischen Landesherrn erlas-
sen, als eine durch den Reformator vermittelte Einung von Rat, Bürgern, adligen 
Grundherren und Bauern in der Großpfarrei Leisnig.26 Auch als Luther begann, 
Wittenberger Absolventen in alle Welt zu vermitteln, reagierte er auf Anfragen aus 
einzelnen Gemeinden und sandte nicht etwa ganze Absolventenjahrgänge an die 
Fürstenhöfe. Zwar hat der Reformator seit Mitte der 1520er Jahre unter dem Ein-
druck des Bauernkriegs und der sich abzeichnenden kirchlichen Spaltung verstärkt 
auf den Fürstenstaat gesetzt.27 Einen landeskirchlichen Masterplan sucht man bei 
ihm dennoch vergeblich.28

Es lohnt deshalb, das Verhältnis von Niederadel und Reformation neu in den Blick 
zu nehmen und die Freiräume des Umbruchs zu vermessen, die Ortskirchen überall 
im Reich zu Experimentierfeldern lutherischer Kirchenbildung werden ließen. Als 
Untersuchungsgebiet erscheint dabei der Mittelelberaum besonders geeignet, weil 
sich hier unweit von Wittenberg geistliche und weltliche Territorien mit schwacher 
Fürstenpräsenz und starken ständischen Gewalten betrachten lassen.29 Das Erzstift 
Magdeburg, das Hochstift Halberstadt sowie die Altmark als brandenburgisches 
Nebenland lagen früh im Wirkungsfeld der Reformation, zumal die wichtigste Stadt 

23	 Zu dieser Lesart vgl. Volkmar: Niederadel (wie Anm. 15), S. 373–376. Siehe dazu die gegenüber 
der bisherigen Forschung deutlich differenzierten Angaben zum Adressatenkreis und zur Rezeption 
der Adelsschrift bei Kaufmann: Adel (wie Anm. 22), S. 1–46.

24	 Vgl. Sehling: Kirchenverfassung (wie Anm. 21), S. 1–7, der in diesem Zusammenhang ebd., S. 4, 
die »Keime einer presbyterial-synodalen Ausgestaltung der Verfassung« betont.

25	 Vgl. Krentz, Natalie: Ritualwandel und Deutungshoheit. Die frühe Reformation in der Residenz-
stadt Wittenberg (1500–1533) (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 74), Tübingen 2014, 
hier S. 141–324.

26	 Vgl. Beyer, Michael: Die Neuordnung des Kirchenguts, in: Junghans, Helmar (Hg.): Das Jahrhun-
dert der Reformation in Sachsen. Festgabe zum 450jährigen Bestehen der Evangelisch-Lutherischen 
Landeskirche Sachsens, Berlin 1989, S. 91–112, hier S. 97–99.

27	 Vgl. Kirn, Paul: Friedrich der Weise und die Kirche. Seine Kirchenpolitik vor und nach Luthers 
Hervortreten im Jahre 1517 (Beiträge zur Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 30), 
Leipzig 1926, ND Hildesheim 1972. – Zum Kirchenregiment der ernestinischen Kurfürsten 
Friedrich und Johann sind durch die 2014 begonnene Edition an der Sächsischen Akademie der 
Wissenschaften wichtige Erkenntnisse zu erwarten.

28	 Vgl. Sehling: Kirchenverfassung (wie Anm. 21), S. 1–7. – Schorn-Schütte, Louise: Evangelische 
Geistlichkeit in der Frühneuzeit. Deren Anteil an der Entfaltung frühmoderner Staatlichkeit und 
Gesellschaft. Dargestellt am Beispiel des Fürstentums Braunschweig-Wolfenbüttel, der Landgrafschaft 
Hessen-Kassel und der Stadt Braunschweig (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschich-
te 62), Gütersloh 1996, S. 399. Aus rechtshistorischer Sicht vgl. Schwanhäusser, Gertrud: Das 
Gesetzgebungsrecht der evangelischen Kirchen unter dem Einfluß des landesherrlichen Kirchen-
regiments im 16. Jahrhundert (Jus Ecclesiasticum 5), München 1967, S. 84–122. 

29	 Vgl. dazu die diesem Beitrag zugrundeliegende Studie Volkmar: Landadel und Reformation (wie 
Anm. 5).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



142

der Region, die alte sächsische Metropole Magdeburg, bereits 1524 als erste Großstadt 
des Reiches für das Luthertum gewonnen wurde.30 

Wie in den Städten konnten sich auch auf dem Lande lokale Obrigkeiten als 
eigenständige Träger der Entwicklung positionieren. Die historische Analyse sollte 
deshalb den Sieg des landesherrlichen Kirchenregiments nicht vorwegnehmen, sondern 
versuchen, die Offenheit des Neuanfangs mit seinen vielfältigen Akteuren und Hand-
lungsebenen in ihrer ganzen Komplexität, Unfertigkeit und Vorläufigkeit erfassen.

Natürlich ist dies nicht zuletzt eine Frage der Quellen. Um die Handlungs-
spielräume landadliger Akteure als neues Untersuchungsfeld für die Reformations-
geschichte fruchtbar zu machen, erscheint es methodisch von grundlegender Be-
deutung, Quellen lokaler Provenienz zu erschließen. Adelsarchive, wie sie etwa in 
Wernigerode31, aber auch in Potsdam32 verwahrt werden, erlauben neue Einblicke 
in die Reformation vor Ort. 

Verschränkt mit der landesherrlichen Überlieferung – etwa den Visitationspro-
tokollen, die jetzt für Mitteldeutschland durch das Projekt »Digitales Archiv der 
Reformation«33 online zugänglich gemacht werden konnten – sowie der zeitgenössi-
schen Publizistik lässt sich eine Quellenbasis gewinnen, auf der die Begegnung von 
Landadel und Reformation zwar kaum flächendeckend, aber doch exemplarisch 
nachgezeichnet werden kann. Heuristisch sollten dabei nicht nur die Parteinahmen 
von Adligen für die Reformation Beachtung finden, sondern auch Verlusterfahrungen 
und Traditionsabbrüche zur Sprache kommen, die adlige Gegenwehr hervorriefen.34 
Die Vorfestlegung auf ein Narrativ vom Adel als dem »vergessenen« Protagonisten 
der Reformation wäre für den Erkenntnisprozess ebenso hinderlich wie eine Prämisse, 

30	 Zur Reformation in Magdeburg vgl. jetzt die zweibändige Darstellung Ballerstedt, Maren; 
Köster, Gabriele; Poenicke, Cornelia (Hg.): Magdeburg und die Reformation, Teil  1: Eine 
Stadt folgt Martin Luther (Magdeburger Schriften 7), Halle 2016. – Köster, Gabriele; Poenicke, 
Cornelia; Volkmar, Christoph (Hg.): Magdeburg und die Reformation, Teil 2: Von der Hochburg 
des Luthertums zum Erinnerungsort (Magdeburger Schriften 8), Halle 2017.

31	 Vgl. Brückner/Erb/Volkmar: Adelsarchive (wie Anm.  13). Vgl. dazu Volkmar, Christoph: 
Adelsarchive im Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt. Anmerkungen zur neuen Beständeübersicht, 
in: ders.; Bünz, Enno; Höroldt, Ulrike (Hg.): Adelslandschaft Mitteldeutschland. Die Rolle 
des landsässigen Adels in der mitteldeutschen Geschichte (15.–18.  Jahrhundert) (Schriften zur 
sächsischen Geschichte und Volkskunde 49 / Veröffentlichungen der staatlichen Archivverwaltung 
des Landes Sachsen-Anhalt, Reihe A: Quellen zur Geschichte Sachsen-Anhalts 22), Leipzig 2016, 
S. 345–365.

32	 Vgl. Heegewaldt, Werner; Harnisch, Harriet (Bearb.): Übersicht über die Bestände des Bran-
denburgischen Landeshauptarchivs, Teil  I.1: (Adlige) Herrschafts-, Guts- und Familienarchive 
(Rep. 37) (Veröffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 60), Berlin 2010.

33	 http://www.reformationsportal.de (02.12.2016). – Vgl. dazu Blaha, Dagmar: Das ›Digitale Archiv 
der Reformation‹. Quellen für Bildung und Forschung, in: dies.; Spehr, Christopher (Hg.): Refor-
mation vor Ort. Zum Quellenwert von Visitationsprotokollen (Veröffentlichungen der staatlichen 
Archivverwaltung des Landes Sachsen-Anhalt, Reihe A: Quellen zur Geschichte Sachsen-Anhalts 21 / 
Schriften des Hessischen Staatsarchivs Marburg 29 / Schriften des Thüringischen Hauptstaats-
archivs Weimar 7), Leipzig 2016, S. 262–271. – Volkmar, Christoph; Rothe, Vicky: Schaufenster 
einer Zeitenwende. Das Digitale Archiv der Reformation, in: Sachsen und Anhalt, Bd. 27, 2015, 
S. 253–258.

34	 Vgl. Volkmar: Niederadel (wie Anm. 15).

Christoph Volkmar



143

die den Ritterstand primär als strukturgeschichtliche Beharrungskraft verstünde, wie 
dies noch Volker Press getan hat.35 

Der analytische Blick konzentriert sich dabei auf die ländliche Grundherrschaft 
mit Rittersitz, niederer Gerichtsbarkeit und Patronatskirche, jene Handlungsebene, 
auf der die Machtstellung des Niederadels beruhte. Adlige Kirchenherrschaft war ein 
von der Forschung bislang unterschätzter Einflussfaktor auf die Gestaltwerdung der 
Reformation vor Ort, der sich überall im Reich manifestierte.36 Auch an der Mittelelbe 
stießen lokalmächtige Patronatsherren in das Machtvakuum vor, das der Kollaps der 
mittelalterlichen Kirchenhierarchie hinterlassen hatte und das durch neue landes-
kirchliche Strukturen erst sukzessive gefüllt wurde. Dabei drängten eigenkirchliche 
Vorstellungen das in der Reformation ohnehin angefochtene Kirchenrecht in den 
Hintergrund und ließen den Adel sehr selbstbewusst auftreten.37 

Starke lokale Kirchenherrschaft äußerte sich in der autonomen Berufung und 
Einführung von Pfarrern, in selbständiger Kirchenaufsicht mit hermetischer Kon-
fliktregelung, in eigenmächtiger Neuordnung von Kirchengut, in der Teilhabe am 
Prozess der Konfessionsbildung sowie in dem Versuch, regionale Kirchenstrukturen 
an adligen Herrschaftsbezirken auszurichten. Mit dem Anspruch, den Bekenntnis-
stand von Pfarrern und Gemeinden zu bestimmen, stellte es die Prärogative reichs-
ständischer Kirchenpolitik in Frage. Allerorten werden dabei strukturelle Parallelen 
zu den Ansätzen, Methoden und Legitimationsfiguren des landesherrlichen Kirchen-
regiments sichtbar.38 

Das Beispiel Beetzendorf
Diese Thesen lassen sich am Beetzendorfer Fallbeispiel39 anschaulich untersetzen. Die 
Reformation eröffnete den Schulenburg die Chance, ortskirchliche Strukturen an die 
politische Landkarte des 16. Jahrhunderts anzupassen. Nun gelang die überfällige 
Verlegung der Pfarrei Audorf, und der Flecken Beetzendorf konnte endlich Pfarrort 
werden. Dies ging auf die Initiative der Patronatsherren zurück. Diese hatten schon 
kurz vor 1500 erreicht, dass der Audorfer Pfarrer seinen Wohnsitz in Beetzendorf 
nahm. Mit dem Zusammenbruch der altkirchlichen Strukturen fielen nun auch die 

35	 Vgl. Press: Adel (wie Anm. 15).
36	 Vgl. Gillner, Bastian: Freie Herren – Freie Religion. Der Adel des Oberstifts Münster zwischen 

konfessionellem Konflikt und staatlicher Verdichtung 1500 bis 1700 (Westfalen in der Vormoderne 8), 
Münster 2011. – Als Forschungsüberblick zum Adel in Mitteldeutschland vgl. Bünz, Enno; Volk-
mar, Christoph: Adelslandschaft Mitteldeutschland. Tendenzen und Perspektiven der Forschung, 
in: Bünz/Höroldt/Volkmar: Adelslandschaft Mitteldeutschland (wie Anm. 31), S. 111–148.

37	 Vgl. Volkmar: Landadel und Reformation (wie Anm.  5). Die Arbeit bezieht neben dem hier 
skizzierten Beispiel Beetzendorf weitere Fallstudien zu denen von Alvensleben auf Erxleben, Alvens-
leben und Kalbe, denen von Veltheim auf Harbke sowie denen von der Asseburg auf Falkenstein 
und Neindorf in die Analyse ein und vergleicht damit die Rolle des altmärkischen Adels mit dem 
Agieren seiner Standesgenossen im Erzstift Magdeburg und im Hochstift Halberstadt, wobei die 
genannten Geschlechter ohnehin territorienübergreifend aktiv waren.

38	 Ebd.
39	 Vgl. dazu ausführlicher ebd. 

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



144

formalen Hürden, nach denen der Ortsbischof über die Abpfarrung hätte entschei-
den müssen. Schließlich tat die normative Kraft des Faktischen ihr Übriges: der alte 
Pfarrhof in Audorf stürzte in sich zusammen.40

Schon für die Zeitgenossen war kaum bestimmbar, wann genau aus dem Audorfer 
Seelsorger, der in Beetzendorf wohnte, nunmehr der Pfarrer von Beetzendorf wurde. 
Es war eben ein schleichender Übergang. Eine kirchliche Hierarchie, die diesen hätte 
fixieren können, existierte nicht mehr bzw. war noch nicht wieder aufgebaut. Die 
kurfürstlichen Visitationskommissionen, die die Verhältnisse in Beetzendorf in den 
Jahren 1541, 1551, 1579 und 1600 mal durch Bereisung vor Ort, mal nur als Mittel-
punktsvisitation von Salzwedel aus erkundeten, hatten mit der Entscheidung wenig 
zu tun.41 Sie konstatierten lediglich, dass ihnen 1541 und noch 1551 der Audorfer 
Pfarrer mit Wohnort Beetzendorf, 1600 aber ein Beetzendorfer Pfarrer entgegentrat, 
der nun das zur Filialkirche herabgestufte Audorf mitversorgte.42 

Währenddessen hatten die Patronatsherren bereits dafür gesorgt, dass an der 
Beetzendorfer Marienkirche noch ein zweiter Geistlicher tätig werden konnte. Dabei 
wiederholten sie die einmal bewährte Strategie. 1557 wurde Albert Neuß (1530–1611) 
aus Seehausen als Diakon nach Beetzendorf berufen.43 Zwei Jahre später ward ihm 
auch die Pfarrei von Groß Gischau verliehen44, doch blieb der Diakon vor Ort. Diese 
Personalunion verschaffte dem zweiten Beetzendorfer Geistlichen nicht nur ein gutes 
Auskommen, sondern schuf mit den Jahrzehnten kirchenorganisatorische Fakten. 
1579 vermerkten die Visitatoren, dass der Beetzendorfer Kaplan auch Groß Gischau 
und dessen Filiale Klein Gischau (Wendisch Gischau) mit zu versorgen habe. Bei der 
gleichen Visitation wurde festgestellt, dass das Gischauer Pfarrhaus »niedergefallen« 

40	 Zu den Bemühungen der Schulenburg um das Beetzendorfer Kirchenwesen im Spätmittelalter 
und in der Umbruchsphase der Reformation vgl. ausführlicher Volkmar: Mächtig fromm (wie 
Anm. 6), S. 176–183. – Ders.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

41	 Zu den hier nicht weiter zu betrachtenden Auseinandersetzungen zwischen den landesherrlichen 
Visitatoren und den schulenburgischen Patronatsherren, die vor allem um die Frage der Säkulari-
sation von Kirchengütern kreisten, vgl. Volkmar, Christoph: Frühe Visitationen als Reformation 
vor Ort. Quellen, Akteure, Interessenlagen, in: Blaha/Spehr: Reformation vor Ort (wie Anm. 33), 
S. 31–56, hier v.a. S. 52–55. – Ders.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

42	 Edition der Visitationsabschiede bei Müller, Julius; Parisius, Adolf: Die Abschiede der in den 
Jahren 1540 bis 1542 in der Altmark gehaltenen ersten General-Kirchen-Visitation mit Berücksich-
tigung der in den Jahren 1551, 1579 und 1600 gehaltenen Visitationen, Bd. 1, Teile 1–4, Magdeburg 
1889–1898; Bd. 2, Teile 1–4, Magdeburg bzw. Salzwedel 1907–1929, hier Bd. 2, Teil 1, S. 46–50.

43	 Berufen durch die Vettern von der Schulenburg, Beetzendorf, 1557 Dezember 8, ordiniert zu 
Stendal 1557 September 12. Vgl. ebd., Bd. 2, Teil 1, S. 48, Anm. 1. – Pfarrerbuch (wie Anm. 1), 
Bd. 6, S. 298. – Dagegen datiert der im frühen 18. Jahrhundert tätige Beetzendorfer Gesamtrichter 
Nikolaus Schulze die Berufung unter Bezug auf eine Nachricht in einem Beetzendorfer Kirchenbuch 
bereits auf den 12. September 1549, was aber schon deshalb weniger glaubhaft ist, weil Neuß dann 
bereits im sehr jungen Alter von 19 Jahren berufen worden wäre. Vgl. Replica staat mündtlichen 
vortrages derer sämtlichen herren undt gevetter von der Schulenburg zu Betzendorff und Apen-
burg, gehalten durch Nikolaus Schulze, Berlin, 1711 Januar 21, Landesarchiv Sachsen-Anhalt (im 
Folgenden: LASA), Abteilung Magdeburg [Standort Wernigerode], H 21 Gutsarchiv Beetzendorf I 
(Großer Hof), A IIIb Nr. 142a, fol. 100–123.

44	 Auszug aus dem Kirchenbuch von Groß Gischau, ebd., fol. 113r.

Christoph Volkmar



145

sei.45 Mit der Zeit geronn die Versorgung des zweiten Beetzendorfer Geistlichen durch 
die Gischauer Pfarrpfründe zu Gewohnheitsrecht und setzte einen weiteren Eckstein 
für den Aufstieg Beetzendorfs zum regionalen kirchlichen Zentrum.

Doch das Vorgehen der Schulenburg hatte ein Nachspiel. Denn das Patronat über 
die Pfarrei Groß Gischau gehörte gar nicht zu ihrem Lehnsbesitz, sondern zu den 
Rechten des Nonnenklosters Dambeck.46 Nur weil in Dambeck bei der Einführung 
der Reformation 1539 der Havelberger Domherr Dietrich von der Schulenburg 
(† 1542) Propst gewesen war47, hatte das Geschlecht darauf Zugriff erlangt. Bis 1630 
konnte es das Kloster in Pfandbesitz halten und so auch die Gischauer Pfarre nach 
seinen Vorstellungen besetzen.48

Nachdem Dambeck aber an den Landesherrn zurückgefallen und dem Vermögens-
stock des Joachimthalschen Gymnasium in Berlin zugeordnet worden war, wurde 
Anfang des 18. Jahrhunderts doch noch einmal Thema, wie man in der Reforma-
tionszeit mit dem Patronat von Groß Gischau verfahren war. Bei einer im Jahr 1711 
anstehenden Neubesetzung stießen die für das Gymnasium agierenden kurfürstlichen 
Regierungsräte darauf, dass die Pfarrei Groß Gischau inzwischen dem Beetzendorfer 
Diakonat soweit einverleibt war, dass sogar die förmliche Vokation auf die Pfarre 
außer Brauch gekommen war und diese ohne Weiteres dem jeweiligen Beetzendorfer 
Diakon eingeräumt wurde.49 

Als die Berliner dies monierten, trafen sie freilich auf den entschiedenen Wider-
stand der Schulenburg. Es entwickelte sich ein Rechtsstreit, in dem die Beetzendorfer 
Gerichtsherren mit der normativen Kraft des Faktischen argumentierten. Aus der 
Tatsache, dass es keine eigene Vokation auf Gischau mehr gebe, sei eben abzulesen, 
dass »seit 1558 (!) Giskau nicht anders gegen Bezendorff als filia consideriret worden, 
so woll in jetzt berührten fall, weil ehemahls patronus in filia keine eigene vocation 
ausgestellet, sondern es genug gewehsen, wann dergleichen von dem patrono in matré 
geschehen«.50 Aus Sicht der Schulenburg war das Beetzendorfer Diakonat über die 
longue dureé zur Mater der ehemaligen Pfarrei Gischau aufgestiegen, einen Besitz-
stand, den sie erfolgreich gegen die landesherrlichen Räte zu verteidigen vermochten.51

So hatten es die Schulenburg verstanden, die Freiräume der Reformation zur 
Aufwertung und besseren personellen Ausstattung der Kirche ihres Stammsitzes 
Beetzendorf zu nutzen. Doch dabei blieb es nicht. Als Endpunkt einer generationen-

45	 Vgl. Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 42), Bd. 2, Teil 1, S. 48, Anm. 3 und S. 94, Anm. 6.
46	 Vgl. ebd., S. 94, mit dem Vermerk der Visitatoren von 1541 zur Pfarrei Groß-Gischau: »Collator 

der Propst von Damcke«.
47	 Zur Person vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 193f. (Nr. 142).
48	 Zu Kloster Dambeck vgl. Scholz, Michael: Dambeck, in: Heimann, Heinz-Dieter; Neitmann, 

Klaus; Schich, Winfried u. a. (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Klöster, Stifte 
und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts (Brandenburgische Historische Studien 14), 
2 Bde., Berlin 2007, Bd. 1, S. 393–411. – Zum schulenburgischen Pfandbesitz vgl. Schmidt: 
Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 186.

49	 Vgl. LASA, H 21, A III b Nr. 142a.
50	 Replica, 1711 (wie Anm. 43), fol. 101r.
51	 Vgl. LASA, H 21, A III b Nr. 142a.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



146

übergreifenden Familienpolitik stand das Ziel im Raum, die zahlreichen Patronats-
rechte der Beetzendorfer Gesamtherrschaft zu einer geschlossenen kirchlichen Einheit 
zu verdichten. 

Ein Meilenstein auf diesem Wege war der Beetzendorfer Familientag von 1570. 
14 Mitglieder der weißen Linie und drei Teilhaber aus der schwarzen Linie demons-
trierten dort den Willen des Geschlechts, die Beetzendorfer Gesamtherrschaft durch 
Modernisierung und Verrechtlichung zu stärken. Auf die Agenda setzten sie neben 
der Einrichtung eines Lehnsregisters und eines Familienarchivs den Entwurf eines 
Burgfriedens und die Abfassung einer Kirchen- und Gerichtsordnung.52

Schon wenn der Familientag die Aufmerksamkeit der Geschlechtsgenossen auf 
»die kirchen und gottsheuser im ganzen gerichte Betzendorff und Apenborch« richtet, 
werden als Bezugsgröße nicht etwa die Patronate, sondern der weltliche Gerichtsbezirk 
erkennbar. In üblicher Reformrhetorik schilderte man die kirchlichen Zustände als 
verbesserungswürdig und setzte ganz analog zur landesherrlichen Kirchenpolitik auf 
eine Bestandsaufnahme durch Visitation. Eine Kommission sollte »die kirchen und 
gottessheuser in beiden gerichten vleissig visitiren und so viel bei denselbigen die 
eingerissenen unrichtigkeiten abschaffen«, im Übrigen aber alle bestehenden Mängel 
dem nächsten Familientag im Jahre 1572 vortragen.53

Selbstbewusstsein und Ressourcen demonstrierte das Geschlecht, indem es das 
Personal für diese Visitation ganz aus den eigenen Reihen rekrutierte. Mit der Leitung 
wurde der Havelberger Dompropst und spätere Magdeburger Domdekan Levin von 
der Schulenburg (1528–87) beauftragt. Seine Beteiligung war insofern bemerkenswert, 
als er selbst gar keinen Anteil am Stammgut Beetzendorf besaß. Offenbar schätzten 
die Geschlechtsgenossen dennoch seine Expertise als geistlichen Würdenträger, der, 
wenn auch kein Theologe, sondern Jurist, doch an der Pflanzstätte der Reformation 
in Wittenberg studiert hatte.54 

Damit waren die personellen Möglichkeiten der Familie aber noch nicht ausgeschöpft. 
Mit Christoph von der Schulenburg (1513–80) wusste man sogar einen ehemaligen 
Bischof in den eigenen Reihen. Dieser hatte 1550/51–54 als Oberhirte von Ratzeburg 
amtiert, bevor er dort dem politischen Druck des Herzogs von Sachsen-Lauenburg 
weichen musste. Nach seiner Resignation trat er offen zur Reformation über und ver-
heiratete sich, blieb aber zeitlebens Propst des 1551 in ein Damenstift umgewandelten 
Diesdorfer Augustiner-Chorfrauenstifts. Auch Christoph wurde an den Beschlüssen von 
1570/72 beteiligt, obwohl er seinen Anteil an Beetzendorf bereits 1561 abgegeben hatte.55

52	 Abschied des Tages zu Beetzendorf, 1570 September 4, CDB 1.6, S. 291–293 (Nr. 481). Dazu und 
für das Folgende vgl. auch Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 150–155.

53	 Abschied, 1570 (wie Anm. 52).
54	 Zur Person vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 284–288 (Nr. 255). – Wentz, 

Gottfried; Schwineköper, Berent: Das Erzbistum Magdeburg, Bd. 1, Teil 1: Das Domstift St. 
Moritz in Magdeburg (Germania Sacra, 1. Abt., 1.1), Berlin/New York 1972, S. 841 (Nachträge); 
sowie als Quelle die gedruckte Leichenpredigt Sack, Siegfried: Leichpredigt. Von dem Christlichen 
abschiede des […] Herrn Levini von der Schulenburg […], Magdeburg: Ambrosius Kirchner 1587 
(VD16 S 1202) (benutztes Exemplar: LASA, Slg. 6 Vd 2, Nr. 1299).

Christoph Volkmar



147

Selbstverständlich aber gehörten der Visitationskommission von 1570 auch Beet-
zendorfer Vertreter beider Linien an. Sie übernahmen den Part der weltlichen Räte, 
so dass die schulenburgische Kommission auch in ihrer formalen Zusammensetzung 
landesherrliche Vorbilder imitierte, zugleich die Visitatoren aber sämtlich aus der 
eigenen Familie kamen.56

Als weiteres Beispiel für die Übernahme territorialer Herrschaftsinstrumente 
verdient die 1572 erlassene Beetzendorfer Kirchen- und Gerichtsordnung Aufmerk-
samkeit. Die enge Verbindung von Richterstuhl und Altar als den beiden Polen der 
öffentlichen Ordnung war den Zeitgenossen selbstverständlich. So erschien es nur 
folgerichtig, dass die Schulenburg in ihrer Gerichtsordnung zugleich das Kirchen-
wesen regulierten und an die Beschreibung der Gerichtstage eine zwölf Punkte um-
fassende Kirchenordnung anschlossen.57 In der öffentlichen Kommunikation griffen 
herrschaftliche und kirchliche Sphäre ohnehin nahtlos ineinander, wenn der halb-
jährliche Gerichtstag für »die einwohner beider flecken Betzendorff und Apenburgk, 
alle dorfschafften, auch eintzelne pauren, […] daruber die von der Schulenburg ihren 
gerichts zwang haben« in allen Dörfern anzuschlagen und zugleich von den Kanzeln 
abzukündigen war. Im Gegenzug wurde auf jedem Gerichtstag auch die Kirchen-
ordnung öffentlich verlesen.58

Schon in der Präambel nimmt die Kirchen- und Gerichtsordnung im legislativen 
Stil auf die heilsame Wirkung von »guete ordtnung und geseze […] in policeysachen« 
Bezug. Weder der Landesherrschaft noch überhaupt einer anderen Obrigkeit meint 
die Ordnung dabei gedenken zu müssen, wenn sie konstatiert:

Also haben sich alle von der Schulenborg nachfolgender artickell voreinigt unnd vorglichen, 
unnd wollen das dieselbigen bei ausgesazter peen und unnachlesiger straffe vonn meniglichen, 
denen sie als iren underthanen zu gleich unnd recht mechtig sollen, gehalten […] werden, 
darnach sich ein jeder zurichtenn haben moge.59

Ohne die eigene Landsässigkeit grundsätzlich in Frage zu stellen, wurde der Macht-
anspruch der Beetzendorfer Herrschaft selbstbewusst herausgestrichen.

Inhaltlich musste diese Ordnung nicht innovativ sein. Viel wichtiger war ihr An-
spruch, neben die entsprechenden landesherrlichen Vorbilder zu treten und damit 
schulenburgische Eigenmacht in zeitgemäßer Form zur Geltung zu bringen. Der 
Regelungskreis umfasste Gottesdienst, Katechismuslehre und Beichtzwang, das 
Verbot von Zauberei, Gotteslästerung und Unzucht, die Regulierung der bäuerli-

55	 Zur Person vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 258–261 (Nr. 221).
56	 Vgl. Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292. – Leider konnte kein Protokoll oder Abschied dieser 

Visitation ermittelt werden. Auch muss offenbleiben, ob diese angesichts ihres lokalen Charakters 
überhaupt schriftlich dokumentiert wurde.

57	 Kirchen- und Gerichtsordnung derer von der Schulenburg zu Beetzendorf und Apenburg, 1572 
Oktober 3, LASA, H 21, A IIIb Nr. 2, fol. 2–15, mit Auslassungen ediert: CDB 1.6, S. 303–311 
(Nr. 486) [danach zitiert].

58	 Ebd., S. 304.
59	 Ebd., (hier zitiert nach: LASA, H 21, A IIIb Nr. 2, fol. 2).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



148

chen Feste, die Einrichtung eines gemeinen Kastens sowie die Rechnungslegung der 
Kirchenältesten und den Kirchenbau. Als Obrigkeit tritt stets die schulenburgische 
Gerichtsherrschaft in Erscheinung, die sich der Kirche bis hin zur Ausweisung von 
Sakramentsverächtern und bei der Bestrafung von Hexerei und Zauberei als welt-
licher Arm andiente.60 Nur bei der Abnahme der Kirchenrechnungen wird einmal 
und eher beiläufig auf eine »churfürstliche ordnung« Bezug genommen.61 Der Ver-
gleich zeigt, dass die Schulenburg an dieser Stelle fast wörtlich die Regelung aus der 
kurbrandenburgischen Patronats- und Gemeindeordnung von 1558 übernahmen, 
dabei aber gerade den Verweis auf die Strafandrohung des Landesherrn vermieden.62

Die dritte kirchenpolitische Maßnahme der Jahre 1570/72 war der Burgfrieden 
für die Schlösser, Vorwerke und Flecken Beetzendorf und Apenburg. Auch sein 
Geltungsbereich wird als geschlossener Bezirk vorgestellt, der durch Grenzsteine, 
»darein das wapen der drey greiffs-klauen gehauen«, für jedermann erkennbar war.63

Der Burgfrieden ist aber noch in anderer Hinsicht aufschlussreich, denn er lässt 
erkennen, wie sich die Schulenburg an den Erfahrungen anderer Adelsgeschlechter 
orientierten. Der zentrale kirchenpolitische Passus lautet:

Wir obbemelte von der Schulenburg und unser erben wollen uns auch zum hochsten befleisigen, 
das wir die kirchen und pfarren im gerichte zu Betzendorff und Apenburg mit christlichen 
evangelischen praedicanten versorgen, damit die unterthanen mit dem allerhochsten gute als 
Gotts wort und dem hochwirdigen sacramente treulich versorget und nicht versäumet werden. 
Auch so wollen wir und unsere erben die pfarren nicht verringern, sondern vielmehr verbessern, 
damit die pfar hern genugsame unterhaltung haben.64

Das damit fixierte Bekenntnis des Adelshauses zu einer aktiven Förderung des evan-
gelischen Kirchenwesens war aber keine schulenburgische Besonderheit, sondern das 
Ergebnis des engen Kontaktes zwischen den führenden Geschlechtern des Niederadels 
in der Altmark wie in den angrenzenden Territorien des Mittelelberaumes. Der Text 

60	 Ebd.
61	 »Die [= die Kirchvorsteher] sollen auch jehrlich den junckhern, dem pfarhern und schultzen, auch 

zweene von der gemeine, von einnahme und aussgabe rechenschafft thuen, vermoge der churf[-
ürstlichen] ordnung.« Ebd., S. 307.

62	 »[…] sollen die fürsteher der kirchen alhie jerlich den dorffherrn, pfarrern, schultieß, und zweyen 
von der gemeine, von der kirchen einname und außgabe, bey meidung hochgedachts unsers gne-
digsten herrn straffe, rechnung thun.« Kurbrandenburgische Patronats- und Gemeindeordnung von 
1558, Corpus Constitutionum Marchicarum, Teil 1, Abt. 1, Sp. 264–272, hier Sp. 268, nach dieser 
Vorlage auch ediert in: Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahr-
hunderts, Bd. 3: Die Mark Brandenburg, die Markgrafenthümer Ober-Lausitz und Nieder-Lausitz, 
Schlesien/Leipzig 1909, S. 90–94.

63	 Burgfrieden sämtlicher von der Schulenburg zu Beetzendorf und Apenburg, 1572 Oktober 3, CDB 
1.6, S. 295–303 (Nr. 485), hier S. 295. – Für erste Beobachtungen zur noch kaum erforschten Herr-
schaftssymbolik des Niederadels im öffentlichen Raum etwa durch Hoheitszeichen an Grenzsteinen, 
Burgen oder in Patronatskirchen vgl. Hahn, Peter-Michael: Fürstliche Territorialhoheit und lokale 
Adelsgewalt. Die herrschaftliche Durchdringung des ländlichen Raumes zwischen Elbe und Aller 
(1300–1700) (Veröffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin 72), Berlin/New York 
1989, S. 431–450, hier bes. S. 447 zu Grenzmarkierungen.

64	 Burgfrieden, 1572 (wie Anm. 63), S. 298f.

Christoph Volkmar



149

erweist sich nämlich als unmittelbar abhängig vom Erxleber Burgfrieden derer von 
Alvensleben aus dem Jahre 1556, wo es heißt: 

Es sollen sich auch obgemelte von Alvensleben und ire Erbenn zum höchsten befleißigen, daß 
sie die Kirchen und Pfarren im Gericht Erxleben mit christlichen evangelischen Predigern 
versorgen, damit die Unterthanen mit dem allerhöchsten Gut, als Gottes Wort und den 
heiligen Sacramenten, treulich versorgt und nicht verseumet werden. Auch so sollen wir und 
unsere Erben die Pfarren nicht verringern, sondern vielmehr bessern, damit die Pfarrherren 
genugsahmen Unterhalt haben.65

Tatsächlich handelte es sich um eine direkte Übernahme. Denn die Schulenburg 
hatten sich schon im Familienschluss von 1570 darauf verständigt, zur Vorbereitung 
ihres Burgfriedens die entsprechenden Dokumente der Alvensleben wie auch der 
Bartensleben auf Wolfsburg heranzuziehen.66 Da der Wolfsburger Burgfrieden keine 
kirchenpolitischen Bestimmungen enthielt67, kommt als Vorlage nur das Erxleber 
Dokument in Betracht. Vermittelt wurde der Text möglicherweise durch den dorti-
gen Burgherren Joachim von Alvensleben (1514–88), der selbst als Obmann an den 
Verhandlungen zum Beetzendorfer Burgfrieden teilnahm.68

Dieser kleine Kulturtransfer entlang der Infrastruktur verwandtschaftlicher Be-
ziehungsnetze legt verborgene strukturelle Zusammenhänge offen. Nicht nur die 
Kirchenpolitik des Landesherrn brachte die Reformation in der Altmark voran. Auch 
lokale Initiativen trugen dazu bei und beeinflussten sich durch die Kontakte zwischen 
den Adelsherrschaften wechselseitig.

65	 Erxleber Burgfriede von 1556 (nicht vollzogene Reinschrift), Codex Diplomaticus Alvenslebianus. 
Urkundensammlung zur Geschichte des Geschlechts von Alvensleben und seiner Besitzungen, hg. 
von George Adalbert von Mülverstedt, 4 Bde., Magdeburg 1877–1900, hier Bd. 3, S. 251–260 
(Nr. 399), das Zitat S. 254.

66	 Vgl. Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292.
67	 Im Wolfsburger Burgfrieden von 1557 blieben kirchliche Fragen bewusst ausgespart, da die Familie 

von Bartensleben konfessionell gespalten war und sich erst zwei Jahre zuvor im Wolfsburger Ver-
trag vom 3. Juli 1555 auf ein lokales Simultaneum geeinigt hatte. Danach sollte die Wolfsburger 
Kirche zu verschiedenen Tageszeiten dem evangelischen Prediger und dem katholischen Priester zur 
Verfügung stehen, die Kirchengüter sollten zur Versorgung beider geteilt werden, und die Herren 
und das Gesinde auf der Wolfsburg waren angehalten, konfessionelle Provokationen zu vermeiden. 
Vgl. Danneil, Johann Friedrich: Das Geschlecht von der Schulenburg, 2 Bde., Salzwedel 1847, 
Bd. 1, S. 421f. – Kuhr, Hermann: Die Reformation im Raum Wolfsburg (Texte zur Geschichte 
Wolfsburgs 12), Wolfsburg 1983, S. 49.

68	 Zur Person vgl. Wohlbrück, Siegmund Wilhelm: Geschichtliche Nachrichten von dem Geschlechte 
von Alvensleben und dessen Gütern, 3 Bde., Berlin 1819/29, hier Bd. 2, S. 416–463. – Arnold, 
Werner: Adelsbildung in Mitteldeutschland. Joachim von Alvensleben und seine Bibliothek, in: 
ders. (Hg.): Bibliotheken und Bücher im Zeitalter der Renaissance (Wolfenbütteler Abhandlungen 
zur Renaissanceforschung 16), Wiesbaden 1997, S. 167–194, wieder abgedruckt in: Heinecke, 
Berthold; Hecht, Hartmut (Hg.): Am Mittelpunkt der zwischen Hannover und Berlin vorfallenden 
Mitteilungen. Gottfried Wilhelm Leibniz in Hundisburg, Hundisburg 2006, S. 75–95. – Volkmar, 
Christoph: Archivalische Quellen zu Adelsbibliotheken. Das Beispiel Joachim von Alvensleben, in: 
Heinecke, Berthold; Alvensleben, Reimar von (Hg.): Lesen. Sammeln. Bewahren. Die Bibliothek 
Joachims von Alvensleben (1514–1588) und die Erforschung frühneuzeitlicher Büchersammlun-
gen (Zeitschrift für Bibliothekswesen und Bibliographie, Sonderbände 119), Frankfurt/M. 2016, 
S. 49–78 sowie die ausführliche Darstellung in ders.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



150

Dies galt im Positiven wie im Negativen. Die Kirchenherrschaften der Alvensleben 
und der Schulenburg standen auch in Konkurrenz zueinander. Auf dem Familientag 
von 1570 diskutierten die Schulenburg einen Eingriff in die Parochialstruktur, der 
auf die Alvensleben zu Kalbe zurückging. Diese hatten ihr Dorf Molitz, das bisher 
als Filia zur schulenburgischen Pfarrei Thüritz gehört hatte, stattdessen ihrer eigenen 
Pfarrei Plathe zugeordnet.69 Auch wenn den Schulenburg damit keine Patronatsrechte 
streitig gemacht worden waren, wollten sie den Bedeutungs- und Einkommensverlust 
ihrer Pfarrei Thüritz nicht akzeptieren. Der Familienschluss hielt fest, dass »an die von 
Alvensleben geschrieben undt gebeten werden [solle], das sie solch filial wiederumb 
in der pfarre zu Tueritz kommen lassen wollen. Wo aber nicht, würden die von der 
Schulenburg geursacht, uff andere wege vordacht zu sein, damit gleichwol obgemelte 
ire kirche ungeschwechet bleibe«.70

Nicht weniger bemerkenswert ist die inhaltliche Kernaussage in beiden Burgfrieden. 
Nach dem Vorbild der Alvensleben zu Erxleben erhoben auch die Schulenburg zu 
Beetzendorf einen Aufsichtsanspruch über die Kirchen in ihrer Gerichtsherrschaft. 
Dies hatte sich schon im Visitationsplan von 1570 angedeutet. Neben das Patronats-
recht trat als zweite Legitimationsquelle niederadliger Kirchenherrschaft die aus der 
Gerichtsbarkeit abgeleitete Verantwortung für die Untertanen, unter der explizit auch 
die geistliche Versorgung mit lutherischer Predigt und Sakramenten verstanden wurde. 

Die strukturelle Parallele zum landesherrlichen Kirchenregiment liegt erneut offen 
zu Tage: Nicht allein die kirchenrechtlich kodifizierte Teilhabe an der Pfarrbesetzung, 
sondern die aus der Herrschaft über die Untertanen folgende, patrimoniale Verant-
wortung für deren Wohlergehen – und damit im christlichen Kontext zuvorderst 
für ihr Seelenheil – legitimierte den adligen Machtanspruch. Kirchenherrschaft im 
niederadligen Gerichtsbezirk konnte so letztlich aus der funktionalen Legitimation 
der Gerichtsherrschaft hergeleitet werden. So wurde in der Reformationszeit in vie-
len kleinen Schritten und auf unterschiedlichen Handlungsebenen die Basis dafür 
bereitet, dass im 17. Jahrhundert ein eigener landeskirchlicher Aufsichtsbezirks für 
Beetzendorf etabliert werden konnte.

Ausblick
Abseits der Städte und Fürstenhöfe, jenseits der Wirkungskreise großer Reformatoren 
vollzog sich in den ländlichen Regionen, in denen die Mehrheit der Bevölkerung lebte, 
ein nachhaltiger gesellschaftlicher Wandel. Um die noch viel zu wenig erforschte 
Reformation auf dem Lande adäquat in den Blick zu nehmen, gilt es, die etatistische 
Engführung von Forschungstraditionen zu überwinden, die allein auf die »Einfüh-
rung« der Reformation durch die Landesherrschaft abheben. 

69	 »Weil auch die von Alvensleben das filial zu Molitz aus der kirchen zu Turitz, dahin es incorporiret, 
genommen undt gen Plate translociret.« Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292. Zur Zuordnung 
der Orte vgl. Schmidt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 163 (Thüritz). – Brückner/Erb/
Volkmar: Adelsarchive (wie Anm. 6), S. 172 (Molitz, Plathe).

70	 Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292.

Christoph Volkmar



151

Lange genug hat der landsässige Niederadel im Niemandsland der Reformations-
geschichte auf wissenschaftliche Aufmerksamkeit gewartet. Seine Begegnung mit der 
Herausforderung Reformation sollte ohne Vorfestlegung auf ein Narrativ erforscht 
werden, um Chancen wie Verlusterfahrungen gleichermaßen in den Blick zu neh-
men. Die Analyse sollte nach kulturgeschichtlichen Phänomenen, muss aber auch 
nach politischen Prozessen fragen, die sich mit der Neugestaltung von Kirche und 
Gesellschaft verbanden. Niederadlige waren in vielen Regionen des Reiches Akteure 
der Reformationsgeschichte, sei es als Lehnsträger von Grund- und Gerichtsherr-
schaften, als Inhaber des Kirchenpatronats, als Mitglied der Landstände oder als Teil 
der landesherrlichen Funktionseliten. 

Reformationsgeschichte ist auch hier nicht zuletzt Herrschaftsgeschichte. Dies 
hat die Forschung zwar immer gesehen, aber zu einseitig auf den Aufstieg des früh-
modernen Territorialstaats bezogen. In der Logik des konfessionellen Zeitalters war 
das Ausgreifen weltlicher Gewalten in den Raum der Kirche ein Ausdruck politischen 
Selbstbehauptungswillens. Dies gilt auch für die unteren Ebenen der Ständepyramide. 
Auf der Basis des Patronats und unter Einsatz ihrer weltlichen Machtstellung konnten 
niederadlige Grund- und Gerichtsherren lokale Kirchenherrschaft etablieren und mit 
dem landesherrlichen Kirchenregiment in Konkurrenz treten.

Der Strukturkonflikt zwischen landständischen und landesherrlichen Gewalten 
ist vergleichend zu erforschen. Wo immer es die Überlieferungslage zulässt, muss es 
Anspruch der Forschung sein, durch die Verschränkung beider Ebenen ein mehrdi-
mensionales Bild von den Umbruchs- und Aushandlungsprozessen der Reformation 
auf dem Lande zu zeichnen. Die quellengesättigte und methodisch reflektierte An-
näherung an die Reformation vor Ort bleibt Anspruch und Ziel landesgeschichtlicher 
Forschung – weit über 2017 hinaus.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark



152

»Städtische Volksbewegung« oder 
»Fürstenreformation«?
Die Reformation in den Städten der Altmark

Michael Scholz

Die Mark Brandenburg zählt nicht gerade zu den frühen Kernlanden der Reformation 
im 16. Jahrhundert. Bis 1535 mit harter Hand regiert durch den streng altgläubigen 
Kurfürsten Joachim I., konnte sich die neue Bewegung nur in geringem Maße ent-
falten; nur wenige Zeugnisse berichten von frühen reformatorischen Bestrebungen.1 
Auch der Nachfolger Joachim II., der 1539 das Abendmahl in beiderlei Gestalt nahm, 
im folgenden Jahr eine Kirchenordnung erließ und 1540–42 in einer landesweiten 
Visitation das reformatorische Kirchenwesen begründete, ging sehr behutsam und 
mit viel Rücksicht auf die bisherigen äußeren Formen zu Werke, was in der For-
schung gelegentlich zu der These einer »Ambivalenz der Wege zwischen Wittenberg 
und Rom« geführt hat.2 Eine beherrschende Reformatorengestalt ist nicht erkenn-
bar, was schon die Erinnerungskultur des 19. Jahrhunderts beeinträchtigte.3 Eine 
eigenständige Einführung der Reformation in einer Stadt, die sich damit gegen den 
Willen ihres Landesherrn durchsetzte, wie sie etwa 1524 in Magdeburg oder 1528 in 
Braunschweig erfolgt war, findet sich in der Mark – jedenfalls bis 1535 – ebenfalls 
nicht.4 Für viele Orte ist gar erst der Abschied der Visitationskommission die erste 

1	 Vgl. hierfür noch immer die ausführlichen Darstellungen von Heidemann, Julius: Die Reformation 
in der Mark Brandenburg, Berlin 1889, S. 109–142. Vgl. auch Delius, Walter: Anfänge refor-
matorischer Bestrebungen in der Mark Brandenburg, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische 
Kirchengeschichte, Bd. 40, 1965, S. 9–23. – Stupperich, Robert: Zur Vorgeschichte der Refor-
mation in der Mark Brandenburg, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, 
Bd. 57, 1989, S. 9–25, hier S. 17–25. – Gundermann, Iselin: Kirchenregiment und Verkündigung 
im Jahrhundert der Reformation (1517 bis 1598), in: Heinrich, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche 
in Berlin-Brandenburg, Berlin 1999, S. 147–241, hier S. 149–153.

2	 So etwa Anton Schindling in: Rudersdorf, Manfred; Schindling, Anton: Kurbrandenburg, in: 
Schindling, Anton; Ziegler, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation 
und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500–1630, Bd. 2: Der Nordosten (Katholisches 
Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), Münster 1990, S. 34–66, hier 
S. 40. – Zur These eines »Mittelwegs« Brandenburgs in der Reformation vgl. jetzt auch Stegmann, 
Andreas: Die »christliche Reformation« im Kurfürstentum Brandenburg. Mittelweg zwischen Rom 
und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische Literaturzeitung, Bd. 141, 2016, 
Sp. 578–591, der sich dezidiert für den lutherischen Charakter der brandenburgischen Reformation 
ausspricht.

3	 Deuschle, Matthias A.: Vergegenwärtigung der brandenburgischen Reformation im 19.  Jahr-
hundert, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 181–204, 
hier S. 184f.

4	 Eine Dissertation zum Thema »Stadt und Reformation in der Mark Brandenburg« von Felix Engel 
befindet sich kurz vor dem Abschluss. Der Verfasser dankt diesem für mancherlei Hinweise, ins-
besondere auf entlegene Quellen.

Michael Scholz



153

Nachricht über reformatorisches Geschehen. Brandenburg erscheint damit als ein 
Beispiel einer obrigkeitlich gelenkten späten »Fürstenrefomation«, der eine »Volks-« 
oder »Gemeindereformation« nur in geringem Umfang vorausgegangen war.5 

Kann man hieraus schließen, dass sich das Interesse für die Bewegung im Branden-
burgischen in Grenzen hielt?6 Fanden reformatorische Prediger hier in der nüchternen 
Bevölkerung keinen Resonanzboden für ihre Lehren? Oder ist es die Dürftigkeit der 
Quellenlage, die uns für weite Bereiche des Landes kein klares Bild erlaubt? 

Da für den ländlichen Raum allenfalls zufällige Einzelnachrichten zu erwarten 
sind, richtet sich der Blick – wenn nach Anzeichen für die Wirkung reformatorischer 
Gedanken in der Bevölkerung, für eine »Reformation von unten« gesucht werden 
soll – auf die Städte, in denen noch am ehesten Anzeichen für eine »Volksbewegung«7 
und ein eigenständiges Handeln von Bevölkerung und Räten zu erwarten sind. 
Die Städte des westlichsten Landesteils, der Altmark, sind hierbei von besonderem 
Interesse. Zum einen besaßen zumindest Stendal und Salzwedel schon durch ihre 
Größe ein gewisses Gewicht innerhalb der Städtelandschaft der Mark, zum anderen 
existierten in den altmärkischen Städten, bedingt durch die geographische Lage, 
vielfache Beziehungen zur Metropole Magdeburg sowie zu den Städten der westlich 
angrenzenden welfischen Lande – und damit zu Städten, in denen im Verlauf der 
1520er Jahre durchaus reformatorische Volksbewegungen zu verzeichnen sind.8 Sollten 
diese keinen Widerhall in der Altmark gefunden haben?

5	 Zum Begriff der »Fürstenreformation« vgl. Schubert, Ernst: Fürstenreformation. Die Realität 
hinter einem Vereinbarungsbegriff, in: Bünz, Enno; Rhein, Stefan; Wartenberg, Günter (Hg.): 
Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der 
Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 23–47. Zum älteren Begriff 
der »Volksreformation« vgl. zusammenfassend Blickle, Peter: Die Reformation im Reich, Stutt-
gart 42015, Kap. 2.6. – Zur »Gemeindereformation«, die bürgerliche und bäuerliche Strömungen 
zusammenfasst, vgl. Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts 
auf dem Weg zum Heil, München 1987, bes. S.  110–122. – Mörke, Olaf: Die Reformation. 
Voraussetzungen und Durchführung (Enzyklopädie deutscher Geschichte 74), München 22011, 
S. 100–102. – Ausgewählte Beispiele bei Lexutt, Athina: Fürstenreformation und Volksreformation, 
in: Bosse-Huber, Petra u. a. (Hg.): 500 Jahre Reformation: Bedeutung und Herausforderungen: 
internationaler Kongress der EKD und des SEK auf dem Weg zum Reformationsjubiläum 2017 vom 
6. bis 10. Oktober 2013 in Zürich, Zürich/Leipzig 2014, S. 156–176, bes. S. 164–175. – Kritik an 
der Gegenüberstellung bei Schorn-Schütte, Luise: Die Reformation. Vorgeschichte – Verlauf – 
Wirkung, München 52011, S. 72f. Vgl. auch Kaufmann, Thomas: Geschichte der Reformation, 
Frankfurt/Main/Leipzig 2009, S. 504–506.

6	 Dagegen argumentieren u. a. Delius: Anfänge (wie Anm. 1), bes. S. 16. – Stupperich, Robert: 
Die Eigenart der Reformation in der Mark Brandenburg, in: Delius, Hans-Ulrich; Kunzendorf, 
Max-Ottokar; Winter, Friedrich (Hg.): »Dem Wort nicht entgegen …«. Aspekte der Reformation 
in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 13–30, hier S. 16.

7	 Der Begriff der »städtischen Volksbewegung« ist insbesondere durch die Arbeiten Karl Czoks geprägt 
worden. Zur Definition durch diesen vgl. etwa Czok, Karl: Revolutionäre Volksbewegungen in 
mitteldeutschen Städten zur Zeit von Reformation und Bauernkrieg, in: Steinmetz, Max (Hg.): 
Die frühbürgerliche Revolution in Deutschland (Studienbibliothek DDR-Geschichtswissenschaft 5), 
Berlin 1985, S. 88–111, hier S. 90. Czok betont dabei den »antifeudalen Charakter« der Bewegungen. 

8	 Zu den Handelsbeziehungen Salzwedels im Hanseraum während des Mittelalters vgl. Stephan, 
Joachim: Die Vogtei Salzwedel: Land und Leute vom Landesausbau bis zur Zeit der Wirren (Quellen, 
Findbücher und Inventare des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 17), Frankfurt/M. u. a. 2006, 

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



154

Untersuchungsgegenstand und Quellenlage
Die frühneuzeitliche Chronistik spricht regelmäßig von sieben altmärkischen Städten 
und meint damit Stendal, Salzwedel, Gardelegen, Seehausen, Tangermünde, Oster-
burg und Werben.9 Diese sollen in die folgenden Betrachtungen einbezogen werden, 
wobei die Nachrichten über die Ereignisse an den einzelnen Orten freilich höchst 
unterschiedlich sind.10 

Unser Wissen über städtische Ereignisse im Reformationszeitalter ist stets abhängig 
von der Quellenlage, was insbesondere bedeutet: Man weiß dort besonders viel, wo 
aussagekräftige erzählende Quellen vorliegen. In der Altmark ist dies in erster Linie in 
Stendal der Fall. Über die Unruhen des Jahres 1530 berichten mit Johann Christoph 
Bekmann und Samuel Lentz dem Jüngeren zwei im 18. Jahrhundert gedruckte Werke, 
die ganz offensichtlich dieselbe zeitgenössische niederdeutsche Vorlage benutzten – 
ein Entschuldigungsschreiben der Bürgerschaft an Kurprinz Joachim, in dem die 
Ereignisse breit, wenn auch nicht ohne Hintersinn, dargestellt wurden.11 Über eine 
Chronik verfügen wir in Gardelegen, wo der Pfarrer Christoph Schultze in seinem 
1668 erschienenen Werk immerhin die Vita des lokalen Reformators Bartholomäus 
Rieseberg breit behandelte.12 Deutlich problematischer ist die Quellenlage schon 
in der Doppelstadt Salzwedel, wo lediglich eine Reihe von indirekten Zeugnissen 
darauf hinweist, dass es bereits vor 1539 reformatorische Bestrebungen gegeben 
hat.13 In Tangermünde können wir wie in Stendal größere Unruhen im Jahr 1530 

S. 273–276. – Langusch, Steffen: Salzwedel und die Hanse, in: 85. Jahresbericht des Altmärkischen 
Vereins für vaterländische Geschichte zu Salzwedel e. V., 2015, S. 23–61. – Zur Herkunft der Salz-
wedeler Bevölkerung Stephan: Vogtei, S. 294–299. – Zu Stendal: Wollesen, Ernst: Stendal und 
die Hanse, in: Beiträge zur Geschichte der Altmark, Bd. 5, 1929, S. 331–361. – Vgl. auch Rümelin, 
Hansjörg: Lüneburg, Wismar und die Altmark im Spätmittelalter. Wechselbezüge in Architektur 
und Bauplastik, in: Fajt, Jiri; Franzen, Wilfried; Knüvener, Peter (Hg.): Die Altmark von 1300 
bis 1600. Eine Kulturregion im Spannungsfeld von Magdeburg, Lübeck und Berlin, Berlin 2011, 
S. 312–337.

9	 Vgl. etwa Entzelt, Christoph: Altmärkische Chronik, neu hg. v. Hermann Bohm, Leipzig 1911 
(ND Aschersleben 2011), S. 37f.

10	 Die folgenden Ausführungen greifen teilweise auf einen früheren Aufsatz des Verfassers zurück: 
Scholz, Michael: Die Reformation in den kleineren Städten und Flecken der Altmark, in: Jahr-
buch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 70, 2015, S. 51–68.

11	 Bekmann, Johann Christoph; Bekmann, Bernhard Ludwig: Historische Beschreibung der Chur 
und Mark Brandenburg […]. Zweiter Band, Berlin 1753 (ND Hildesheim u. a. 2004), Teil V, Bd. I, 
Kap. II, Sp. 228–232. – L[entz], S[amuel]: Fortgesetzte Anweisung zu einer Stendalschen Chronick, 
betreffend die Kirchen- und Reformationshistorie derselben Stadt […], Halle 1747, S. 3–9. – Zur 
Quellenlage in Stendal vgl. v. a. Creutzburg, Reinhard: Martin Luthers Lieder und Justus Jonas’ 
Predigt als Anstöße zur Reformation in Stendal, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte, Bd. 70, 2015, S. 30–50, hier S. 35.

12	 Schultze, Christophorus: Auff- und Abnehmen der löblichen Stadt Gardelegen […], Stendal 
1668, S. 72–77. – Zur Biographie Schultzes vgl. Czubatynski, Uwe: Evangelisches Pfarrerbuch 
für die Altmark. Biographische Daten und Quellennachweise als Hilfsmittel zur kirchlichen Orts-
geschichte der Mark Brandenburg und der Provinz Sachsen, Rühstedt 22006, online: http://d-nb.
info/97946353X/34, S. 210 (30.12.2016).

13	 Vgl. Danneil, Johann Friedrich: Kirchengeschichte der Stadt Salzwedel. Mit einem Urkunden-
buch, Halle/S. 1842, S. 137–144, sowie die dort gedruckten Quellen (Urkundenbuch, Nr. 77–86, 
S. 70–76).

Michael Scholz



155

vermuten, erhalten jedoch nur Auskunft durch eine Urkunde, in der vom Kurfürsten 
die Sühneleistung der Tangermünder Gilden bestätigt wurde.14 Auch in den kleinen 
Städten finden sich allenfalls gelegentliche Hinweise, die reformatorische Aktivitäten 
erahnen lassen können, so dass wir in der Regel erst mit den Protokollen der ersten 
reformatorischen Kirchenvisitation von 1540 bis 1542 auf festem Boden stehen.15 

Anzeichen der Reformation in altmärkischen Städten bis 1539
Die früheste Nachricht über ein Auftauchen reformatorischen Gedankenguts in 
einer altmärkischen Stadt stammt aus Gardelegen.16 Nachdem der aus Mieste west-
lich der Stadt gebürtige Bartholomäus Rieseberg seit 1516 verschiedene Schulen im 
Brandenburgischen besucht hatte, kam er 1518 nach Wittenberg und machte dort 
Bekanntschaft mit der Lehre Luthers. Nach weiteren Stationen kehrte er 1521/22 
kurzzeitig nach Gardelegen zurück, wo er »mit den Päbstischen Meßpfaffen in Con-
viviis, sonderlich mit Johanne Paschen zum öfftern im disputat« geriet, »und redete 
wider das Pabstuhm / nach Lutheri Lehre und doctrin, deßwegen er für eine Ketzer 
ausgeruffen / excommunicirt, und ihm die Kirche verbohten wurde«.17 Rieseberg pre-
digte daraufhin zu Pfingsten wohl des Jahres 1522 im benachbarten Weteritz, das der 
Familie von Alvensleben gehörte, und ging im Anschluss wieder nach Wittenberg.18 

Bis zum Ende der Zwanzigerjahre schweigen nun die Quellen über reformato-
rische Bestrebungen in Gardelegen. In ihrem Quellenwert zweifelhaft ist die Notiz 
des Bürgermeisters Arnold Bierstedt, dass das erste Exemplar von Luthers kleinem 
Katechismus im Jahre 1528 (!) von einem gewissen Theophilus nach Gardelegen 
gebracht und dort mit großer Freude begrüßt worden sei.19 Glaubwürdiger ist die 
Nachricht, anlässlich eines Brandes im Turm der Gardelegener Nikolaikirche am 
17. Januar 1531 hätten Bürger das lutherische Lied »Es wollt uns Gott gnädig sein« 
gesungen und seien daraufhin von Geistlichen gehindert worden, den in Brand ge-
ratenen Turmknopf abzusägen – »dann sie mochten die Kirche lieber in die Asche 
sehen / als hinter sich Christlichen Evangelischen Lehrern einräumen und verlassen 

14	 Riedel, Adolph Friedrich (Hg.): Codex diplomaticus Brandenburgensis, 41 Bände, Berlin 1838–1869 
(im Folgenden: CDB), hier 1.16, S. 143–145. – Als unergiebig erweist sich Küster, George Gott-
fried: Antiquitates Tangermundenses […], Berlin 1729, S. 61.

15	 Edition: Müller, Julius; Parisius, Adolf (Hg.): Die Abschiede der in den Jahren 1540–1542 in 
der Altmark gehaltenen ersten General-Kirchen-Visitation mit Berücksichtigung der in den Jahren 
1551, 1578–79 und 1600 gehaltenen Visitationen, 2 Bde., Magdeburg/Salzwedel 1889–1929.

16	 Zu den Nachrichten aus Gardelegen vgl. auch Scholz: Reformation (wie Anm. 10), S. 58f.
17	 Schultze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 73. Vgl. Parisius, Adolf: Die Einführung der 

Reformation in Gardelegen, in: 20. Jahresbericht des Altmärkischen Vereins für vaterländische 
Geschichte zu Salzwedel, Teil 2, 1885, S. 1–33, hier S. 3.

18	 Schultze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 73. – Vgl. Parisius: Einführung (wie Anm. 17), 
S. 5f. – Schneider, Siegfried: Die Reformation in der Altmark, in: Delius/Kunzendorf/Winter: 
Wort (wie Anm. 6), S. 86–97, hier S. 86. – Zu Weteritz vgl. auch Parisius, Adolf; Brinkmann, 
Adolf: Beschreibende Darstellung der älteren Bau- und Kunstdenkmäler des Kreises Gardelegen 
(Beschreibende Darstellung der älteren Bau- und Kunstdenkmäler der Provinz Sachsen 20), Halle 
1897, S. 190f.

19	 Parisius: Einführung (wie Anm. 17), S. 7 (falsches Jahr, da Katechismus erst 1529 erschienen ist).

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



156

wollen«, kommentierte im 17. Jahrhundert Christoph Schultze.20 Ebenfalls in den 
Zusammenhang mit dem Vordringen reformatorischer Gedanken gehört der Ver-
kauf ihrer Terminei in Gardelegen durch die Helmstedter Augustiner-Eremiten am 
20. Oktober 1531. Da sie in diesen »swinden gheleufften« aufgrund ihrer geringen 
Zahl nicht mehr in der Lage seien, es zu verwalten, veräußerten der Prior und zwei 
Brüder das Haus bei der Küsterei an den städtischen Rat.21

Ein verhältnismäßig früher Hinweis auf lutherische Predigt liegt auch aus Seehausen 
vor. Im März 1525 schwor der aus Salzwedel gebürtige Priester Johann Listemann dem 
Kurfürsten und den Einwohnern der Mark, insbesondere aber Rat und Bürgerschaft 
der Stadt Urfehde. Die Seehausener hatten Listemann auf kurfürstlichen Befehl hin 
ins Gefängnis geworfen, da er der lutherischen Lehre angehangen hatte. Bei seiner 
Freilassung musste er schwören, diese nie wieder zu befördern oder dies jemand 
anderen tun zu lassen.22 Listemann war 1517 in Wittenberg immatrikuliert worden, 
wo er offensichtlich mit Luther in Berührung gekommen war.23 Unklar ist, welche 
Funktion er in Seehausen ausübte, doch es steht zu vermuten, dass er reformatorisches 
Gedankengut öffentlich verkündigt hatte. Auch nach seiner Freilassung blieb er in 
der Region und wurde Pfarrer in Schönberg in der Wische. Als solcher amtierte er 
zur Zeit der Kirchenvisitation 1541.24 

Ebenfalls spärlich sind die Nachrichten aus der Heimatstadt Listemanns, dem 
ungleich bedeutenderen Salzwedel. Als »Spur einer ganz veränderten Denkart« sah 
Johann Friedrich Danneil es in seiner 1842 erschienenen »Kirchengeschichte der 
Stadt Salzwedel« an, dass die Testamentsvollstrecker des Dekans des Großen Kalands, 
Berthold Lange, zwischen 1521 und 1527 die von diesem in seinem Testament ge-
stiftete Kommende als Schul- und Universitätsstipendium und zur Aussteuer von 
armen Jungfrauen aus der Familie verwendeten.25 Ohne dass der Anlass bekannt 
ist, inventarisierte der Rat der Altstadt Ende Oktober 1528 die Kleinodien des Fran-
ziskanerklosters und nahm sie in seine Verwahrung. Offenbar wurde den Mönchen 

20	 Schultze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 72. – Parisius: Einführung (wie Anm. 17), 
S. 8.

21	 CDB 1.6, S. 164f. Ihren Besitz in Helmstedt hatten die Mönche schon 1527 dem dortigen Rat über-
tragen: Pischke, Gudrun: Helmstedt – Augustiner-Eremiten (1290 bis Anfang 16. Jahrhundert), 
in: Dolle, Josef (Hg.): Niedersächsisches Klosterbuch. Verzeichnis der Klöster, Stifte, Kommenden 
und Beginenhäuser in Niedersachsen und Bremen von den Anfängen bis 1810 (Veröffentlichungen 
des Instituts für Historische Landesforschung der Universität Göttingen 56), Bielefeld 2012, Bd. 2, 
S. 643–647, hier S. 644f.

22	 Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz, VI. HA, Nl. Johann Christoph Bekmann, Nr. 21, 
Bl. 1095r–v. Für den Hinweis auf diese bisher unbekannte Nachricht sei Felix Engel herzlich gedankt. 

23	 Förstemann, Karl Eduard (Ed.): Album Academiae Vitebergensis ab a. Ch. MDII usque ad a. 
MDLX, Leipzig 1841, S. 66.

24	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 185, 187: Listemann besaß neben seiner 
Pfarrstelle in Schönberg die Lehen Fabiani et Sebastiani (gemeinsam mit Martin Zirow) und Bar-
bare II in Seehausen. 1536 fungierte er als Zeuge in einer Zehntangelegenheit in Schönberg (CDB, 
Suppl., S. 435). 1551 war er tot (Müller/Parisius: Abschiede [wie Anm. 15], Bd. 2.2, S. 185; vgl. 
Czubatynski: Pfarrerbuch [wie Anm. 12], S. 172). Unklar ist das Verhältnis zu dem in Osterburg 
um 1550 erwähnten Johann Liestmann (ebd.). Eine Identität scheint nicht unwahrscheinlich. 

25	 Danneil: Kirchengeschichte (wie Anm. 13), S. 138–140.

Michael Scholz



157

gleichzeitig das Betteln verboten, denn bereits ab 1529 erscheinen sie als Kostgänger 
des Rates.26

Umfangreichere Nachrichten über reformatorische Unruhen liegen, wie bereits 
angedeutet, lediglich aus Stendal vor. Die Ereignisse sind bereits mehrfach, zuletzt 
von Reinhard Creutzburg, dargestellt worden.27 Am St. Annentag, dem 26. Juli 1530, 
forderte der Franziskaner Lorenz Kuchenbecker in seiner Predigt in der Klosterkirche 
die Gemeinde auf zu singen, »wie man in Magdeburg und in vielen andern Städten 
sünge«, worauf Handwerksgesellen und »andere lose Lüde« der Aufforderung folgten.28 
Trotz Verbots seitens des Rates wiederholte sich die reformatorische Demonstration 
bei jeder Predigt in den folgenden Wochen. Mitte August kam eine von Kurprinz 
Joachim offenbar aus diesem Grunde gesandte kurfürstliche Delegation unter der 
Führung des Landeshauptmanns Busso von Alvensleben in die Stadt und ließ den 
Bürgern das kurfürstliche Verbot dieses Singens verkünden. Als gleichzeitig einige 
Schustergesellen durch die Delegation verhaftet wurden, eskalierten die Ereignisse 
am folgenden Tag, dem Fest Marie Himmelfahrt (15. August). Während andere Ge-
sellen gegen die Verhaftungen vor dem Rathaus protestierten, suchte die Delegation 
das Franziskanerkloster auf, aus dem Kuchenbecker – in Sorge, ebenfalls verhaftet 
zu werden – rechtzeitig entflohen war. Als sich die Delegation zum Mittagessen 
in die Domdechanei begab, konnte Kuchenbecker die Tuchmacher, die gerade ihr 
Pantaleonsfest feierten, auf seine Seite bringen und zog mit ihnen und weiteren Hand-
werksgesellen vor das Rathaus. Dorthin hatte sich inzwischen mit einiger Not auch 
die kurfürstliche Delegation zurückgezogen und wurde nun gemeinsam mit dem 
Rat unter gewaltsamen Ausschreitungen belagert. Erst am folgenden Tag, nachdem 
einer Abordnung von sechs Ältesten aus der Bürgerschaft »gewisse Artikel« bewilligt 
worden waren, konnte die landesherrliche Gesandtschaft die Stadt verlassen. Der 
Rat – in berechtigter Sorge um die Konsequenzen für die Stadt – ließ kurz darauf 
dem Kurprinzen, der seinen auf dem Reichstag weilenden Vater vertrat, ein Ent-
schuldigungsschreiben zukommen.29

Der Erfolg der Entschuldigung hielt sich in Grenzen; die Landesherrschaft reagierte 
mit aller Härte. Im Dezember rückte Kurprinz Joachim mit eintausend Pferden in die 
Stadt ein und ließ die Rädelsführer des Aufstandes hinrichten.30 Kurfürst Joachim I. 
bestellte nach seiner Rückkehr vom Reichstag Vertreter von Gilden, Gewerken und 

26	 Ebd., S. 140f. und Urk. Nr. 80.
27	 Creutzburg: Lieder (wie Anm. 11), S. 35–39. Vgl. auch Götze, Ludwig: Urkundliche Geschichte 

der Stadt Stendal, Stendal 1873, S. 355–360. – Heidemann: Reformation (wie Anm. 1), S. 167f. – 
Schneider: Reformation (wie Anm. 18), S. 87. – Gundermann: Kirchenregiment (wie Anm. 1), 
S. 152f.

28	 Zitate nach Lentz: Anweisung (wie Anm. 11), S. 5. Die Darstellungen von Lentz und Bekmann 
fassen offenbar die Originalquelle an verschiedenen Stellen zusammen. Während Lentz eher die 
Form des Rechtfertigungsschreibens beibehält und die Einzelheiten der Geschehnisse kürzt, scheint 
es Bekmann gerade auf diese angekommen zu sein, die sich bei ihm in reicher Fülle finden. Ins-
gesamt ergeben sich aber keine Widersprüche, die auf weitere Quellen deuten könnten.

29	 Lentz: Anweisung (wie Anm. 11), S. 4.
30	 Ebd., S. 9.

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



158

ganzer Gemeinde für den Sonntag Invocavit (26. Februar) 1531 nach Berlin ein, um 
Sühneleistungen festzulegen – sichtlich empört über die Behandlung der Delegation, 
»dergleichen hievor […] nie erhort noch befunden«.31 Am 23. März nahmen die 
Stendaler die Strafen entgegen: Verlust der Zollfreiheit, eine Strafzahlung von 10 000 
Gulden (fl.), Verbot des Pantaleonfestes der Tuchmacher, Ersatz aller Schäden sowie 
Landesverweis der Hauptverantwortlichen.32

Nicht nur in Stendal kam es 1530 zu gewaltsamen Unruhen. Wohl noch im selben 
Jahr hatten Gilden und Gewerke in der Stadt Tangermünde »unter uns versamlungen 
gemacht, uffrur und widerwillen wider den Ersamen Radt erweckt unnd furgenom-
men« sowie den Rat gezwungen, einige Artikel anzunehmen, »die doch zum teill der 
herschafft unnd dem Radt nachteilig unnd schedlich«. Dabei wurde zeitweilig auch 
die Schifffahrt auf dem Elbstrom, »der seinen Churfürstlichen gnaden zustehet«, 
verhindert.33 Offenbar wurde auch dieser Aufstand von Joachim I. nach seiner Rück-
kehr vom Augsburger Reichstag und der Königswahl in Köln unterdrückt. Anfang 
Februar 1531 hielt sich der Landesherr jedenfalls persönlich in der Elbestadt auf.34 
Am 28. April bekundeten »Gulden, Wergk und gemein der Stadt Tangermünde«, 
dass der Kurfürst sie nach einer Zahlung von 1500 Gulden wieder in Gnaden ange-
nommen habe.35 Die Urkunde lässt nicht erkennen, ob die Unruhen im Zusammen-
hang mit der Reformation standen, da ein Hinweis auf die »Lutterischenn sectenn« 
wie in Stendal fehlt. Auffällig ist jedoch die zeitliche Koinzidenz mit den Stendaler 
Ereignissen. Kurze Zeit später, am 28. Juli 1531, inkorporierte Kardinal Albrecht 
von Brandenburg als Administrator des Bistums Halberstadt dem Kollegiatstift auf 
der Burg von Tangermünde drei Altäre in der Nikolai- und Stephanikirche mit der 
Begründung, dass in diesen gefährlichen Zeiten die kirchlichen Güter, Zinsen und 
Einkünfte täglich abnähmen und nicht mehr so, wie es sein müsse, gegeben würden, 
weswegen die Zeremonien und Geistlichen nicht mehr wie zuvor unterhalten wer-
den könnten.36 Es liegt nahe, dies nicht nur als Topos aufzufassen, sondern einen 
Zusammenhang mit der vorausgehenden Unruhen zu sehen, für die dann durchaus 
reformatorische Züge zu vermuten sind.

Mit diesen Urkunden enden die Nachrichten über reformatorische Bestrebungen 
in altmärkischen Städten bis zum Tod Kurfürst Joachims I. im Jahr 1535. Offenbar 
hatte das gewaltsame landesherrliche Eingreifen dazu geführt, dass zumindest offene 
Bekenntnisse zum neuen Glauben für die nächsten Jahre unterblieben. In den kleineren 
Städten Osterburg und Werben fehlen solche Belege ohnehin völlig. 

31	 Kurfürst Joachim an Gilden, Gewerke und Gemeine zu Stendal vom 8. Februar 1531: CDB 1.15, 
S. 526.

32	 Urkunde Kurfürst Joachims vom 23. März 1531: CDB 1.15, S. 527f.
33	 Sühneurkunde von Gilden, Gewerke und Gemeine der Stadt Tangermünde vom 28. April 1531: 

CDB 1.16, S. 143–145.
34	 Wie Anm. 28.
35	 Wie Anm. 30. Vgl. auch Heidemann: Reformation (wie Anm. 1), S. 168, Anm. 2.
36	 CDB 1.16, S. 145f.

Michael Scholz



159

Der Tod Kurfürst Joachims I. am 11. Juli 1535 und der Regierungsantritt seines 
gleichnamigen Sohnes ändern die Lage zunächst nur bedingt. Immerhin kam es im 
Jahr 1536 in Salzwedel zu einem Versuch, die Reformation einzuführen. Initiator war 
der in Wittenberg 1531 zum Magister promovierte Nikolaus List37 – ganz offensicht-
lich gegen den Willen der beiden Räte, die sich daraufhin an den Kurfürsten wandten. 
Am 22. Juli antwortete Joachim, man möge List befehlen, davon abzustehen, »dan 
wir wollen, daß es zur Zeit bey allen ceremonien auch mit feyren der Apostel- und 
anderer fest, wie von Alters gescheen und herkommen ist, bleiben und gehalten wer-
den solle.« List solle sich »des reformirens und undienstlichen Nachredens über den 
Pfarrer« enthalten und »des seinen« warten.38 Immerhin war damit deutlich geworden, 
dass sich der neue Kurfürst reformatorischen Bestrebungen nicht völlig verschloss, 
auch wenn er an den herkömmlichen Formen festhielt.

Gegen Ende der Dreißigerjahre regten sich auch in Stendal wieder reformatorische 
Bestrebungen. So soll einer nicht völlig sicheren Nachricht zufolge am 24. März 1538, 
dem Sonntag Okuli, der Reformator Justus Jonas auf dem Weg nach Braunschweig 
in der Stadt gepredigt haben.39 Aus Tangermünde ist die Nachricht überliefert, dass 
am 9. September 1538 ein Johann Weißgerber aus Wittenberg die erste reformato-
rische Predigt in der Stadt gehalten haben soll – von welchem nicht mehr als der 
Name bekannt ist, wie bereits 1729 George Gottfried Küster in seinen »Antiquita-
tes Tangermundenses« bemerkte.40 Auch in Osterburg soll nach einer Angabe der 
älteren Literatur bereits 1538 evangelisch gepredigt worden sein.41 Noch erfolgten 
solche Predigten und Veränderungen nicht mit Zustimmung des Kurfürsten. Die 
Stendaler erhielten noch im Januar 1539 den Befehl Joachims, bis zu dessen Rückkehr 
aus Franken und der Aufrichtung einer neuen Ordnung die bisherigen Zeremonien 
und Gebräuche einzuhalten und auch keine Prediger anzunehmen.42 Angeblich am 

37	 Nikolaus Lysten (ID: 2002407893), in: RAG, Repertorium Academicum Germanicum, online: 
http://www.rag-online.org/gelehrter/id/2002407893 (31.12.2016). Als Herkunftsort ist anlässlich 
der Promotion Salzwedel genannt, anlässlich der Immatrikulation 1529 Hamburg. Die Identität 
mit Nikolaus Listenius, der 1533 in Wittenberg ein musiktheoretisches Werk veröffentlichte, ist 
möglich: Eitner, Robert: Art. Listenius, Nicolaus, in: Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 18, 
1883, S. 778f. [Onlinefassung: http://www.deutsche-biographie.de/pnd130314854.html?anchor=adb 
(31.12.2016)].

38	 Danneil: Kirchengeschichte (wie Anm. 13), Urk. Nr. 8. – CDB 1.16, S. 281. Vgl. Heidemann: 
Reformation (wie Anm. 1), S. 188f. – Schneider: Reformation (wie Anm. 18), S. 88.

39	 L[entz], S[amuel]: Anweisung zu einer Chronicke der Alt-Märckischen Haupt-Stadt Stendal, so 
viel sich davon in gedruckten und ungedruckten Schrifften gefunden hat, Halle 1747, S. 45. Zum 
Quellenwert: Creutzburg: Lieder (wie Anm. 11), S. 39–44.

40	 Küster: Antiquitates (wie Anm. 14), S. 61. – Vgl. Bekmann: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, 
Bd. I, Kap. VI, Sp. 9.

41	 Müller, Adolph: Geschichte der Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1839, S. 247. – 
Rüdemann, Julius Conrad: Historicorum Palaeo-Marchicorum collectio II […], Salzwedel 1727, 
S. 181 nennt nach einer alten Aufschrift an der Orgel eine Reihe von Pfarrern ab 1538, als ersten 
Thomas Stolting. Bekmann: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, 1. Bd. I, Kap. VII, Sp. 10, kennt 
als ersten der Diakone ab 1538 einen Andreas Reine.

42	 Schreiben Kurfürst Joachims vom 9. Januar 1539 (Landesarchiv Sachsen-Anhalt, Abt. Magdeburg, 
Slg. 30 Nr. 10). Freundlicher Hinweis von Felix Engel.

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



160

31. Oktober 1539 ist dann auch in der größten Altmarkstadt »in allen Kirchen und in 
beyden Clöstern das Evangelium geprediget, und das Sacrament in beyderley Gestalt 
gereichet worden«.43 Kurz zuvor, am 5. Oktober, war es wohl auch in Seehausen zur 
ersten evangelischen Predigt, vielleicht durch den Wittenberger Magister Johannes 
Hemstädt, gekommen.44 

Zögerlich war zunächst die Stadt Gardelegen. Um die Zeit des offiziellen Über-
tritts des Kurfürsten zur Reformation am 1. November 1539 schrieb Bartholomäus 
Rieseberg von seinem derzeitigen Wirkungsort Seyda bei Wittenberg aus an seine 
Heimatstadt, »Sie möchte doch nicht die letzte sein / sondern sich auch auß des 
Pabstes banden reissen / und einen Evangelischen Prediger fordern«. Der Rat forderte 
daraufhin Rieseberg selbst auf zu kommen, was dieser nach einigem Zögern auch 
tat. Am 11. November hielt er in der Marienkirche der Stadt die erste evangelische 
Predigt, »und von der Zeit an / musten die Münche und Pfaffen heraus bleiben«.45

Die Visitation von 1540 bis 1542 und die Einrichtung eines reformatorischen 
Kirchenwesens
Zu einer gewissen Vereinheitlichung und Festigung des erneuerten Kirchenwesens 
in der Mark Brandenburg führten schließlich die Verabschiedung einer landeswei-
ten Kirchenordnung sowie die erste Generalkirchenvisitation im Kurfürstentum. 
Zwischen November 1540 und Oktober 1542 besuchte die Visitationskommission 
in drei Abschnitten die Städte und Ortschaften der Altmark.46 Für die Städte 
entstanden im Zuge der Visitation im Wesentlichen je zwei Dokumente, die die 
Ergebnisse festhielten: zum einen eine Matrikel, in der der von den Visitatoren er-
mittelte Besitz und das Einkommen der einzelnen kirchlichen Einrichtungen und 
Vermögen verzeichnet wurden, und zum anderen der Abschied der Visitatoren, in 
dem die künftige Kirchenorganisation einschließlich des Schul- und Armenwesens 
festgelegt wurde.47

In den überlieferten Abschieden nicht nur der Altmark galt stets ein Hauptaugen-
merk der Visitatoren der Neuordnung der Pfarrseelsorge in den Städten. Deutlich wird 
dies bereits in Tangermünde, der ersten in der Altmark visitierten Stadt.48 Nachdem 
die Pfarre zuvor der Propstei des Stifts inkorporiert gewesen war, sollte nur ein »guter 
Prediger« angenommen werden, der »eines Pfarrers Statt halten« und zwei Kapläne 
neben sich haben sollte. Der erste Prediger wurde durch die Visitatoren eingesetzt; 

43	 Lentz: Anweisung (wie Anm. 39), S. 46. Vgl. Creutzburg: Lieder (wie Anm. 11), S. 44.
44	 Bekmann: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, Bd. I, Kap. V, Sp. 16. – Müller: Geschichte (wie 

Anm. 41), S. 247. Zu Hemstädt vgl. Scholz: Reformation (wie Anm. 10), S. 66f.
45	 Schultze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 76. – Vgl. Parisius: Einführung (wie Anm. 17), 

S. 12.
46	 Herold, Viktor: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540–45, in: 

Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925, S. 5–104; Bd. 21, 1926, S. 59–128; 
Bd. 22, 1927, S. 25–137; hier Bd. 21, S. 118–128; Bd. 22, S. 89–100, 106. – Vgl. Schneider: 
Reformation (wie Anm. 18), S. 89.

47	 Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 21, S. 75f.
48	 Zum Ablauf der Visitation in Tangermünde vgl. ebd., S. 118–121.

Michael Scholz



161

folgende sollten Kapitel und Rat gemeinsam nominieren, damit sie nach einer Prüfung 
vom Kurfürsten eingesetzt würden.49 

Die Visitation in Stendal fand ebenfalls im November 1540 statt.50 Die Pfarrhoheit 
in der Stadt lag bisher beim Kollegiatstift St. Nicolai; die übrigen Pfarrkirchen waren 
dem Stift inkorporiert. Als Pfarrer an St. Nicolai und Vizedekan des Stifts wurde 
durch die Visitatoren der gebürtige Österreicher Konrad Cordatus eingesetzt, der 
als Superintendent der Stadt fungieren sollte.51 Auch die übrigen Pfarrkirchen, die 
offenbar zur Zeit der Visitation unbesetzt waren, wurden nun mit Pfarrern versehen, 
die künftig wie in Tangermünde zu berufen waren.52 

Der zweite Abschnitt der Visitation in der Altmark begann Mitte August 1541 
mit dem Besuch von Alt- und Neustadt Salzwedel.53 Der Propst an der altstädtischen 
Marienkirche, der bisher die Aufgaben eines Archidiakons des Bischofs von Verden 
über weite Teile der nordwestlichen Altmark wahrgenommen hatte54, wurde in 
seinem Amt bestätigt und bekam die Funktion eines Superintendenten. Allerdings 
residierte der gegenwärtige Propst nicht dauerhaft vor Ort, so dass man zusätzlich 
die Einsetzung eines »geschickten Prediger[s]« forderte. Besoldet werden sollte der 
Prediger aus der Pfründe des Propstes, die ansonsten unangetastet blieb.55 Die Pfarre 
an der neustädtischen Katharinenkirche war bisher in der Hand des Propstes des 
Augustiner-Chorherrenstifts zum Heiligen Geist gewesen. Sie war jedoch von diesem 
inzwischen dem Rat der Neustadt abgetreten worden, der dem Propst künftig den 
Pfarrer präsentieren sollte.56 Wie in Stendal scheinen zur Zeit der Visitation noch 
keine reformatorischen Pfarrer amtiert zu haben.

Die Pfarrkirche in Seehausen, das ebenfalls im Spätsommer 1541 besucht wurde57, 
war ebenso wie in Salzwedel mit einer Propstei des Bistums Verden verbunden, wobei 
der Propst gleichzeitig Dekan des kleinen Kollegiatstifts Beuster war.58 Da der gegen-
wärtige Propst ebenso wie sein Salzwedeler Amtsbruder nicht residierte, sollte ein 
Prediger angenommen werden, der bis zur Rückkehr des Propstes im Propsteihaus 
wohnen und die Pfarreieinkünfte erhalten sollte.59 Offenbar wurde der Prediger we-

49	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.1, S. 1f. Nahezu gleichlautend der Abschied 
für das Kollegiatstift Tangermünde vom 4. November 1540 (ebd., S. 23).

50	 Zum Verlauf vgl. Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 21, S. 121–126.
51	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 2–7. – Bestallung vom 16. November 1540: 

ebd., S. 149f. – Zur Biographie des Cordatus vgl. Götze, Ludwig: Biographische Nachrichten über 
die Mitglieder des ehemaligen Consistoriums zu Stendal, in: 14. Jahresbericht des Altmärkischen 
Vereins für vaterländische Geschichte und Industrie, 1864, S. 57–96, hier S. 57–88.

52	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 10–13.
53	 Zum Verlauf vgl. Danneil: Kirchengeschichte (wie Anm. 13), S. 146–155. – Herold: Kirchen-

visitation (wie Anm. 46), Bd. 22, S. 89–92.
54	 Vgl. hierzu Scholz, Michael: Kirchliche Strukturen in der Altmark in der Reformationszeit, in: 

Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 137–159, hier S. 140f.
55	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.4, S. 248–250.
56	 Ebd., S. 280–282.
57	 Zum Verlauf vgl. Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22, S. 94–96.
58	 Vgl. Scholz: Strukturen (wie Anm. 54), S. 141.
59	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 156f.

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



162

nig später nicht durch den Landesherrn, der nach wie vor das Patronat beanspruchte, 
sondern durch den städtischen Rat berufen.60

In Gardelegen war die Pfarre im Besitz der Propstei des Nikolaistifts in Stendal.61 
Dennoch war ein Pfarrvermögen vorhanden. Festgelegt wurde, dass nach dem Tode 
des derzeitigen Stendaler Propstes der Kurfürst die Pfarre verleihen sollte. Allerdings 
hatte der Rat hier mit der Berufung von Bartholomäus Rieseberg bereits vollendete 
Tatsachen geschaffen. Die Visitatoren erklärten sich daher damit einverstanden, dass 
Rieseberg »eines Pfarrers Statt« halte. Da er vom Rat besoldet wurde, wurde das 
Pfarrvermögen in den Gemeinen Kasten geschlagen, aus dem wiederum der Rat zu 
entschädigen war. Für die zweite Stadtkirche St. Marien wurde die Anstellung eines 
weiteren Predigers in Aussicht genommen.62 

Vergleichsweise gut ausgestattet war die Pfarre in Osterburg, die die Grundherr-
schaft über ein ganzes Dorf besaß.63 Das Patronatsrecht des Konventes des Klosters 
Krevese wurde durch die Visitatoren bestätigt. Später besaß allerdings der städtische 
Rat ein Nominationsrecht.64 Die Einsetzung eines neuen Pfarrers wird nicht erwähnt.

Als letzte der kleineren Städte der Altmark wurde Werben erst im Oktober 1542 
visitiert.65 Hier hatte der Komtur der Johanniterkommende die Pfarre bereits voll-
ständig von der Kommende abgetrennt und das Präsentationsrecht dem städtischen 
Rat übertragen.66

Im Regelfall erhielten die Pfarrer ein Geldeinkommen aus dem jeweiligen Ge-
meinen Kasten, das bei 100 fl., in kleineren Pfarren zwischen 80 und 50 fl. lag.67 
Hinzu kamen jeweils die freie Wohnung, Naturaleinkünfte sowie Gebühren für 
Amtshandlungen, was eine Vergleichbarkeit der Einkünfte erschwert. Das Gehalt 
des Cordatus ragte mit 200 fl. deutlich heraus, was seinen Funktionen geschuldet 
ist.68 Lediglich in Seehausen und Osterburg blieb es bei der bisherigen Pfründe.69

In allen Städten wurden den Pfarrern als Gehilfen in der Seelsorge Kapläne zur 
Seite gestellt, was den bisherigen Gepflogenheiten entsprach. In der Regel waren es 
je Pfarrkirche zwei Kapläne; in kleineren Pfarren begnügte man sich mit einem. Die 
Besoldung der Kapläne erfolgte wie die der Pfarrer teils in Geld, teils in Naturalien. 

60	 Ebd., S. 153f., Anm. 2.
61	 Zum Verlauf der Visitation in Gardelegen vgl. Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22, 

S. 96–98.
62	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 205–207.
63	 Zum Verlauf der Visitation in Osterburg vgl. Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22, 

S. 98f.
64	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.3, S. 337–340, 353–358.
65	 Zum Verlauf der Visitation in Werben vgl. Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22, 

S. 106.
66	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.4, S. 398–402.
67	 100 fl.: Tangermünde, Stendal (Marien und Jacobi), Salzwedel (Marien) (Müller/Parisius: 

Abschiede [wie Anm. 15], Bd. 2.1, S. 1; Bd. 1.2, S. 11f.; Bd. 1.4, S. 157). – 80 fl.: Stendal (Petri), 
Salzwedel (Katharinen) (Bd. 1.2, S. 12; Bd. 1.4, S. 281). – 70 fl.: Werben (Bd. 2.4, S. 401). – 50 
fl.: Gardelegen (Marien) (Bd. 1.2, S. 207).

68	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 7.
69	 Ebd., Bd. 2.2, S. 157; Bd. 2.3, S. 354f.

Michael Scholz



163

Der Geldanteil betrug 60 und 30 fl.; vielfach waren 50 fl. üblich.70 Die Einsetzung 
der Kapläne scheint man in die Hände der Pfarrer gelegt zu haben, wie die Regelung 
in Tangermünde zeigt.71 

In allen Städten wurden im Zuge der Visitation in den Kirchen die bereits er-
wähnten Gemeinen Kästen aufgestellt, wie sie sich nach dem Vorbild der Leisniger 
Kastenordnung von 1523 in den Städten durchgesetzt hatten, die zur reformatorischen 
Lehre übergegangen waren72 – wenn die Kästen nicht, wie in Seehausen und in der 
Gardelegener Marienkirche, bei Ankunft der Visitatoren bereits existierten.73 In diese 
Kästen wurden vor allem die Einkünfte vakanter Altarlehen oder die Erträge geistlicher 
Stiftungen gegeben; für die Zukunft sollten die Kastenvorsteher Almosen der Kirchen-
besucher einsammeln und Pfarrer und Kapläne die Gemeinde zu testamentarischen 
Legaten auffordern. Als Kastenvorsteher wurden regelmäßig Vertreter von städtischem 
Rat und Bürgerschaft gewählt. Sie waren zu regelmäßigen Abrechnungen verpflichtet: 
in Seehausen und Gardelegen beispielsweise gegenüber dem Rat und zehn Vertretern 
der Gilden, in Osterburg gegenüber dem Rat und dem Pfarrer. In Werben war der 
Kasten mit drei Schlössern gesichert, von denen zwei von den Kastenvorstehern des 
Rates und der Gemeinde und eines vom Pfarrer zu öffnen war.74

Die Visitationsabschiede sowie die Protokolle zeigen, dass es den Visitatoren vor 
allem um die wirtschaftliche Absicherung der Pfarrseelsorge ging. Hierzu wurden 
Veränderungen vorgenommen, wenn es notwendig erschien. War dies nicht der Fall, 
wurden die vorgefundenen Zustände festgeschrieben. Immerhin zeigen die Abschiede 
für die Städte mit Pfarrer, Kaplänen und auch Schulmeistern einen gewissen Standard 
in der geistlichen Versorgung. 

Ansätze zu einer Stadtreformation? Vergleichende Betrachtungen am Stendaler Beispiel
Die Ausformung des reformatorischen Kirchenwesens lag somit in allen altmärkischen 
Städten in der Hand der vom Landesherrn eingesetzten Visitatoren, so dass in allen 
Fällen von einer landesherrlichen »Vollendung« der Reformation gesprochen werden 
kann. Unterschiedlich war allerdings der Grad der vom Landesherrn unabhängigen 
reformatorischen Durchdringung der Gemeinwesen vor 1539. Nachdem es unter 

70	 Tangermünde (2 Kapläne): je 50 fl. (Müller/Parisius: Abschiede [wie Anm.  15], Bd.  1.1, 
S. 2). – Stendal, Marien (2 Kapläne): je 50 fl. (Bd. 1.2, S. 13f.). – Stendal, Jacobi: 50 fl. (Bd. 1.2, 
S. 13f.). – Stendal, Petri: 50 fl. (Bd. 1.2, S. 13f.). – Salzwedel, Marien (2 Kapläne): 50 fl. und 40 fl. 
(Bd. 1.4, S. 249f.). – Salzwedel, Katharinen: 60 fl. (Bd. 1.4, S. 282). – Seehausen (2 Kapläne): je 
60 fl. (Bd. 2.2, S. 159). – Osterburg: 40 oder 50 fl. (Bd. 2.3, S. 355). – Werben (2 Kapläne): 40 fl. 
und 30 fl. (Bd. 2.4, S. 403f.). – In Gardelegen wurden die Kapläne aus den bisherigen Pfründen 
versorgt (Bd. 2.2, S. 207).

71	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.1, S. 2.
72	 Zum Gemeinen Kasten vgl. Bauer, Joachim: Gemeine Kästen in Kursachsen, in: Jahrbuch für 

Geschichte des Feudalismus, Bd. 12, 1988, S. 207–227. – Liermann, Hans: Geschichte des Stiftungs-
rechts, Tübingen 22002, S. 147–156; Lorentzen, Tim: Johannes Bugenhagen als Reformator der 
öffentlichen Fürsorge (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 44), Tübingen 2008, S. 210–327.

73	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 167, 218.
74	 Müller/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.1, S. 14f. – Bd. 2.2, S. 167–170, 218–225; 

Bd. 2.3, S. 357f.; Bd. 2.4, S. 407–413.

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



164

Joachim II. allmählich zum Nachlassen des landesherrlichen Drucks gekommen war, 
gelangten einige Städte autonom bis zur Berufung reformatorischer Prediger – wenn 
auch wie im Fall von Gardelegen gleichsam erst in letzter Minute. 

Wie hatte es aber vor 1535 ausgesehen? Dass die Quellen über städtische Volks-
bewegungen der Zwanziger- und frühen Dreißigerjahre schweigen, heißt nicht, dass 
es sie nicht gegeben hat. Wäre überhaupt etwas über die spektakulären Stendaler 
Ereignisse von 1530 bekannt, wenn das Rechtfertigungsschreiben der Bürgerschaft 
nicht im 18. Jahrhundert abgeschrieben worden wäre, bevor es verloren ging? Wäre es 
nicht möglich, dass bei etwas besserer Quellenlage auch Tangermünde zu den Orten 
mit einer städtischen reformatorischen Volksbewegung gerechnet werden müsste?

Eine nochmalige Betrachtung der Stendaler Ereignisse unter vergleichendem 
Aspekt macht deutlich, dass sich Handlungsabläufe in der altmärkischen Stadt nicht 
grundsätzlich von solchen in Städten unterschieden, in denen die Reformation sich 
etwa gleichzeitig erfolgreich durchgesetzt hatte. Die Geschehnisse vom Sommer 1530 
begannen mit dem Singen lutherischer Lieder – nach Magdeburger Vorbild, wie den 
Zeitgenossen durchaus bewusst war.75 Immerhin war in Magdeburg im Mai 1524 
die entscheidende Phase der Durchsetzung der Reformation mit dem öffentlichen 
Singen von Liedern Luthers durch einen Tuchmachergesellen eingeleitet worden.76 
Dass die Gardelegener Geistlichkeit genau durch den Gesang eines dieser Lieder 
1531 aufs Äußerste alarmiert war, ist damit nachvollziehbar. Auch die »heiße Phase« 
der Reformation in der Stadt Göttingen begann im August 1529 mit der Störung 
einer Bittprozession durch ein derartiges Lied77, und in Braunschweig wurde ein 
eigens zur Bekämpfung der Reformation ausgerechnet aus Magdeburg (!) geholter 
altgläubiger Prediger mit dem Lutherlied »Ach Gott im Himmel sieh darein« von 
der Kanzel vertrieben.78 In Lüneburg wurde 1530 die entscheidende Etappe der 
Durchsetzung der neuen Lehre mit dem Absingen desselben Liedes nach einer (alt-

75	 Vgl. oben Anm. 28.
76	 »Aus tiefer Not schrei ich zu dir« und »Es wolle Gott und gnädig sein«: Hülsse, Friedrich: Die 

Einführung der Reformation in der Stadt Magdeburg, in: Geschichts-Blätter für Stadt und Land 
Magdeburg, Bd. 16, 1883, S. 209–369, hier S. 254. Vgl. auch Miehe, Lutz: Magdeburg im Zeit-
alter der Reformation (1517–1551), in: Puhle, Matthias; Petsch, Peter (Hg.): Magdeburg. die 
Geschichte der Stadt 805–2005, Dößel (Saalkreis) 2005, S. 312–342, hier S. 324. – Schneider, 
Hans-Otto: Amsdorf als Statthalter Luthers in Magdeburg, in: Ballerstedt, Maren; Köster, 
Gabriele; Poenicke, Cornelia (Hg.): Magdeburg und die Reformation, Teil 1: Eine Stadt folgt 
Luther (Magdeburger Schriften 7), Halle/S. 2016, S. 112–127, hier S. 114.

77	 Volz, Hans: Die Reformation in Göttingen, in: Göttinger Jahrbuch, Bd. 15, 1967, S. 49–71, hier 
S. 58. Vgl. auch Mörke, Olaf: Rat und Bürger in der Reformation. Soziale Gruppen und kirch-
licher Wandel in den welfischen Hansestädten Lüneburg, Braunschweig und Göttingen (Veröffent-
lichungen des Instituts für Historische Landesforschung der Universität Göttingen 19), Hildesheim 
1983, S. 152. – Moeller, Bernd: Die Reformation, in: Denecke, Dietrich; Kühn, Helga-Maria 
(Hg.): Göttingen. Geschichte einer Universitätsstadt, Bd. 1: Von den Anfängen bis zum Ende des 
Dreißigjährigen Krieges, Göttingen 1987, S. 492–514, hier S. 492f. 

78	 Jürgens, Klaus: Die Reformation in der Stadt Braunschweig von den Anfängen bis zur Annahme 
der Kirchenordnung, in: Die Reformation in der Stadt Braunschweig. Festschrift 1528–1978, hg. 
v. Stadtkirchenverband Braunschweig, Braunschweig 1978, S. 25–70, hier S. 38. – Mörke: Rat 
(wie Anm. 77), S. 128.

Michael Scholz



165

gläubigen) Predigt eingeleitet.79 Lutherische Lieder waren eben »das« Kampfmittel 
der frühen Reformation.80

Dass die reformatorische Predigt ausgerechnet von einem Bettelmönch ausging, 
war ebenfalls kein Einzelfall. In Magdeburg waren es die Augustiner-Eremiten, 
deren Kloster zum frühen Zentrum der Reformation in der Altstadt wurde.81 In 
Göttingen spielte der ehemalige Rostocker Dominikaner Friedrich Hüventhal 
eine entscheidende Rolle bei der Mobilisierung der Bevölkerung, insbesondere der 
unteren Schichten.82 Der ehemalige Franziskaner Stephan Kempe wurde von der 
Lüneburger Bürgerschaft im April 1530 als erster reformatorischer Prediger aus 
Hamburg berufen.83 

Letztlich wurde der offene Aufstand durch das Gerücht der bevorstehenden 
Verhaftung Kuchenbeckers ausgelöst. In Magdeburg geschah Ähnliches anlässlich 
der Verhaftung des lutherischen Sängers vom Mai 1524.84 In Göttingen war es das 
Gerücht von der bevorstehenden Hinrichtung dreier Bürger, die Hüventhal bei seiner 
gewaltsamen Rückkehr in die Stadt im Oktober 1529 beigestanden hatten.85 Basis 
des Stendaler Aufstandes waren die Tuchmacher, die Kuchenbecker auf seiner Flucht 
kaum – wie das Rechtfertigungsschreiben offenbar nahelegen wollte – zufällig aufge-
sucht hat. Immerhin waren die Tuchmacher, die im Mittelalter die mitgliederstärkste 
Innung bildeten, bereits 1429 und 1488 an städtischen Unruhen beteiligt gewesen 
und jeweils vom Landesherrn mit schweren Strafen belegt worden.86 Die Tuchmacher 
bildeten als unterprivilegierte Gruppe somit einen latenten Unruhefaktor innerhalb 
der städtischen Gesellschaft. Mit ihnen vergleichbar waren die »neuen« Wollenweber 
in Göttingen, die 1529 den Kern der Anhängerschar Hüventhals bildeten und eine im 
Aufstieg befindliche Berufsgruppe darstellten, die ihren Platz im städtischen Gefüge 
noch nicht gefunden hatte.87 Unterstützt wurde Kuchenbecker auch durch zahlreiche 
Handwerksgesellen, ebenfalls eine innerhalb der reformatorischen Unruhen in vielen 
Städten aktive Gruppe. In Lüneburg parodierten sie zu Fastnacht 1530 eine altgläubige 
Prozession, was einen vorübergehenden Stadtverweis, aber auch eine Solidarisierung 
weiterer Gruppen von Bürgern nach sich zog.88 

79	 Plath, Uwe: Der Durchbruch der Reformation in Lüneburg, in: Reformation vor 450 Jahren. Eine 
lüneburgische Gedenkschrift, Lüneburg 1980, S. 25–67, hier S. 31. – Vgl. auch Mörke: Rat (wie 
Anm. 77), S. 103.

80	 Kaufmann: Geschichte (wie Anm. 5), S. 362–364.
81	 Hülsse: Einführung (wie Anm. 76), S. 227–229.
82	 Volz: Reformation (wie Anm. 77), S. 58–64. – Moeller: Reformation (wie Anm. 77), S. 497.
83	 Plath: Durchbruch (wie Anm. 79), S. 40–42. – Vgl. auch grundsätzlich Kaufmann: Geschichte 

(wie Anm. 5), S. 377.
84	 Hülsse: Einführung (wie Anm. 76), S. 255.
85	 Volz: Reformation (wie Anm. 77), S. 61.
86	 Götze: Geschichte (wie Anm. 27), S. 193f., 240, 333.
87	 Volz: Reformation (wie Anm. 77), S. 58. Zu den neuen Wollenwebern vgl. auch Neitzert, Dieter: 

Göttingens Wirtschaft, an Beispielen des 15. und 16. Jahrhunderts, in: Denecke/Kühn (Hg.): 
Göttingen (wie Anm. 77), S. 298–345, hier S. 336–342.

88	 Plath: Durchbruch (wie Anm. 79), S. 35–37.

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



166

Dass der Rat sich anlässlich der Unruhen bedeckt hielt und mit Zögern reagierte, 
gehört ebenfalls zu den Konstanten autonomer Reformationsprozesse in norddeutschen 
Städten.89 Auf verschärften Druck der Straße, der letztlich offenbar auch von Gruppen 
jenseits der traditionellen Unruhefaktoren ausging90 – Bekmann spricht von sechs 
Personen »von den ältesten aus der Bürgerschaft«91 –, reagierte er mit Zurückweichen 
und stellte durch Annahme der »Artikel« den Frieden in der Stadt wieder her. Ein 
ähnliches allmähliches Zurückweichen bis hin zur Annahme der Forderungen aus 
der Bürgerschaft findet sich in Magdeburg ebenso wie in Lüneburg, Braunschweig 
oder Göttingen.92 Üblicherweise diente diese Wiederherstellung der Einigkeit dazu, 
das Heft in der Hand zu behalten und dem Landesherrn keine Gelegenheit zu geben, 
in die Angelegenheiten der Stadt einzugreifen.93 Dies war freilich in Stendal nicht 
mehr möglich, denn der Kurfürst war in Gestalt des Landeshauptmanns und der 
fürstlichen Räte bereits in die Sache involviert. 

So war der Aufstand trotz des kurzfristigen Erfolgs – vielleicht auch mit Gewäh-
rung reformatorischer Predigt94 – letztlich von Beginn an zum Scheitern verurteilt. 
Zu ungleich waren die Machtverhältnisse, denn die Stadt Stendal hatte in der Folge 
des sogenannten »Bierkrieges« von 1488 schon einen großen Teil ihrer Rechte ver-
loren.95 Gleiches galt auch für die anderen altmärkischen Städte, und so werden auch 
die Tangermünder Unruhen rasch beendet worden sein. 

89	 Vgl. hierzu Mörke: Rat (wie Anm. 77), S. 295f. – Schilling, Heinz: Die politische Elite nord-
westdeutscher Städte in den religiösen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts, in: Mommsen, 
Wolfgang J. u. a. (Hg.): Stadtbürgertum und Adel in der Reformation (Veröffentlichungen des Deut-
schen Historischen Instituts London 5), Stuttgart 1979, S. 235–307, hier S. 246, 302–304. – Ein 
vergleichbares Phänomen ist auch in den Reichsstädten erkennbar: Moeller, Bernd: Reichsstadt 
und Reformation (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 180), Gütersloh 1962, S. 25–27.

90	 Die Verbindung von unruhigen Randgruppen und Teilen der etablierten Bürgerschaft findet sich 
auch in anderen Städten. In Magdeburg zeigten die Gemeindeversammlungen im Mai 1524, dass 
sich ein Teil der Führungsschicht an die Spitze der Bewegung gestellt hat (Hülsse: Einführung 
[wie Anm. 76], S. 255f.). In Göttingen versammelten sich im Oktober 1529 einhundert Bürger 
aus allen Zünften auf dem Markt (Moeller: Reformation [wie Anm. 77], S. 408). In Lüneburg 
scheinen die Entscheidungsträger des im Frühjahr 1530 errichteten Bürgerausschusses dem oberen 
Vermögensfeld angehört zu haben (Mörke: Rat [wie Anm. 77], S. 203). Zur breiten Zusammenset-
zung des im März 1528 gewählten Braunschweiger Bürgerausschusses vgl. ebd., S. 206–218. – Vgl. 
Schilling: Elite (wie Anm. 89), S. 304f.

91	 Bekmann: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, Bd. I, Kap. II, Sp. 230. – Die Sechserkommission 
erinnert an die Bürgerausschüsse, die im Zuge der Durchsetzung einer städtischen Reformation 
regelmäßig gebildet wurden und deren Aufgabe es war, in Verhandlungen mit der städtischen 
Führung den Frieden wiederherzustellen. Hierzu pointiert: Ehbrecht, Winfried: Verlaufsformen 
innerstädtischer Konflikte in nord- und westdeutschen Städten im Reformationszeitalter, in: Moel
ler, Bernd (Hg.): Stadt und Kirche im 16. Jahrhundert (Schriften des Vereins für Reformations-
geschichte 190), Gütersloh 1978, S. 27–47, hier S. 47.

92	 Zur Ereignisgeschichte vgl. die oben zu den betreffenden Städten genannte Literatur.
93	 Vgl. Schilling: Elite (wie Anm. 89), S. 304.
94	 Skeptisch hierzu Creutzburg: Lieder (wie Anm. 11), S. 38.
95	 Götze: Geschichte (wie Anm. 27), S. 235–240. – Zum »Bierkrieg« vgl. Böcker, Heidelore: Die 

Festigung der Landesherrschaft durch die hohenzollernschen Kurfürsten und der Ausbau der 
Mark zum fürstlichen Territorialstaat während des 15. Jahrhunderts, in: Materna, Ingo; Ribbe, 
Wolfgang (Hg.): Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 169–230, hier S. 220f.

Michael Scholz



167

Für den Verlauf der Reformation in semiautonomen Städten wie den hier heran-
gezogenen Vergleichsbeispielen Magdeburg, Braunschweig, Lüneburg und Göttingen 
hat Heinz Schilling bereits Ende der 1970er Jahre den Begriff der »Hansestadt-
reformation« geprägt.96 Kennzeichnend für diesen Typus ist allerdings, dass es den 
Städten trotz formaler Landsässigkeit gelang, ein von Landesherrn unabhängiges 
Kirchenwesen zu errichten und zumindest zeitweise zu behaupten. So weit ist es 
in Stendal (und vielleicht auch in Tangermünde) nicht gekommen, aber aufgrund 
der Ähnlichkeiten in der Verlaufsform könnte man für Stendal vielleicht von einer 
»abgebrochenen Hansestadtreformation« reden, bei der das Maß der Autonomie für 
den letzten Schritt eben nicht mehr ausreichte. Allerdings zeigen die Ereignisse, dass 
auch in den altmärkischen Städten ein Potential für eine eigenständige Einführung 
der Reformation vorhanden war, das jedoch aufgrund der im Vergleich zu den be-
nachbarten Territorien ungewöhnlich starken Stellung des altgläubigen Landesherrn 
zumindest bis 1535 nicht zum Tragen kommen konnte.

Was bedeutet dies für die Einschätzung der brandenburgischen Reformation 
überhaupt? Eike Wolgast hat 1990 drei Formen landesfürstlicher Reformation 
unterschieden, die in verschiedenen Territorien zu Tage traten: Erstens »Obrikeitli-
che Einhegung und Korrektur schon vollzogener Gemeindereformation«, zweitens 
»organisierte Einführung in bisher altgläubigem Territorium mit intakter Kirchen-
organisation« und drittens »Spätreformation nach oft jahrzehntelanger Phase einer 
Vorreformation«.97

Typ 1 sah Wolgast am ehesten in Kursachsen verwirklicht; die Mark Branden-
burg diente ihm neben Württemberg als Beispiel für den zweiten Typus. Bei seinem 
Regierungsantritt habe Joachim II. ein weitgehend intaktes altgläubiges Kirchenwesen 
vorgefunden; erst in der Folge habe die Ausbreitung der reformatorischen Bewegung 
begonnen.98 Die Stendaler Ereignisse, die sich eng an die Verlaufsformen erfolgrei-
cher Stadtreformationen anlehnen, zeigen jedoch, dass das Kirchenwesen allenfalls 
äußerlich intakt war und dass es bis zur vollzogenen Gemeindereformation nur ein 
kleiner Schritt gewesen wäre. So ist die Wolgast’sche Einordnung zwar auf den ersten 
Blick richtig, aber letztlich lag Brandenburg reformationsgeschichtlich doch näher 
an Kursachsen, als es der erste Blick vermuten lässt.

96	 Schilling: Elite (wie Anm. 89), S. 241. – Vgl. Mörke: Reformation (wie Anm. 5), S. 95f.
97	 Wolgast, Eike: Formen landesfürstlicher Reformation in Deutschland, in: Grane, Leif; Hørby, 

Kay (Hg.): Die dänische Reformation vor ihrem internationalen Hintergrund. The Danish Refor-
mation against its international Background, Göttingen 1990, S. 57–90, hier S. 65f.

98	 Ebd., S. 76f.

»Städtische Volksbewegung« oder »Fürstenreformation«?



168

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem 
und neuem Glauben
Reformation(en) in einer geteilten Stadt und das sozial- 
geschichtliche Problem unterschiedlicher Geschwindigkeiten 
des Reformationsprozesses

Alexander Sembdner

Einleitung 
Die Reformation hat in der Bischofsstadt Naumburg a. d. Saale einen recht eigen-
tümlichen, aber dennoch nicht ungewöhnlichen Verlauf genommen, den man guten 
Gewissens mit dem Diktum Ernst Blochs von der »Gleichzeitigkeit des Ungleich-
zeitigen« belegen könnte.1 Die neue Lehre hielt nur allmählich und erst nach dem 
Bauernkrieg 1525 Einzug, dies jedoch nicht gleichzeitig und flächendeckend, sondern 
in unterschiedlichen Geschwindigkeiten in den jeweiligen Pfarrsprengeln – und nicht 
immer auf Anhieb erfolgreich.2 Oder um es mit einer beliebten Fernsehwerbung der 
1990er Jahre zu sagen: Während auf der Domfreiheit noch die Monstranzen geputzt 
wurden, wurde in der Ratsstadt bereits das Abendmahl in beiderlei Gestalt gefeiert. 

1	 Bloch, Ernst: Erbschaft dieser Zeit. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt/M. ²1992. Vgl. dazu Nolte, 
Paul: Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, in: Jordan, Stefan (Hg.): Lexikon Geschichtswis-
senschaft. Hundert Grundbegriffe, Stuttgart 2002, S. 134–137. – Landwehr, Achim: Von der 
›Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen‹, in: Historische Zeitschrift, Bd. 295, 2012, S. 1–34.

2	 Sowohl die mittelalterliche wie die frühneuzeitliche Stadtgeschichte Naumburgs ist bisher fast gar 
nicht systematisch untersucht worden, sieht man von älteren Arbeiten anlässlich eines 900-jähri-
gen Stadtjubiläums 1928 durch Borkowsky, Ernst: Naumburg a.d.S. Eine Geschichte deutschen 
Bürgertums. 1028 bis 1928, Jena 1928; zuvor bereits Borkowsky, Ernst: Die Geschichte der Stadt 
Naumburg an der Saale, Stuttgart 1897, ab. Einschlägig für die Reformationsgeschichte Naum-
burgs sind: Mitzschke, Paul: Martin Luther, Naumburg a.S. und die Reformation. Festschrift 
zur Begrüßung der Versammlung vormaliger Schüler des Naumburger Domgymnasiums am 
30. September, 1. und 2. Oktober 1885 in Naumburg, Naumburg/S. 1885. – Hoffmann, Ernst: 
Naumburg a. S. im Zeitalter der Reformation. Ein Beitrag zur Geschichte der Stadt und des Bis-
tums, Leipzig 1901; vgl. auch Wiessner, Heinz: Das Bistum Naumburg. 2 Teilbde. (Germania 
Sacra 35.1–2), Berlin/New York 1997, hier S. 152–178. Es liegen jedoch fast gar keine modernen 
Forschungen zur Stadt- und Kirchengeschichte vor, was in einem krassen Gegensatz zu der Vielzahl 
von Beiträgen und Monographien, die sich dezidiert dem Dom und im Besonderen den Naumburger 
Stifterfiguren im Westchor der Domkirche zuwenden, steht. Vgl. dazu auch Sembdner, Alexander: 
Alte Pfade – Neue Wege? Die historischen und kunsthistorischen Perspektiven des Naumburg 
Kollegs, in: Sachsen und Anhalt, Bd. 27, 2015, S. 233–251. Diesen eklatanten Missstand soll in 
Zukunft – zumindest für die mittelalterliche Stadtgeschichte – meine Dissertation beheben, die 
ich im August 2016 unter dem Titel »Das Werden einer geistlichen Stadt im Schatten des Doms. 
Zur Rolle der geistlichen Institutionen im Gefüge der Bischofsstadt Naumburg bis ca. 1400« an 
der Fakultät für Geschichte, Kunst und Orientwissenschaften der Universität Leipzig eingereicht 
habe und die Herr Prof. Dr. Enno Bünz, Inhaber des Lehrstuhls für sächsische Landesgeschichte, 
betreut hat.

Alexander Sembdner



169

Diese leicht humorige Aussage ist dann allerdings doch problematisch. In ihr 
schwingt eine gewisse Wertung mit, die – mitunter unbewusst – Begriffe wie »neu« 
und »alt« mit Etiketten wie »gut« und »schlecht« verbindet. Die Verbreitung einer 
solchen Auffassung von der zivilisationsbefördernden Wirkung der Reformation – oder 
doch zumindest deren Betonung als »epochalem« Einschnitt in der Geschichte – ist 
sicher eines der Hauptaugenmerke des Reformationsjubiläums 2017 bzw. der voran-
gegangenen »Lutherdekade«.3 Doch der Historiker muss sich davor hüten, verspätete 
oder gar gescheiterte Reformationsversuche implizit mit einer Art kulturellen Rück-
ständigkeit oder gar Starrsinnigkeit der jeweiligen Akteure, die wohl die Zeichen 
der Zeit nicht erkannt hätten, in Verbindung zu bringen.4 Nicht nur ist Geschichte 
immer offen, auch ist es nicht Aufgabe des Historikers, ex post die Entscheidungen 
und Handlungen der Menschen im Reformationsprozess zu bewerten, sondern sie zu 
erklären. Letztlich hat sich die Reformation auch in Naumburg, welches sicherlich 
zum Bereich des reformatorischen »Mutterlandes«5 zu zählen ist, zwar durchgesetzt. 
Doch zeigt sich an diesem Beispiel, dass dies keineswegs ein stringenter und wider-
standsfreier und erst recht kein zwangsläufig »erfolgreicher« Vorgang war.6

Dies hat zunächst etwas mit den gewachsenen innerstädtischen Strukturen zu 
tun. Wenn im Titel des Beitrags die Rede von einer »geteilten Stadt« ist, wird man 
wohl zunächst an Berlin zur Zeit der deutschen Teilung denken. Andere Städte sind, 
wie etwa die zypriotische Hauptstadt Nikosia, noch heute geteilt. Mauern trennten 
aber schon im Mittelalter Städte nicht nur nach außen vom »platten Land«, sondern 
auch im Inneren einzelne Stadtteile voneinander ab.7 Die mittelalterliche Stadt war 
keine geschlossene Entität, sondern ein von zahlreichen unterschiedlichen Sonder-

3	 Vgl. Hamm, Berndt: Abschied vom Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Plädoyer, 
in: Zeitschrift für Historische Forschung, Bd. 39, 2012, S. 373–411.

4	 Vgl. in diesem Sinne zum problematischen Begriff der »Ungleichzeitigkeit« Landwehr: ›Gleich-
zeitigkeit des Ungleichzeitigen‹ (wie Anm. 1), S. 6f.: »[…] so bleibt doch dieses Wort ›Ungleichzei-
tigkeit‹ stehen. Und wer dieses Wort verwendet, muss sagen können, nach welchem Maßstab etwas 
oder jemand als ›ungleichzeitig‹ apostrophiert wird, weil damit immer eine bestimmte Norm von 
›Gleichzeitigkeit‹ einhergehen muss – ansonsten würde das Wort der ›Ungleichzeitigkeit‹ keinen 
Sinn machen.« 

5	 Vgl. dazu den Beitrag von Enno Bünz in diesem Band.
6	 Zur Reformation einführend nach wie vor Mörke, Olaf: Die Reformation, Voraussetzungen 

und Durchsetzung (Enzyklopädie deutscher Geschichte 74), München ²2011. Für einen konzisen 
Überblick zur Forschungsgeschichte auch die Einleitung von Thomas Kaufmann in: Moeller, 
Bernd: Reichsstadt und Reformation. Neue Ausgabe. Mit einer Einleitung von Thomas Kaufmann, 
Tübingen 2011, hier S. 1–38.

7	 Zur Fortifikationsfunktion mittelalterlicher Städte bereits Weber, Max: Wirtschaft und Gesell-
schaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen Ordnungen und Mächte. Nachlaß, Teilbd. 5: 
Die Stadt (Studienausgabe der Max Weber-Gesamtausgabe I/22–5), Tübingen 2000, S. 7f. Vgl. 
Isenmann, Eberhard: Die deutsche Stadt im Mittelalter 1150–1550. Stadtgestalt, Recht, Verfassung, 
Stadtregiment, Kirche, Gesellschaft, Wirtschaft, Wien/Köln/Weimar 2012, S. 40. – Heit, Alfred: 
Vielfalt der Erscheinung – Einheit des Begriffes? Die Stadtdefinition in der deutschsprachigen 
Stadtgeschichtsforschung seit dem 18. Jahrhundert, in: Johanek, Peter; Post, Franz-Joseph (Hg.): 
Vielerlei Städte. Der Stadtbegriff (Städteforschung A/61), Köln/Weimar/Wien 2004, S. 1–12, hier 
S. 8f.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



170

rechtsbereichen geprägtes und zergliedertes heterogenes Gebilde.8 Von diesen Be-
reichen besonderen Rechts standen oftmals die geistlichen Institutionen im Fokus 
einer städtischen Obrigkeit, die durch deren Vereinnahmung oder Ausschaltung ein 
einheitliches städtisches Rechtsgebiet zu bilden versuchte.

Doch solche Bestrebungen mussten nicht zwangsläufig zu einer städtischen Ein-
heit führen, sondern konnten durch Konkurrenz und Abgrenzung auch verschiedene 
eigenständige städtische Einheiten ausbilden. Bestes Beispiel für solche Prozesse stellt 
etwa die Stadt Braunschweig dar, die ja in nicht weniger als fünf unterschiedliche 
Weichbilder9 zerfiel, von denen jedes einen eigenen Rat als obrigkeitliche Vertretung 
besaß. Jedoch blieb in einem gesonderten gesamtstädtischen Rat zumindest teilweise 
die Einheit der Stadt erhalten.10 Ein ganz anderes Problem stellte sich, wenn parallel 
und in Abgrenzung zu kommunalen Autonomiebestrebungen auch starke geistliche 
Institutionen einer Stadt darin Erfolg hatten, Sonderrechte und Einflussmöglichkeiten 
von außen auf ihr beanspruchtes Herrschaftsgebiet zu begrenzen bzw. auszuschalten.

Einen solchen Fall kann man für die Bischofsstadt Naumburg beobachten, die 
seit der Verlegung des Bistumssitzes aus Zeitz nach Naumburg zwischen 1028 und 
1032 mehrere Transformationsphasen durchgemacht hatte, von einer anfänglich stark 
durch bischöfliche Herrschaft geprägten Stadt des Hochmittelalters hin zu einer von 
zwei starken kommunalen Mächten geprägten Stadt des Spätmittelalters.11 Diese bei-
den Mächte waren zum einen der Naumburger Stadtrat, dessen Mitglieder aus dem 
Umfeld der Ministerialität von Bischof und Landesherr stammten und der im Verlauf 
des 14. Jahrhunderts eine gewisse obrigkeitliche Stellung entwickeln konnte.12 Zum 

8	 Vgl. Flachenecker, Helmut: Kirchliche Immunitätsbezirke – Fremdkörper in der Stadt?, in: 
Johanek, Peter (Hg.): Sondergemeinden und Sonderbezirke in der Stadt der Vormoderne (Städte-
forschung A/59), Köln/Weimar/Wien 2004, S. 1–28. – Blaschke, Karlheinz: Sonderrechtsbereiche 
in sächsischen Städten an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit, in: Jäger, Helmut; Petri, Franz; 
Quirin, Heinz (Hg.): Civitatum Communitas. Studien zum europäischen Städtewesen. FS Heinz 
Stoob, 2 Teilbde. (Städteforschung A/21.1–2), Köln/Wien 1984, S. 254–265. – Isenmann: Stadt 
(wie Anm. 7), S. 621.

9	 Schmidt-Wiegand, Ruth: Art. Weichbild, in: Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, 
Bd. 5, 1998, Sp. 1209–1212. – Kroeschell, Karl. A.: Art. Weichbild, Weichbildrecht, in: Lexikon 
des Mittelalters, Bd. 8, 1997, Sp. 2093–2095.

10	 Vgl. Arlinghaus, Franz-Josef: Einheit der Stadt? Religion und Performanz im spätmittelalterlichen 
Braunschweig, in: Freitag, Werner (Hg.): Die Pfarre in der Stadt. Siedlungskern, Bürgerkirche, 
urbanes Zentrum (Städteforschung A/82), Köln/Weimar/Wien 2011, S. 77–96.

11	 Ich verweise erneut auf meine in Anm. 2 angesprochene Dissertation sowie Sembdner, Alexander: 
Das Werden einer »geistlichen Stadt« – Naumburgs geistliche Institutionen im Mittelalter, in: 
Naumburg-Kolleg: Interdisziplinäre Forschungen zum Naumburger Dom. Ein Werkstattbericht, 
Regensburg 2013, S. 16–19.

12	 Dass kommunale Ratsgremien mittelalterlicher Städte zu einem nicht geringen Teil aus der Dienst-
mannschaft geistlicher wie weltlicher Herren erwuchsen, ist ganz besonders durch Knut Schulz in 
zahlreichen Untersuchungen herausgearbeitet worden. Die Tatsache, dass nicht nur finanzstarke 
Fernhändler, sondern auch die mit Verwaltungsaufgaben beschäftigte Ministerialität an Kommu-
nalisierungsprozessen großen Anteil hatte, dürfte kaum noch zu bestreiten sein. Vgl. Schulz, Knut: 
Ministerialität und Bürgertum in Trier. Untersuchungen zur rechtlichen und sozialen Gliederung 
der Trierer Bürgerschaft vom ausgehenden 11. bis zum Ende des 14. Jahrhunderts (Rheinisches 
Archiv 66), Bonn 1968. – Schulz, Knut: »Denn sie lieben die Freiheit so sehr…«. Kommunale 

Alexander Sembdner



171

anderen war dies das Naumburger Domkapitel13, dessen aus dem mitteldeutschen 
Niederadel stammende Mitglieder sich auf der Domfreiheit eine quasi-kommunale 
Einheit geschaffen hatten, mit Markt-, Polizei und Zunftordnungen, rechtlicher Bin-
dung der Einwohner der Domfreiheit an das Domkapitel durch Eidesleistung, mit 
Bürgerrechten und Bürgerpflichten usw.14 Zieht man die einschlägigen Definitionen 
einer mittelalterlichen Stadt zu Rate, so hat man es hier mit einer »richtigen« Stadt 
zu tun – es fehlte nur die kommunale Vertretung durch ein eigenes Ratsgremium.15

Aufstände und Entstehung des europäischen Bürgertums im Hochmittelalter, Darmstadt 1992. – 
Schulz, Knut: Die Freiheit des Bürgers. Städtische Gesellschaft im Hoch- und Spätmittelalter, 
hg. v. Matthias Krüger, Darmstadt 2008; außerdem Zotz, Thomas: Die Formierung der Mi-
nisterialität, in: Weinfurter, Stefan (Hg.): Die Salier und das Reich, Bd. 3: Gesellschaftlicher und 
ideengeschichtlicher Wandel im Reich der Salier, Sigmaringen 1992, S. 3–50. Gleiches lässt sich 
für Naumburg feststellen, wie dies in meiner Dissertation (vgl. Anm. 2) dargelegt wird. Nicht nur 
lassen sich zahlreiche ehemalige Ministerialenfamilien im Naumburger Stadtrat nachweisen, auch 
weist die gesamte städtische Gesellschaft einen hohen Grad von ritterlich-ministerialer Prägung 
auf, wie sie etwa an einer signifikanten Vorliebe für Ritterheilige als Kirchenpatronen ablesbar ist, 
vgl. dazu Lepsius, Carl Peter: Uebersichtliche Nachweisung der bemerkenswerthesten Urkunden 
und Handschriften, welche sich im Archiv des Stadtmagistrats zu Naumburg befinden und auf 
die Geschichte der Stadt und deren ehemalige Verfassung beziehen, in: Lepsius, Carl Peter: Kleine 
Schriften. Beiträge zur thüringisch-sächsischen Geschichte und deutschen Kunst– und Alterthums-
kunde, Bd. 3, Magdeburg 1855, S. 295–304, hier S. 302f. – Borkowsky: Naumburg (wie Anm. 2), 
S. 41. Die Teilhabe der Ministerialität an der städtischen Selbstverwaltung blieb aber keineswegs 
auf Bischofsstädte beschränkt, sondern lässt sich auch in landesherrlichen Städten wie Freiberg oder 
Leipzig nachweisen, vgl. Unger, Manfred: Stadtgemeinde und Bergwesen Freibergs im Mittelalter 
(Abhandlungen zur Handels- und Sozialgeschichte 5), Weimar 1963. – Bünz, Enno: Ein Markgraf 
in Bedrängnis – der erste Leipziger Bürgeraufstand 1215/16, in: Brieler, Ulrich; Eckert, Rainer 
(Hg.): Unruhiges Leipzig. Beiträge zu einer Geschichte des Ungehorsams in Leipzig (Quellen und 
Forschungen zur Geschichte der Stadt Leipzig 12), Leipzig 2016, S. 15–38.

13	 Die mittelalterliche Geschichte des Naumburger Domkapitels wird derzeit durch Matthias Ludwig, 
den Leiter des Naumburger Domstiftsarchivs, im Rahmen seines Dissertationsvorhabens bearbeitet. 
Eine Publikation ist in den Schriften der Germania Sacra vorgesehen, vgl. Kröger, Bärbel u. a.: 
Germania Sacra. Bericht der Arbeitsstelle ›Germania Sacra‹ an der Akademie der Wissenschaften 
zu Göttingen für das Jahr 2013/2014, in: Deutsches Archiv, Bd. 70, 2014, S. 199–204. – Vgl. bis-
her Ludwig, Matthias: Das Personal der Naumburger Domkirche und der Zeitzer Stiftskirche 
1400–1564. Ein prosopographischer Beitrag zur mitteldeutschen Stiftskirchenforschung, masch. 
Magisterarbeit Univ. Halle 2008.

14	 So ist für das Jahr 1456 kopial eine Ordnung des Domkapitels für die Domfreiheit und deren Ein-
wohner überliefert, welche insgesamt 24 Punkte umfasste, vgl. Domstiftsarchiv Naumburg, Kop. 5, 
fol. 187r–188r. Paragraphen über die Pflicht, beim Besitz eines Grundstücks mit Braurecht auch 
einen Harnisch für den Verteidigungsfall zur Verfügung zu haben (ganz im Sinne eines Bürger-
rechts) oder wie, wann und in welcher Form Lebensmittel herzustellen und zu verkaufen waren, 
gleichen der üblichen städtischen Gerichtsbarkeit und den Polizeiverordnungen, vgl. dazu Isenmann: 
Stadt (wie Anm. 7), S. 145–148, 181–192. Der Eid, den die Einwohner der Domfreiheit auf das 
Domkapitel zu leisten hatten, ist überliefert in DStAN (wie oben), Tit. XVIII 1c, fol. [7r]. Vgl. zur 
Funktion der Eidesleistung als Instrument des Gemeinschaftserhalts auch Keller, Hagen: Die 
Verantwortung des Einzelnen und die Ordnung der Gemeinschaft. Zum Wandel gesellschaftlicher 
Werte im 12. Jahrhundert, in: Frühmittelalterliche Studien, Bd. 40, 2006, S. 183–197, hier S. 185f.

15	 Vgl. Isenmann: Stadt (wie Anm. 7), S. 133–250. Es ist im Übrigen für Bischofsstädte nicht unüb-
lich, dass sich die Bereiche der Domfreiheit und der »eigentlichen« Stadt mit der Zeit auseinander-
dividieren und die Stadt »zunehmend als exemter Rechtsbezirk ausgegliedert« wird. Schon Walter 
Schlesinger sprach in diesem Zusammenhang von einem Verfassungsdualismus, der zugleich 
teilweise ein topographischer Dualismus sei, indem sich »herrschaftliche« und »genossenschaft-

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



172

Ab 1400 kann man für Naumburg von zwei Städten sprechen, die sich auch 
durch Mauern und Gräben voneinander abgetrennt hatten.16 Doch damit hörte die 
Differenzierung der Kommune noch nicht auf. Entscheidende Bedeutung hatten 
dabei die Pfarrkirchen.17 Um diese hatten sich in der Formierungsphase von Bür-
gerstadt und Domfreiheit im 12. und 13. Jahrhundert zunächst eigene städtische 
Ansiedlungen herausgebildet, aus denen im Laufe der Zeit die Ratsstadt am Markt 
um die in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts gegründete Kirche St. Wenzel18 
erwuchs, während etwa bei St. Othmar19, einer Gründung der ersten Hälfte des 
13. Jahrhunderts, eine vorstädtische Siedlung entstand, die sowohl von Domkapitel 
wie Stadtrat beansprucht wurde. Die Gemeinde von St. Jakob20 als spätere Filialkirche 
von St. Wenzel besaß noch Anfang des 15. Jahrhunderts einen gewissen kommunalen 
Sonderstatus, ging mit der Zeit aber in der Ratsstadt auf, ebenso wie die Gemeinde 
um St.  Maria-Magdalena21, die rechtlich gesehen aber zum Benediktinerkloster 

liche« Elemente einer Stadt »entmischt« hätten, vgl. Schlesinger, Walter: Über mitteleuropäische 
Städtelandschaften der Frühzeit, in: Haase, Carl (Hg.): Die Stadt des Mittelalters, Bd. 1: Begriff, 
Entstehung und Ausbreitung (Wege der Forschung CCXLIII), Darmstadt 1978, S. 246–280, hier 
S. 273. – Dilcher, Gerhard: Stadtherrschaft oder kommunale Freiheit – Das 11. Jahrhundert ein 
Kreuzweg?, in: Jarnut, Jörg; Johanek, Peter (Hg.): Die Frühgeschichte der europäischen Stadt 
im 11. Jahrhundert (Städteforschung A/43), Köln/Weimar/Wien 1998, S. 31–44, hier S. 37.

16	 1287 wurde der Naumburger Bürgerschaft wie dem Domkapitel durch den Meißner Markgrafen 
die Erlaubnis erteilt, dass sie Domfreiheit und Ratsstadt durch Wehranlagen voneinander abtrennen 
bzw. gegeneinander sichern durften, vgl. Patze, Hans; Dolle, Josef (Bearb.); Schulze, Hans K. 
(Hg.): Urkundenbuch des Hochstifts Naumburg, Teil 2 (1207–1304) (Quellen und Forschung zur 
Geschichte Sachsen-Anhalts 2), Köln/Weimar/Wien 2000 (im Folgenden: UBN II), S. 626–628 
Nr. 588.

17	 Vgl. Petke, Wolfgang: Die Pfarrei. Ein Institut von langer Dauer als Forschungsaufgabe, in: Bünz, 
Enno; Lorenzen-Schmidt, Klaus-Joachim (Hg.): Klerus, Kirche und Frömmigkeit im spätmittel-
alterlichen Schleswig-Holstein (Studien zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte Schleswig-Holsteins 
41), Neumünster 2006, S. 17–49. – Kruppa, Nathalie (Hg.): Pfarreien im Mittelalter. Deutschland, 
Polen, Tschechien und Ungarn im Vergleich (Studien zur Germania Sacra 32 / Veröffentlichungen 
des Max-Planck-Instituts für Geschichte 238), Göttingen 2008. – Bünz, Enno; Fouquet, Gerhard 
(Hg.): Die Pfarrei im späten Mittelalter (Vorträge und Forschungen 77), Ostfildern 2013.

18	 Erstmals wird die Stadtpfarrkirche 1218 in einer Urkunde Bischof Konrads von Halberstadt er-
wähnt, als in Gegenwart des Naumburger Bischofs und des Domkapitels unter den Zeugen ein 
»Wernherus parrochianus ecclesie sancti Wenczlai« auftrat: UBN II, S. 35 Nr. 29. Gegründet wurde 
die Pfarrkirche aller Wahrscheinlichkeit nach durch Bischof Udo II. um das Jahr 1169.

19	 St. Othmar wird 1234 erwähnt, als ein »Titericus plebanus sancti Othmari in Nuenburc« in einer 
Urkunde Bischof Engelhards als Zeuge fungierte: UBN II, S. 148–150 Nr. 126. Die Kirche dürfte 
eine Gründung des im Reichsdienst aktiven Bischof Engelhards gewesen sein, der auf diesem Wege 
wohl auch das aus dem Bodenseeraum stammende Patrozinium des Hl. Othmars mitbrachte.

20	 Diese Kirche, deren Geschichte weitgehend im Dunkeln verborgen bleibt, tritt überhaupt erstmals 
im Jahr 1358 in Erscheinung, als sie zu einer Kapelle abgestuft wurde: Stadtarchiv Naumburg, Urk. 
Nr. 18 (29. Januar 1358).

21	 Die Kirche St. Maria-Magdalena geht auf eine Hospitalgründung Bischof Udos I. von Naumburg 
zurück, die dieser vermutlich vor dem Jahre 1140 ausgeführt hatte. Ursprünglich dem Zisterzienser-
kloster Pforta übergeben, gelangte es am 18. März 1142 im Tausch an das Naumburger Georgen-
kloster: Rosenfeld, Felix (Bearb.): Urkundenbuch des Hochstifts Naumburg, Teil 1 (967–1207) 
(Geschichtsquellen der Provinz Sachsen und des Freistaates Anhalt, Neue Reihe 2.1), Magdeburg 
1925 (im Folgenden: UBN I), S. 146–148 Nr. 168.

Alexander Sembdner



173

St. Georg gehörte. Außerhalb des Zugriffs der Stadtväter stand die Domfreiheit mit 
der Marienpfarrkirche22, welche im 14. Jahrhundert in ein Kollegiatstift umgewandelt 
wurde. Pfarrkirche und Pfarrsprengel waren damit städtische Ordnungseinheiten, 
ihre Gemeinden deckten sich mit rechtlichen Untereinheiten der Stadt Naumburg 
bzw. bildeten diese erst heraus.23  (Abb. 1)

Auf die Pfarrkirchen also kam es in Naumburg an, und dies galt auch für die Zeit 
der aufkommenden Reformation24, die seit den 1520er Jahren in der Bischofsstadt 

22	 Die Anfänge der Kirche reichen in das 12. Jahrhundert zurück. Der letztmalig 1172 in den Quellen 
auftauchende Domkanoniker Trutwin (1150–1172) hatte sich ausweislich des Naumburger »Mor-
tuologiums« von 1518 in der Marienpfarrkirche bestatten lassen, zu seinem Todestag am 7. Juli 
hatte der Pfarrer von St. Marien für Kerzen zu sorgen, vgl. DStAN (wie Anm. 14), Tit. XXXIVa 
1a, fol. 93r.

23	 Vgl. Freitag, Werner: Die Pfarre in der Stadt. Siedlungskern – Bürgerkirche – Urbanes Zentrum, 
in: Freitag (Hg.): Pfarre (wie Anm. 10), XI–XVII. Arnd Reitemeier hat für diese Funktion der 
Pfarrkirchen den griffigen Begriff der »vertikalen Einheiten« gefunden, vgl. Reitemeier, Arnd: 
Kirchspiele und Viertel als »vertikale Einheiten« der Stadt des späten Mittelalters, in: Blätter für 
deutsche Landesgeschichte, Bd. 141/142, 2005/06, S. 603–640.

1  Pfarrkirchen und Pfarrsprengel im mittelalterlichen Naumburg a. d. Saale (A. Sembdner)

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



174

allmählich Einzug hielt, nachdem Martin Luther selbst im Jahr 1521 auf seinem Weg 
zum Wormser Reichstag in Naumburg Station gemacht hatte.25 Dabei lassen sich 
anhand des Beispiels Naumburg die unterschiedlichen Strategien und Probleme im 
Umgang mit dem neuen Glauben erkennen und nachzeichnen. In der durch Pfarr-
sprengel und kommunale Obrigkeiten innerlich stark differenzierten und zugleich 
auch sozial abgestuften Stadt nahm die Reformation ihre ganz eigene Entwicklung 
in Form parallel zueinander bzw. zeitlich versetzt verlaufender Prozesse. Bisher je-
doch hat die Forschung, nicht zuletzt die evangelische Kirchengeschichte, vor allem 
den Dualismus zwischen dem am 20. Januar 1542 mit Hilfe Luthers eingesetzten 
evangelischen Bischof Nikolaus von Amsdorf und dem katholischen (und vom 
Domkapitel gewählten) Bischof Julius Pflug in den Mittelpunkt der Betrachtungen 
gerückt, was freilich angesichts des ausgesprochen »experimentellen« Charakters der 

24	 Einschlägige Quellenbestände zur Reformation Naumburgs, besonders aus dem Naumburger Stadt-
archiv, sind im Übrigen bereits im Druck greifbar, vgl. Schöppe, Karl: Zur Geschichte Naumburgs 
während des Thüringer Bauernkriegs 1525. Nach dem Rats-Kopialbuche, in: Neue Mitteilungen aus 
dem Gebiet historisch-antiquarischer Forschungen, Bd. 19, 1898, S. 325–347. – Schöppe, Karl: Zur 
Geschichte der Reformation in Naumburg. Nach dem Rats-Kopialbuche, in: Neue Mitteilungen 
aus dem Gebiet historisch-antiquarischer Forschungen, Bd. 20, 1900, S. 299–432. – Schöppe, 
Karl: Regesten und Urkunden zur Geschichte Naumburgs im 16. Jahrhundert, in: Zeitschrift des 
Vereins für Thüringische Geschichte und Altertumskunde, Neue Folge, Bd. 15, 1905, S. 335–354. 
Als wertvolle Quelle für die Reformationsgeschichte dienen die Anfang des 17. Jahrhunderts geschrie-
benen Annales Numburgenses des Naumburger Stadtsyndicus und Oberbürgermeisters Sixtus Braun 
(um 1550–1614): Braun, Sixtus: Annales Numburgenses, bearb. v. Felix Köster, hg. v. Siegfried 
Wagner und Karl-Heinz Wünsch (Quellen und Schriften zur Naumburger Stadtgeschichte 3), 
Naumburg 2009. Dieser hatte die Überlieferung seines eigenen Archivs durchgearbeitet, um sich 
ein umfangreiches Arbeitshandbuch zu schaffen, welches ihm unter anderem in den zu seiner Zeit 
eskalierenden Auseinandersetzungen mit dem Naumburger Domkapitel als Nachschlagewerk und 
Kompendium dienen sollte. Braun war zwar orthodoxer Lutheraner, ließ sich jedoch nur äußerst 
selten zu abfälligen Bemerkungen gegenüber »Papisten« oder deren Glauben hinreißen, vielmehr 
gibt er sachlich und nüchtern das im Stadtarchiv überlieferte Material wieder. Da aufgrund der 
schwierigen politischen Lage in Naumburg selbst keine Visitationen vorgenommen werden konn-
ten, liegen dementsprechend auch keine Visitationsakten vor, abgesehen von einem sogenannten 
»Gebrechenbuch« aus dem Jahr 1545, welches jedoch nur eine Mängelwiedergabe einzelner Orte 
innerhalb des Hochstifts enthält und nichts zur Bischofsstadt selbst aussagt, vgl. Landesarchiv 
Sachsen-Anhalt, Standort Wernigerode, A 29d Konsistorium Naumburg und Zeitz, I Nr. 1956/1.

25	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 164: »D. Martin Luthern hat der Rat Freitags nach Ostern [5. 
Apr. 1521] in B. Greßlers Hause das Geschenke geschickt.« Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), 
S. 298. – Mitzschke: Reformation (wie Anm. 2), S. 6f. Mitzschkes Behauptungen, ebd. S. 11 
u. 13, dass Johannes Tetzel am 1. März 1517 in Naumburg den Ablass gepredigt und sich 1520 
ein Magister Pfennig in der Wenzelskirche zu Luther bekannt habe, sind nicht durch Quellen zu 
belegen, er schreibt vielmehr Lepsius, Carl Peter: Historische Nachricht vom Augustiner-Kloster 
St.  Moritz zu Naumburg. Ein Beitrag zur Geschichte der Stadt Naumburg, Naumburg 1835, 
wiederabgedruckt in: Lepsius, Carl Peter: Kleine Schriften. Beiträge zur thüringisch-sächsischen 
Geschichte und deutschen Kunst- und Alterthumskunde, Bd.  1, Magdeburg 1854, S.  54–141, 
hier S. 99 aus. Vgl. dazu Wiessner: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 154. Allerdings waren 
im Bistum Naumburg bereits seit Beginn der 1520er Jahre reformatorische Aktivitäten bekannt 
geworden, sodass etwa Herzog Georg von Sachsen in einem Schreiben vom 17. März 1522 auch 
den Naumburger Bischof aufforderte, solche Angelegenheiten anzuzeigen: Gess, Felician (Bearb.): 
Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 1: 1517–1524, Leipzig 1905 
(im Folgenden: ABKG/1), S. 291f. Nr. 318.

Alexander Sembdner



175

Amtszeit Amsdorfs und der Gelehrsamkeit und weitläufigen Verbindungen beider 
Akteure nicht verwundert.26

Doch weder Amsdorf noch Pflug waren die entscheidenden Akteure der Refor-
mation in Naumburg bzw. des Widerstands gegen dieselbe, denn 1542 waren in 
der ganzen Stadt und in allen Kirchspielen bereits Fakten geschaffen worden. Als 
aktive politische Akteure traten vorrangig der Naumburger Stadtrat respektive das 
Domkapitel in Erscheinung, nicht zuletzt aber auch die Wettiner als Kurfürsten 
von Sachsen.27 Der ausgeprägte Antagonismus zwischen Stadtrat und Domkapitel 
war in Naumburg historisch bedingt, jedoch auch begünstigt durch die gegebenen 
politischen Umstände. So war der Bischof von Naumburg, Philipp, Fürstbischof 
von Freising, einzig im Jahr 1512 für längere Zeit in der Bischofsstadt bzw. in Zeitz 
anwesend. Den ganz überwiegenden Teil seiner Amtszeit aber residierte er in seinem 
angestammten Bistum Freising und ließ sich durch eine Stiftsregierung vertreten.28

Damit fiel der Bischof als Stadtherr und möglicherweise ausgleichender Akteur 
aus. Zugleich konkurrierten die beiden kommunalen Obrigkeiten Naumburgs um 
die Kontrolle der Naumburger Pfarrkirchen, die – in ihrer Funktion nicht nur als 
Orte der Kommunikation, sondern auch als Kristallisationspunkte des alltäglichen 
Lebens – als Vehikel der Reformation bzw. der Bewahrung des alten Glaubens geradezu 
prädestiniert waren.29 Wie so oft nahmen Bürger und Räte Einfluss auf das kirchliche 

26	 Vgl. Brunner, Peter: Nikolaus von Amsdorf als Bischof von Naumburg. Eine Untersuchung zur 
Gestalt des evangelischen Bischofsamtes in der Reformationszeit (Schriften des Vereins für Refor-
mationsgeschichte 179), Gütersloh 1961. – Dingel, Irene (Hg.): Nikolaus von Amsdorf (1483–1565) 
zwischen Reformation und Politik (Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der 
Lutherischen Orthodoxie 9), Leipzig 2008. – Müller, Otfried: Bischof Julius Pflug von Naum-
burg-Zeitz in seinem Bemühen um die Einheit der Kirche, in: Schrader, Franz (Hg.): Beiträge zur 
Geschichte des Erzbistums Magdeburg (Studien zur katholischen Bistums- und Klostergeschichte 11), 
Leipzig 1968, S. 155–178. – Pollet, Jacques V.: Julius Pflug (1499–1564) et la crise religieuse dans 
l‘Allemagne du XVIe siècle. Essai de synthèse biographique et théologique (Studies in Medieval and 
Reformation Traditions 45), Leiden 1990. – Wolgast, Eike: Hochstift und Reformation. Studien 
zur Geschichte der Reichskirche zwischen 1517 und 1648 (Beiträge zur Geschichte der Reichskirche 
in der Neuzeit 16), Stuttgart 1990, hier bes. S. 240–243. Vgl. auch Mitzschke: Reformation (wie 
Anm. 2), S. 24–33. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 253–259. – Schöppe: Reformation (wie 
Anm. 24), S. 427–429. – Wiessner: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 965–1005 zur Wahl und 
Einsetzung Amsdorfs.

27	 Seit dem 15. Jahrhundert hatten die Wettiner zunehmend Einfluss auf Bistum und Bischofssitz 
genommen. Zwar waren mit der Leipziger Teilung 1485 große Gebiete auf beiden Seiten der Saale 
an die Albertiner gefallen, doch das Hochstift, deren Stiftsvögte die Wettiner spätestens seit dem 
Vertrag von Seuslitz 1259 waren (UBN II, S. 338, Nr. 306), lag unter der Schirmherrschaft der 
Ernestiner. Vgl. Stievermann, Dieter: Die Wettiner als Hegemonen im mitteldeutschen Raum 
(um 1500), in: Rogge, Jörg; Schirmer, Uwe (Hg.): Hochadelige Herrschaft im Mitteldeutschen 
Raum (1200–1600). Formen – Legitimation – Repräsentation (Quellen und Forschungen zur 
sächsischen Geschichte 23), Stuttgart 2003, S. 379–393. – Wolgast: Hochstift und Reformation 
(wie Anm. 26), S. 22–25. Vgl. auch Jadatz, Heiko; Winter, Christian (Bearb.): Akten und Briefe 
zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 3: 1528–1534, Köln/Weimar/Wien 2010 (im 
Folgenden: ABKG/3), S. 666f. Nr. 2339 Anm., wo sich Kurfürst Johann Friedrich explizit als 
Landesfürst und Schutzherr Naumburgs bezeichnet.

28	 Vgl. Wiessner: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 951–965. – Wolgast: Hochstift und Refor-
mation (wie Anm. 26), S. 240.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



176

Leben über das Instrument der Kirchenpflegschaft30 und über Bruderschaften31, die 
an den Kirchen angesiedelt waren. Davon jedoch gab es in Naumburg insgesamt nur 
vier, je eine an jeder Pfarrkirche. Dies war vermutlich Ausdruck einer ausreichenden 
Befriedigung religiöser Bedürfnisse durch die zahlreichen Pfarrkirchen in vorrefor-
matorischer Zeit. Der gleiche Befund dürfte auch für das Fehlen von Bettelordens-
konventen – sieht man von ein paar Termineien ab – in Naumburg gelten, die für 
die Reformationsgeschichte Naumburgs nur geringe Bedeutung spielten. Bei einer 
Einwohnerzahl von rund 6000 Einwohnern Anfang des 16. Jahrhunderts32 waren die 
Naumburger mit vier Pfarrkirchen sowie weiteren Kapellen mit Pfarreirechten, etwa 
St. Jakob am Holzmarkt, St. Michael für die familia des Augustiner-Chorherrenstifts 
St. Moritz und St. Margaretha für jene des Georgenklosters, recht gut ausgestattet, 
vergleicht man dies etwa mit weitaus größeren Städten wie Leipzig mit nur zwei oder 
gar Frankfurt mit nur einer Pfarrkirche.33

In diesem Beitrag steht somit die sozialgeschichtliche Komponente des Reforma-
tionsprozesses (oder vielmehr: der Reformationsprozesse) im Vordergrund, zunächst 
ihre enorme potentielle Sprengkraft in Bezug auf politische wie soziale Bindungen 
und Verflechtungen, die sich aus der grundsätzlichen Berufung auf das Prinzip der 
sola scriptura ergab. In einer Gesellschaft, die geprägt war von einer Totalität des 
Religiösen im gesamten Alltagsleben, stellten die von den Reformatoren propagier-

29	 Denn auch so kann man Bernd Moellers Diktum von der »Reformation als Kommunikationsprozess« 
begreifen, nämlich als Vermittlung und Übersetzung des anfänglich akademischen Reformations-
diskurses über die Kanzel in die Gemeinden hinein, vgl. Moeller, Bernd: Die frühe Reformation 
als Kommunikationsprozeß, in: Boockmann, Hartmut (Hg.): Kirche und Gesellschaft im Heiligen 
Römischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften 
in Göttingen. Philologisch-Historische Klasse 3, 206), Göttingen 1994, S. 148–164. Vgl. Hamm, 
Bernd: Reformation »von unten« und Reformation »von oben«, Zur Problematik reformationshisto-
rischer Klassifizierungen, in: Guggisberg, Hans R.; Krodel, Gottfried G. (Hg.): Die Reformation 
in Deutschland und Europa: Interpretationen und Debatten (Archiv für Reformationsgeschichte, 
Sonderband), Heidelberg 1993, S. 256–293, hier S. 263: »Die Reformation war nicht zunächst breite 
Volksbewegung, um dann eine Verengung durch den politischen Zugriff der obrigkeitlichen Mächte 
zu erfahren, sondern zu allererst – nach dem individuellen Umbruch in Luthers Theologie – wurde 
sie von einer sozialen Elite getragen, die zugleich eine Bildungselite war.«, vgl. ebd. S. 264f.

30	 Vgl. Reitemeier, Arnd: Pfarrkirchen in der Stadt des späten Mittelalters: Politik, Wirtschaft und 
Verwaltung (Vierteljahrsschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beihefte 177), Stuttgart 2005, 
S. 123–133. – Bünz, Enno: Die Pfarrei in der Stauferzeit. Romanische Stadt- und Dorfkirchen aus 
historischer Sicht (Vorträge im Europäischen Romanik Zentrum 3), Halle/Saale 2014, S. 61–65.

31	 Vgl. Remling, Ludwig: Bruderschaften in Franken. Kirchen- und sozialpolitische Untersuchungen 
zum spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Bruderschaftswesen (Quellen und Forschungen 
zur Geschichte des Bistums und Hochstifts Würzburg 35), Würzburg 1986. – Frank, Thomas: 
Bruderschaften im spätmittelalterlichen Kirchenstaat. Viterbo, Orvieto, Assisi (Bibliothek des 
Deutschen Historischen Instituts in Rom 100), Tübingen 2002.

32	 Vgl. Wiessner: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 441. – Borkowsky: Naumburg (wie Anm. 2), 
S. 47

33	 Vgl. Bünz, Enno: Pfarreien und Kapellen, in: ders. (Hg.): Geschichte der Stadt Leipzig, Bd. 1: Von 
den Anfängen bis zur Reformation. Unter Mitwirkung von Uwe John, Leipzig 2015, S. 454–481 
und S. 880–887. – Schmieder, Felicitas: »Wider die geistlichen Freiheiten« – Für die Herrschaft des 
Rates. Das Ringen um die Kontrolle der Pfarrseelsorge in Frankfurt am Main im 15. Jahrhundert, 
in: Freitag: Pfarre (wie Anm. 10), S. 63–75.

Alexander Sembdner



177

ten Ideen der Rückkehr zu einem vermeintlich besseren Urzustand die bestehende 
soziale Ordnung in Frage.34 Unabhängig davon, ob man der neuen Lehre zugetan 
war oder nicht, bedeutete dies für jeden Menschen die tatsächliche oder zumindest so 
wahrgenommene Auflösung des normativen Orientierungsrahmens. Die von Fürsten, 
Bürgern, Bauern usw. entwickelten und angewandten Strategien, diesen perzipierten 
Zustand der normativen »Unordnung« zu überwinden, rückt die Reformation als 
politisches Mittel des Machterwerbs oder -erhalts in den Blick, ob als »landesherr-
liches Kirchenregiment«35 oder »Gemeindereform« bzw. »Kommunalismus«.36 Dies 
ist die eine Ebene, von der aus man die unterschiedlichen Entwicklungsstränge der 
Reformation in Naumburg erklären kann, als komplexes Wechselspiel miteinander 
konkurrierender Obrigkeiten um die geistliche Führung der städtischen Gemeinde. 
Denn die Herrschaft über die städtische Sakralgemeinschaft war gleichbedeutend mit 
der Herrschaft über die Gemeinschaft der Bürger. Um diese zu erringen, mussten die 
geistlichen Institutionen, besonders die Pfarrkirchen, kontrolliert werden. 

Damit gelangt man zur zweiten Ebene, den Pfarrgemeinden. Diese sind zwar 
kollektive Akteure, die zum Beispiel mit ihren Füßen abstimmen konnten, wenn 
sie das Abendmahl in beiderlei Gestalt verlangten oder sich lautstark bei ihren 
jeweiligen Obrigkeiten Gehör verschafften. Sie sind aber dennoch keine absolut in 
sich geschlossene, homogene Gruppen mit einheitlicher Zielsetzung. Denn es ist 
doch methodisch nicht zulässig anzunehmen, dass alle Gläubigen bzw. in unserem 
Fall alle Einwohner Naumburgs den neuen Glauben mit offenen Armen empfangen 
haben. Dabei geht es nicht nur um ökonomische Verteilungskämpfe, etwa dass alt-

34	 Vgl. Hamm, Berndt: Die reformatorische Krise der sozialen Werte: Drei Lösungsperspektiven zwi-
schen Wahrheitseifer und Toleranz in den Jahren 1525 bis 1530, in: Brady, Thomas A. (Hg.): Die 
deutsche Reformation zwischen Spätmittelalter und Früher Neuzeit, München 2001, S. 91–122, 
ebd. S.  95: »Die Reformation löste durch die Fundamentalbekämpfung der bisherigen Kirche 
eine Grundlagenkrise der sozialen Werte aus. Gemeinsam mit den aggressiv antireformatorischen 
Kräften führte sie letztlich zu einer Partikularisierung der Werte in ihrer Beschränkung auf einen 
konfessionell homogenisierten Bereich. Die spätmittelalterliche Stadt beherbergte zwar in ihren 
Mauern eine Vielzahl von religiösen Lebensformen, aber diese verhielten sich nicht ausschließend, 
sondern komplementär zueinander und führten daher in der Regel nicht zu einer Grundlagenkrise 
des sozialen Friedens.«. – Moeller: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 67f., 85f.

35	 Vgl. Krumwiede, Hans Walter: Art. Kirchenregiment, Landesherrliches, in: Theologische Real-
enzyklopädie, Bd. 19, 1990, S. 59–68. – Wolgast, Eike: Einführung der Reformation als politi-
sche Entscheidung, in: Guggisberg/Krodel: Reformation (wie Anm. 29), S. 465–486. – Bünz, 
Enno; Volkmar, Christoph: Das landesherrliche Kirchenregiment in Sachsen vor der Reformation, 
in: Bünz, Enno (Hg.): Glaube und Macht: Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der 
Reformation (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, 
S. 89–109. – Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs 
von Sachsen 1488–1525 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 41), Tübingen 2008. – Hamm: 
Klassifizierungen (wie Anm. 29), S. 280–284.

36	 Vgl. Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum 
Heil, Oldenburg 1987. – Blickle, Peter: Eidgenossenschaft in reformatorischer Absicht. Oder: Wie 
begründet ist die Kritik an der »Gemeindereformation«?, in: Guggisberg/Krodel: Reformation 
(wie Anm. 29), S. 159–173. – Hamm, Berndt: Bürgertum und Glaube. Konturen der städtischen 
Reformation, Göttingen 1996. – Hamm: Klassifizierungen (wie Anm. 29). – Moeller: Reichsstadt 
und Reformation (wie Anm. 6).

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



178

gläubige Geistliche um ihre Pfründen fürchteten. Nein, es dürfte doch auch in den 
Gemeinden jene Menschen gegeben haben, die nicht mitmachen wollten, die nicht 
von der neuen Lehre überzeugt waren, die sich nicht dem mit Sicherheit ausgeübten 
sozialen Druck der Mitmenschen fügen wollten, ohne dass man diesen Starrsinn 
oder Renitenz unterstellen müsste.37 Formulierungen wie »mit dem Jahr X hielt die 
Reformation in der Stadt Y Einzug« suggerieren eine geradlinige und problemlose 
Ausbreitung der Reformation in Stadt und Land; als ob fundamentale gesellschaft-
liche Umbrüche dieser Art jemals so einfach wären. Der Beitrag versucht daher am 
Beispiel der Bischofsstadt Naumburg zu zeigen, dass der Reformationsprozess auch 
ein soziales Problem von Opportunitäten, Restriktionen und Handlungsmotiven bzw. 

-motivationen der beteiligten Akteure ist.38

Politische Akteure: Stadtrat, Domkapitel und die Wettiner
Luther war zwar 1521 in Naumburg gewesen, und seine Anwesenheit sorgte wohl für 
eine gewisse Aufregung unter der Bevölkerung, doch dieser Besuch führte noch nicht 
zu klaren reformatorischen Bekenntnissen des Stadtrates oder entsprechenden Aktio-
nen der Bürger. Diese hatten ohnehin andere Sorgen, denn 1473 und dann besonders 
1517 war die Naumburger Ratsstadt zu großen Teilen abgebrannt, wodurch auch die 
Stadtpfarrkirche St. Wenzel schwer in Mitleidenschaft gezogen wurde. Da vor allem 
die Naumburger Bürgerschaft im Pfarrsprengel von St. Wenzel lebte, hatten diese 
zum Wiederaufbau große finanzielle Anstrengungen aufbringen müssen, sich aber 
ebenso an ihren Bischof und nach Rom gewandt, um einen Ablass zur Förderung der 
Bauarbeiten zu erlangen.39 Erst 1524 wurde der Neubau der Kirche beendet, dieser 

37	 Hamm: reformatorische Krise (wie Anm. 34), S. 94: »In einer Zeit wie der des 16. Jahrhunderts, 
in der sich die elementaren Legitimations- und Sicherungsbedürfnisse der Menschen unmittelbar 
mit kontroversen Fragen der theologischen Wahrheit, des göttlichen Rechts, der Kirchenreform, 
des rechten Gottesdienstes und der frommen Lebensgestaltung verbanden, war es die Normalität, 
daß Religion sozial eher spaltete als integrierte, obwohl der Anspruch der Theologen genau in die 
Gegenrichtung lief.«

38	 Dass sich die Reformation in den Städten nur schrittweise durchsetzte, ist freilich keine neue Erkennt-
nis, vgl. Blickle: Gemeindereformation (wie Anm. 36), S. 94–96. Genauso ist der sozialgeschicht-
liche Aspekt der Reformation spätestens seit Bernd Moellers Werk »Reichsstadt und Reformation« 
(wie Anm. 36) fest in der Forschung verankert, oder wie es Blickle: Gemeindereformation (wie 
oben), S. 15 ausdrückt: »Man muß sich in Rückerinnerung an den Forschungsstand der 1960er 
Jahre vergegenwärtigen, was das für die Einschätzung der Reformation insgesamt bedeutet. Wurde 
sie – grob gesprochen – bislang zwischen ideeller und politischer Geschichte verortet, zwischen 
der Theologie Luthers und ihrer Realisierung durch die Landesherren, so eröffnete sich mit der 
Stadtreformation eine gewissermaßen dritte Dimension des Reformationsprozesses, nämlich die 
soziale Geschichte der Reformation.«

39	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 93: »Die Stadt Naumburg ist dieses Jahres [1473] gänzlich 
ausgebrant«. S. 153–157: »Mittwochen nach Galli, am Tage Ursulae [21. Oktober] dieses 1517. 
Jahres ist ein erbärmliches und schreckliches Feuer in Heinrichen Peltzens Behausung, der damals 
nicht anheimisch gewesen, aufgegangen, dass man dahero nicht eigentlich gewissen kann, wie es 
auskommen; welches der Hausmann nicht innen worden und derohalber großen Schaden getan, 
sonderlichen am Rathause und neuen Waagen, dass die Gewölbe und Gemächer gänzlichen ein-
gefallen, und fast die ganze Stadt bis auf wenige Häuser in der Mariengassen, auf der Pfar und im 
Sacke in Asche geleget worden, also dass man auf dem Markte zu allen Toren hinausgesehen. Und 

Alexander Sembdner



179

zum Beispiel ein neues Dach aufgesetzt.40 Zugleich mangelte es der Wenzelskirche an 
einem Pfarrer, da das Domkapitel bzw. der Dompropst, bei welchem das Patronats-
recht lag, nach dem Brand die nötigen Mittel zum Unterhalt nicht mehr aufbrachte, 
bzw. diese an sich gezogen hatte.41 Daraufhin hatte der Rat selbst einen Prediger 
angestellt, der der Gemeinde jeden Sonntag das Wort Gottes verkünden, sich aber 
ansonsten nicht in die Angelegenheiten des Pfarrers einmischen sollte. Auch andere 
Einnahmen der an St. Wenzel angestellten Geistlichen, der Vikare und Altaristen, 
hatte Dompropst Graf Wolfgang von Stolberg-Wernigerode wohl eingezogen, was 
wiederum Beschwerdeschriften des Stadtrates provozierte.42

In dieser politisch aufgeheizten Situation, die ihre Schärfe gerade dadurch erhielt, 
dass existentielle Nöte der Bürgerschaft – nämlich die Sorge um das eigene Seelen-
heil bei einem dauerhaften Ausbleiben seelsorgerischer Handlungen und besonders 
dem Empfang der Sakramente – zur Disposition standen, berührte der Thüringische 
Bauernkrieg 1525 auch die Bischofsstadt.43 Zwar war Naumburg nicht unmittelbar 

ob es wohl bei der Nacht geschehen, so hat man doch nicht vermisset, dass einige Menschen im 
Feuer umkommen. […] Dieweil die Kirche [St. Wenzel] verbrannt, hat der Rat von des Bischofs 
Official auf ein Jahr ein Indult erlangen müssen, dass darinnen Messe möchte gehalten werden und 
als dies Jahr aus, wird darum anderweit angesuchet, desgleichen dem Rat die Gebühr wiederfahren 
zu lassen. […] Der Bischof [Philipp] zu Freising und Administrator des Stifts Naumburg hat ein 
offenes Patent von sich gestellet, solches von der Canzel zu verkündigen, dass, wer Handreichung 
zu der verbrannten Kirchen S. Wenceslai tun und etwas contribuiren würde, vierzehn Tage Ablass 
aufgesetzer Bußen haben sollte. […] Desgleichen hat der Rat einen priestern und Bürgern abgefer-
tiget, dieweil das löbliche Gotteshaus und Pfarrkirchen der lieben Heiligen und S. Wenceslai samt 
einem schönen, mit Kupfer zum Teil gedeckten Turme jämmerlichen mit allen Glocken, Altarien, 
Mess- und Sangbüchern, auch priesterlichen Kleidungen und inwendigem Zierrat gründlichen durch 
das Feuer verzehret und vergangen, dass sie zu Erbauung und Wiederherstellung dessen betteln 
sollten. Und sie sind abgegangen bald nach Ostern [nach dem 4. Apr. 1518]. […] Der Rat hat auch 
beim Babst [Leo X.] durch Vorschrift des Bischofs zu Freising um Indulgenz und gnadenreiche 
Jahr ansuchen wollen, dadurch sie die verdorbene Pfarrkirche S. Wenceslai wieder erbauen könnten, 
dergestalt, dass solche Indulgenz und Gnade aufn Sonntag Invocavit [13. März 1519] folgendes 
1519. Jahres anfahen und auf Sonntag Quasimodogeniti [1. Mai 1519] sich enden sollen.«

40	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 166, vgl. ebd. S. 161.
41	 In einem Schreiben des Rates an den Bischof vom 2. September 1523 heißt es, zit n. Schöppe: 

Reformation (wie Anm. 24), S. 303: »[…] darum, dass die Conventores oder gemiette Pfarrherren 
derselbigen die Pension und jährliche Zinse dem Hern Thumprobste und Capitel des Thumstifts 
zu Neunburg, welchen sie incorporiert oder zugehörig sein soll, wie vor Alters nicht haben förder 
geben mögen, dadurch also diesselbige Pfarre eine Zeit lang gänzlich eines Pfarhers gemangelt 
und auch folgend alleine durch einen Kapellan und Diener, welcher mit Reichung der Sakramente, 
Messe halten, christlichem Begräbnis u. dergl. zu schaffen genug hat, bis anher regiert und ver-
sehen gewesen. Es ist aber gleichwohl Mangel blieben an einem rechten Pastor und Seelwärter oder 
Pfarrherrn, welcher das Wort Gottes notdürftig und also, dass das Volk darvon Tröstung seines 
Gewissens und christlichen Besserung empfahen hat mögen (gelehret), gänzlich verlassen blieben.« 
Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 161 berichtet für das Jahr 1520, dass die Gemeinde ihren Pfarrer 
Oswald Pfeffer, »dieweil er die Jahr über in Sterbensnot bei der Gemeinde getreulich gehalten«, an 
den Dompropst verwiesen hätte, da sie nicht mehr bereit waren für den Unterhalt des Seelsorgers 
aufzukommen. Pfeffer dürfte kurz darauf gestorben sein.

42	 Vgl. Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 306–312.
43	 Vgl. zum Bauernkrieg Blickle, Peter: Art. Bauernkrieg, in: Handwörterbuch zur deutschen Rechts-

geschichte, Bd. 1, 2008, Sp. 471–475. – Blickle, Peter: Der Bauernjörg. Feldherr im Bauernkrieg. 

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



180

von Kriegshandlungen betroffen44, doch schon allein Nachrichten über die umherzie-
henden Bauernhaufen versetzten sowohl Stadtrat wie Domkapitel bzw. Stiftsregierung 
in höchste Alarmbereitschaft.45 So waren auf ein Gerücht hin am 2. und 3. Mai 1525 
bewaffnete Bürger in das Augustiner-Chorherrenstift St. Moritz vor den Toren der 
Stadt eingerückt, um dieses im Ernstfall zu verteidigen. Man befürchtete, dass das 
nahe bei der Stadt gelegene Stift als militärischer Stützpunkt genutzt werden konnte.46 
Auch hatte Herzog Georg von Sachsen im gleichen Jahr den Stadtrat zum Widerstand 
gegen die Bauern aufgerufen und die Bürger dazu verpflichtet, Proviantlieferungen 
für die wettinischen Truppen vorzubereiten.47

Es ist daher keine Überraschung, dass gerade in einer solchen prekären Lage 
tiefer liegende soziale Spannungen aufbrachen, die zum einen das seit längerem 
gereizte Klima zwischen Stadtrat und Domkapitel um die Oberhoheit in der Stadt 
aufgriffen, zum anderen aber auch die Legitimation des Stadtregiments in Frage 
stellten.48 Ohne Zweifel inspiriert durch die Kirchenkritik der Reformatoren hatten 
Naumburger Bürger zur Fastnacht 1525 »ein Spiel angerichtet […], dass sie näm-
lichen den Pabst getragen, Cardinal und Bischöfe umgeritten, item Mönche und 
Nonnen getanzet und allerhand Abenteuer abgerissen und in der Stadt und auf 
der Freiheit umtragen, Stationes gehalten und etzliche gerüstet bei sich hergehen 
lassen, ob sich vielleicht jemand an ihnen vergreifen wollte«.49 Die unübersehbare 
Satire auf die Geistlichkeit brachte den Naumburger Stadtrat, dessen Stadtherr 
immer noch der Bischof war, in Verlegenheit. Mahnschreiben des Diözesans, dem 
die Episode mittlerweile berichtet worden war, erinnerten die Stadtväter daher nach 
der Schlacht bei Frankenhausen an besonderem Gehorsam. Als Reaktion griff die 
städtische Obrigkeit hart durch und verhaftete alle Personen, die am Fastnachts-
spiel beteiligt gewesen waren. Allerdings kam es nicht zu Hinrichtungen, sondern 
man ließ die Gefangenen nach einigen Wochen gegen Kaution wieder frei. Um 
einen solchen Eklat zukünftig zu verhindern, verbot der Rat im Jahr 1528 in ähn-

Georg Truchsess von Waldburg 1488–1531, München 2015. – Blickle, Peter (Hg.): Der Deutsche 
Bauernkrieg von 1525 (Wege der Forschung 460), Darmstadt 1985. – Vogler, Günter (Hg.): 
Bauernkrieg zwischen Harz und Thüringer Wald, Stuttgart 2008.

44	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 170: »Ist also dieser Aufruhr in der Stadt Naumburg noch 
gnädiglichen abgangen, wofür Gott dem Allmächtigen zu danken ist.« Vgl. ebd. S. 167–170.

45	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 167: »[…] da die Bürger und Einwohner das scheußliche und 
wüste Empören hin und wieder im Lande gehöret, auch dass es ihnen hart an der Seiten wäre, ver-
nommen, und ihnen täglichen neue Zeitungen und Geschichten zukommen, wie man die Clöster 
und Geistlichen vornehmlichen allhier im Lande, desgleichen im Lande zu Franken, sowohl die 
Edelleute geplündert, die Häuser und Wohnungen zerstöret und verbrennet, die Fischwässer und 
Hölze verwüstet, und was man also ihnen abraubete und nahm, unter sich ausgeteilet wurde.«

46	 Vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 169, vgl. ebd. S. 168–170 für das Folgende. – Schöppe: 
Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 336f.

47	 Gess, Felician (Bearb.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 2: 
1525–1527, Leipzig/Berlin 1917 (im Folgenden: ABKG/2), S. 173 Nr. 921. – Braun: Annales (wie 
Anm. 24), S. 169. – Schöppe: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 332f.

48	 Vgl. auch Moeller: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 57–62.
49	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 168. – Schöppe: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 326.

Alexander Sembdner



181

lich angespannter Situation kurzerhand das Verkleiden zu Fastnacht bzw. das Fest 
insgesamt.50

Anlass zum Unmut gaben offenbar auch einige Augustiner-Eremiten aus Erfurt, 
deren Kloster spätestens seit dem 14. Jahrhundert eine Terminei in Naumburg unter-
hielt.51 Was genau die Mönche aus Martin Luthers Konvent52 in Naumburg getan 
und wohl vor allem gepredigt hatten, lässt sich nicht mehr ermitteln, jedenfalls sorgte 
bereits ihre Anwesenheit für Streit in der Bürgerschaft.53 Die Bettelmönche wurden 
vermutlich von einem Teil der Gemeinde als Repräsentanten des alten Glaubens, 
ganz besonders aber wohl als Agenten des Domkapitels aufgefasst und deshalb 
vehement abgelehnt.54 Offenbar befürchtete der Stadtrat Aufruhr und gewalttätige 

50	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 328f.
51	 Vgl. Martin, Johann Ernst August: Verzeichnis der Termineien der Erfurter Einsiedler Augustiner 

Ordens in Thüringen, in: Zeitschrift des Vereins für Thüringische Geschichte und Altertumskunde, 
Bd. 13, 1886/87, S. 132–137, 396. Zum Terminierwesen: Mindermann, Arend: Das Termineiwesen 
der Franziskaner in Thüringen, in: Müller, Thomas T.; Schmies, Bernd; Loefke, Christian (Hg.): 
Für Gott und die Welt. Franziskaner in Thüringen, Paderborn 2008, S. 119–125. – Voigt, Jörg: 
Das Terminierwesen der Bettelorden am Beispiel der Dominikaner und Franziskaner in Sachsen 
und Thüringen, in: Bünz, Enno; Kühne, Hartmut (Hg.): Alltag und Frömmigkeit am Vorabend 
der Reformation in Mitteldeutschland. Wissenschaftlicher Begleitband zur Ausstellung »Umsonst 
ist der Tod« (Schriften zur Sächsischen Geschichte und Volkskunde 50), Leipzig 2015, S. 345–362.

52	 Vgl. dazu Pilvousek, Josef; Springer, Klaus-Bernward: Die Erfurter Augustiner-Eremiten – eine 
evangelische »Brüdergemeinde« vor und mit Luther (1266–1560), in: Schmelz, Lothar; Ludscheit, 
Michael (Hg.): Luthers Erfurter Kloster. Das Augustinerkloster im Spannungsfeld von monastischer 
Tradition und protestantischem Geist, Erfurt 2005, S. 37–57.

53	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 168: »Nichts desto minder, alldieweil der Rat in Sorge und Gefahr 
gestanden [wegen der Bauern] haben sie nach Erfurt und allerwärts um Kundschaft gefraget, zu 
welchem dann kommen, dass drei geistliche Personen von den Terminirern sich allhier eingeleget, 
welcherwegen sich allerhand Aufruhr und Empörung ereignen wollen, derowegen an die bischöf-
lichen Räte geschrieben, dieweil ihre Handlung nun hinfüro mehr Unlustes und Widerwillens 
denn Gutes wirkte, und viel gemeines Volk an ihnen sich ärgerte, dass sie sich der zuvorn geübten 
Terminir Predigens, Beichtsitzens und dergleichen allhier eine Zeitlang bis zu besserer Verordnung 
der Obrigkeit enthalten müssten.« Vgl. Schöppe: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 328–331.

54	 Der Dompropst als Patronatsherr über St. Wenzel hatte die Oberaufsicht über die in Naumburg 
anwesenden Termineien (der Leipziger Dominikaner, der Zeitzer Franziskaner und der Erfurter 
Augustiner-Eremiten) inne, da diesen allen ein Platz zur Predigt in der Wenzelskirche eingeräumt 
worden war. Bereits aus dem 14. Jahrhundert sind entsprechende Statuten über die Rechte und 
Pflichten der Bettelorden in Naumburg bekannt, vgl. DStAN (wie Anm. 14), Tit. XLII, Nr. 24, 
fol. 67v. Dabei erwiesen sich die Terminierer im Spätmittelalter eher der städtischen Obrigkeit 
und der Bürgerschaft zugetan, durch welche sie sich öfter gegen die Stiftsgeistlichkeit instrumen-
talisieren ließen. So hatte Bischof Dietrich IV. von Schönberg 1484 vom Rat der Stadt die offene 
Rechnungslegung verlangt, um so Einblick in die städtische Finanzverwaltung zu erhalten, was 
die Ratsherren ablehnten. Während dieses Streits habe »ein Terminierer von Leipzig ein öffentlich 
Gebet in der Kirchen getan und die Zuhörer vermahnet, etzliche Paternoster und Ave Maria zu 
beten, dass der Allmächtige Bischof Dietrichen zu Naumburg einen guten und rechten Sinn ein-
geben wollte, mit den Räten der Stadt Naumburg in Eintracht zu kommen. Dessen hat sich Bischof 
Dietrich angenommen, solches zu Hohn und Spott angezogen […]«. Die Reaktion des Bischofs 
auf diesen Vorfall – der Leipziger Bettelmönch hatte zudem ein vom Naumburger Rat verfasstes 
Schmähgedicht auf den Bischof unter der Gemeinde verbreitet, dessen Wortlaut sich leider nicht 
erhalten hat − war nicht minder deftig. So war Dietrich IV. der Meinung, dass »darumbe groß noth 
gewest were, vor die selbigen ewre Regierer eyn gemeyn gebeth zuthün, das sie nicht der geist auß 
dem weinkeller besundern der heilige geist erleuchte, das sie der armen gemeyne vnnser stat vnnd 

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



182

Ausschreitungen aufgrund der Predigttätigkeit der Terminierer in der Wenzelskirche. 
Im Entwurf eines Schreibens vom 24. November 1525, in welchem der Rat Bischof 
Philipp von Freising um die Entscheidung in einigen strittigen Punkten bat, wurde 
dieser auch aufgefordert, die Tätigkeit der Bettelmönche in Naumburg zu beenden, 
»damit der angefangene Friede und Einigkeit ihrenthalb und um ihrer eigennützigen 
Lehre willen nicht wiederum zerstört und in Weitläufigkeit, daraus itzund gewöhn-
lich irrige Disputation, Zwietracht u. dergl. Zertrennung unter den Christen sich 
ursachen, nicht geführt oder geleitet werde, und auch sie, die Terminarien, in Friede 
ohne Beschwerung ihrer Gewissen in ihren Klöstern bleiben und Gotte, als wol sie 
könnten, dienen möchten«.55 Allerdings wurde dieser Punkt nicht in die Reinschrift 
des Gesuchs übernommen, was auf divergierende Auffassungen unter den Stadtvätern 
über die reformatorischen Ideen bzw. deren Ursachen und Auswirkungen hindeuten 
mag. Erkennbar ist aber eine gewisse Abschottungstendenz, die sich aus der Gleich-
setzung der Bürgergemeinschaft mit der Sakralgemeinschaft ergab.56

Die frühe Reformation in Naumburg war geprägt durch ein unüberwindbares 
Spannungsverhältnis zwischen Stadtrat und Domkapitel, Bürgerschaft und Dom-
freiheit sowie der unmittelbaren Nähe zu den Ereignissen des Bauernkrieges 1524/25. 
Diese explosive Gemengelage führte zu einer signifikanten Destabilisierung zum 
einen der legitimatorischen Grundlagen der politischen Obrigkeiten, zum anderen 
des bis dato bestehenden sozialen und religiösen Normengefüges. Der Soziologe 
würde in dieser Situation klassisch den Zustand der »Anomie« erkennen, also den 
Zusammenbruch der »kollektiven Ordnung«, den »Verlust der Gültigkeit des bisher 
verbindlichen Systems an Regeln, Normen und Leitlinien der Orientierung«.57 Dieser 
Zustand der »Regellosigkeit« ergibt sich besonders dadurch, dass es eine gravierende 
Diskrepanz zwischen den internalisierten Zielen, Normen und Werten der Akteure 
und den ihnen zur Verfügung stehenden (legitimen) Mitteln zur Umsetzung dieser 
Ziele gibt. Sind legitime Mittel stark begrenzt, und dies darf man im Hinblick auf 
die Einführung reformatorischer Ideen im durch die Geistlichkeit geprägten wie 
rechtlich beherrschten Naumburg durchaus annehmen, so greifen Menschen nicht 
selten zu illegitimen Mitteln, etwa des Protests, aber auch des abweichenden Verhal-

nicht iren eygen nütz ansehen«, vgl. StAN (wie Anm. 20), Ms. 35, fol. 179r. – Braun: Annales 
(wie Anm. 24), S. 109f. – Wiessner: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 934.

55	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 300. – Vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 168f.
56	 Moeller: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 67–80. – Blickle: Gemeindereformation 

(wie Anm. 36), S. 111: »Kirche verwirklicht sich nach Vorstellung der ländlichen und städtischen 
Gesellschaft in der Gemeinde.« – Hamm: reformatorische Krise (wie Anm. 34), S. 92–94. – Vgl. 
Bünz, Enno: Klerus und Bürger. Die Bedeutung der Kirche für die Identität deutscher Städte im 
Spätmittelalter, in: Chittolini, Giorgio; Johanek, Peter (Hg.): Aspetti e componenti dell‘identità 
urbana in Italia e in Germania: secoli XIV – XVI (Annali dell‘Istituto storico italo-germanico in 
Trento, Contributi 12), Bologna 2003, S. 351–390.

57	 Ortmann, Rüdiger: Abweichendes Verhalten und Anomie. Entwicklung und Veränderung abwei-
chenden Verhaltens im Kontext der Anomietheorie von Durkheim und Merton (Kriminologische 
Forschungsberichte aus dem Max-Planck-Institut für Ausländisches und Internationales Strafrecht, 
Freiburg i. Br. 89), Freiburg i. Br. 2000, S. 67.

Alexander Sembdner



183

tens.58 Dazu gehörten neben Fastnachtsparodien und Protesten gegen Mendikanten 
zum Beispiel auch der öffentliche Bruch mit bisher geltenden normativen Regeln 
wie dem Verzicht auf Fleisch in der Fastenzeit ebenso wie abfällige Bemerkungen 
gegenüber dem sächsischen Herzog als einem Hauptprotagonisten im Kampf gegen 
die aufständischen Bauern.59

Die Strategie des Stadtrates, in dieser Situation wieder die obrigkeitliche Kontrolle 
über die Bürgerschaft zu erlangen, bestand darin, sich an die Spitze der reformatorischen 
Bewegung zu setzen. Auf Veranlassung der Stadtväter hin, die zugleich als Kirchenväter 
der Wenzelsgemeinde vorstanden, dürfte der von ihnen 1521 eingesetzte und bereits 
angesprochene Prediger, Magister Johannes Langer von Bolkenhain60, angefangen 
haben, den evangelischen Glauben zu verkünden und wohl auch das Abendmahl 
in beiderlei Gestalt zu reichen (die »offizielle« Anstellung als evangelischer Prediger 

58	 Den Begriff »Anomie« als Regellosigkeit – als ein Konzept zu Erklärung abweichenden Verhaltens – 
wurde durch Émile Durkheim, einem der Gründungsväter der französischen Soziologie, eingeführt, 
vgl. Durkheim, Émile: Der Selbstmord, Frankfurt/M. 102006. Eine grundlegende Überarbeitung 
des Konzepts geschah 1938 durch Robert K. Merton, welcher nicht nur wie Durkheim die soziale 
Struktur der Normen, sondern auch die sich aus der Gesellschaftsstruktur ergebenden Mittel (Res-
sourcen) für die Entstehung von Kriminalität bzw. abweichenden Verhaltens betonte, vgl. Merton, 
Robert K.: Soziologische Theorie und Soziale Struktur, Berlin/New York 1995. Dieser theoretische 
Ansatz hat auch noch in jüngerer Zeit weitere Überarbeitungen und Explikationen erfahren, vgl. 
Ortmann: Abweichendes Verhalten (wie Anm. 57). – Cloward, Richard A.: Illegitimate Means, 
Anomie and Deviant Behavior, in: American Sociological Review, Bd. 24, 1959, S. 164–176. – 
Diekmann, Andreas; Opp, Karl-Dieter: Anomie und Prozesse der Kriminalitätsentwicklung, in: 
Zeitschrift für Soziologie, Bd. 30, 1979, S. 330–343. – Messner, Steven F.: An Institutional-Anomie 
Theory of Crime. Continuities and Elaborations in the Study of Social Structure and Anomie, in: 
Oberwittler, Dietrich; Karstedt, Susanne (Hg.): Soziologie der Kriminalität (Kölner Zeitschrift 
für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 43), Wiesbaden 2003, S. 93–109.

59	 So berichtete am 17. Januar 1527 Christoph v. Taubenheim, Amtmann zu Freyburg, an Herzog 
Georg, dass ihm durch den Naumburger Stadtrichter berichtet worden sei, dass ein Hans Krone in 
Wenzel Hayns Haus in Naumburg beim Zechen den Herzog »mit merklichen laster- und schme-
worten beschwert, nemlich einen bluthund und einen blutvorkeufer und einen vorreterischen schalk 
geheißen. Welchen ich habn daselbst gefenglich setzen [und] fragen laßen, aus was ursachen er 
E. F. G. also vormessentlich … angegriffen hette; als hat er bericht getan, das er kein ander ursache 
hab, dan er hab zu Frangkenhaußen entlaufen mussen«. Die von Taubenheim gestellte Frage, was 
er nun in dieser Angelegenheit unternehmen solle, ließ der Herzog allerdings unbeantwortet, vgl. 
ABKG/2 S. 690f. Nr. 1386. Bereits 1525 hatten mehr oder minder unbedachte Äußerungen gegen 
den Herzog für Unruhe gesorgt, vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 169: »Desgleichen, als 
Herzog Georg zu Sachsen mit seinem Volke vor der Stadt nach Frankenhausen vorüber gezogen 
und den Rat, dass sie ihre Stadt in guter Acht haben, auch die Knechte nicht hinein lassen sollten, 
verwarnen lassen, etzliche, denen die Tore zu hüten befohlen, mehr aus Vorwitz denn der Notdurft 
nach sich vernehmen lassen, wie hochgedachter Herzog wider das christliche Blut zöge, welches der 
Fürst im Heimwege nach Stillung des Lärmens und Erschlagung der Bauern zu Frankenhausen 
und Mühlhausen seinem Vettern, dem Churfürsten Herzog Friedrich, geklaget und gebeten, dass 
er ihm die von Naumburg zu züchtigen oder zu strafen, übergeben und befehlen wollte, solches 
aber nicht erhalten können.« Auch hatten einige Bürger, als sie bewaffnet im Moritzstift einzogen 
waren, erst die Hühner des Stiftes erlegt und dann »auf der Freiheit nach der Pfaffen Fähnlein auf 
den Häusern geschossen, welches zwar alles gottlob ohne Schaden abgangen«, vgl. ebd.

60	 Zu diesem Kusche, Beate: »Ego collegiatus« – Die Magisterkollegien an der Universität Leipzig 
von 1409 bis zur Einführung der Reformation 1539. Eine struktur- und personengeschichtliche 
Untersuchung, 2 Bde. (Beiträge zur Leipziger Universitätsgeschichte A 6), Leipzig 2009, S. 625–628.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



184

erfolgte erst am 10. Oktober 1525). Somit schaffte der Stadtrat also »legitime« Mittel 
für die Gläubigen der Wenzelsgemeinde bzw. in der Bürgerschaft zur Umsetzung ihrer 
internalisierten Ziele, nämlich ihren Glauben nach der Auffassung der Reformatoren 
zu leben. Möglich und notwendig war dies, weil der Wenzelsgemeinde in der Zeit 
des Bauernkrieges kein Pfarrer vorstand und Johannes Langer praktisch dessen Rolle 
ausfüllte.61 Unbesehen des rhetorischen Talents des Leipziger Magisters wird es vor 
allem diese Funktion gewesen sein, die ihm den späteren Nachruhm einbrachte, er 
habe durch sein Wirken gewaltsame Aufstände in Naumburg verhindert.62 Auch die 
Einrichtung eines Gemeinen Kastens für St. Wenzel dürfte auf das Betreiben der 
Stadtväter zurückzuführen sein.63 

Der Naumburg Stadtrat ging nun gezielt daran, den evangelischen Glauben im 
Gebiet der Ratsstadt, also in dem von ihm perzipierten politischen Zuständigkeitsbe-
reich, einzuführen. Bereits 1525 bat der Rat Bischof Philipp von Freising darum, das 
Patrozinium der baufälligen und seit einigen Jahren als Arsenal genutzten Jakobskirche 
entweder auf einen Altar in St. Wenzel zu übertragen oder aber eine Jakobskapelle 
unmittelbar bei St. Wenzel bauen zu dürfen, da man sich offensichtlich der alten 
Filialkirche entledigen wollte.64 Vermutlich stand sie geplanten Ausbaumaßnahmen 
der Stadtbefestigung im Weg, doch ein geweihtes Kirchengebäude konnte nicht ohne 
Weiteres abgerissen werden. Diese Bitte scheint abschlägig beschieden worden zu sein, 
wie auch eine weitere von 1540, was die Stadtoberen jedoch nicht davon abhielt, die 
Kirche dennoch abzureißen.65

Die im Norden liegende Maria-Magdalenen-Kirche, deren Patronat beim Abt des 
Benediktinerklosters St. Georg lag und dessen Mönche dort als Pfarrer tätig waren, 
war zwar im Gegensatz zu St. Jakob noch funktionstüchtig, allerdings bereits seit 
dem späten Mittelalter stark in die Ratsstadt eingebunden. Die wirtschaftlich dürftig 
ausgestattete Kirche, deren Pfarrsprengel sich auf einen noch agrarisch geprägten 
Raum innerhalb der Stadt erstreckte und insgesamt wohl nur knapp 500 Pfarrkinder 

61	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 170f.: »Dem Bischof [Philipp] zu Freising giebet der Rat zu er-
kennen […], dass die Conventores oder gemietete Pfarrer zu S. Wenzel dem Domprobst und Capitel 
zu Naumburg, welchem sie incorporirt, die Pension und jährlichen Zinsen nicht geben könnten, 
darum eine Zeitlang solche Kirche eines Pfarrers gemangelt und alleine durch einen Caplan mit 
Reichung der Sacramente, Messehalten, christlichem Begräbnis und dergleichen versorget würde. 
Es hätte aber die Gemeinde nach verlaufener unchristlicher Empörung [d. i. der Bauernkrieg] nach 
göttlicher und christlicher Lehren ein heftig verlangen gehabt, darum sie bei dem Rate angehalten 
und gesuchet um einen Predigern, welcher das Wort Gottes reinlichen und ohne Verwirklichung 
einiger Einmischung des andern, davon Zwietracht und Uneinigkeit sich ursachte, verkündigte.«

62	 Vgl. Schöppe: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 327f.
63	 Einige Rechnungen dieses Gemeinen Kastens sind von 1527–1529 in den Kirchenrechnungen der 

Wenzelskirche erhalten, vgl. StAN (wie Anm. 20), Ms. 143, fol. 175r–193r.
64	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 172: »An Bischof [Philipp] zu Freising hat der Rat gebracht, all-

dieweil in der Jacobsgassen eine alte Kirche stände, die allerhand Verhinderung täte, darinnen weder 
Messe gehalten noch geprediget würde, dass solche entweder auf einen Altar in der Wenzelskirchen 
transferirt oder eine Capellen an itzo gedachter Wenzelskirchen dafür gebauet werden möchte.«

65	 Vgl. Ludwig, Matthias: Die Waffenschau von 1476. Neue Erkenntnisse zur Naumburger Stadt-
befestigung im Spätmittelalter, in: Saale-Unstrut-Jahrbuch, Bd.  14, 2009, S.  27–33, hier bes. 
S. 30. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 192, 229, 235, 237.

Alexander Sembdner



185

zählte, wurde vor allem durch das Engagement ihrer aus der Naumburger Bürgerschaft 
stammenden Kirchenpfleger getragen. Bezeichnend ist etwa eine Stiftung des Kirchen-
vaters Oswald Henning im Jahr 1506 über 100 Gulden Schreckenberger Münze.66 
Dieses Geld sollte vor allem zur Aufbesserung des Einkommens des Pfarrers dienen. 

Nach 1525 scheint allerdings kein Benediktinermönch mehr als Pfarrer in 
St. Maria-Magdalena aktiv gewesen zu sein, vielmehr wurde 1540, nachdem zuvor 
wohl evangelische Geistliche aus St.  Wenzel die Kirche betreut hatten, mit dem 
ehemaligen Domkanoniker Wolfgang Rotschütz ein evangelischer Prediger an-
gestellt.67 In den 1530ern hatten dann die Kirchenväter von St. Wenzel wohl auch 
in St. Maria-Magdalenen endgültig das Ruder übernommen. 1540 hatten sie sich 
die Kleinodien und das Kirchengerät der Kirche durch den Küster bringen lassen, 
um dieses in Verwahrung zu nehmen und anschließend zugunsten des Gemeinen 
Kastens zu verkaufen.68 1544 ließ dann Nikolaus von Amsdorf die Kirche schließen, 
das Pfarreinkommen an St. Wenzel gehen, die Kirche profanisieren und später den 
gesamten Kirchenbezirk dem Stadtrat übergeben, welcher unter anderem die Glocken 
der Kirche einschmelzen ließ.69

Ohnehin hatte der Naumburger Stadtrat in Thomas Hebestreit, dem letzten Abt 
von St. Georg und damit Patronatsherrn von St. Maria-Magdalena, einen wertvollen 
Verbündeten. Hebestreit, der seit 1510 das Benediktinerkloster leitete, war bereits 
früh mit Luther und dessen Lehre in Kontakt gekommen und wurde zu einem der 
energischsten Vertreter der Reformation in Naumburg.70 Ganz offensichtlich nahm 
er dafür auch den Bruch mit seinem eigenen Konvent in Kauf, aus dem einige An-
gehörige austraten, nachdem Hebestreits evangelische Haltung deutlich wurde.71 
Interessanterweise aber verblieb ein Großteil der Mönche im Kloster. Etwa seit der 

66	 Vgl. StAN (wie Anm. 20), Ms. 118r, fol. 17r.
67	 Ludwig, Matthias: Art. Naumburg, St. Georg, in: Faust, Ulrich (Hg.): Die Mönchsklöster der 

Benediktiner in Mecklenburg, Vorpommern, Sachsen-Anhalt, Thüringen und Sachsen (Germania 
Benedictina 10), St. Ottilien 2012, S. 993–1032, hier S. 1006. – Ludwig, Matthias: Das Naum-
burger Benediktinerkloster St. Georg zwischen Reform und Reformation, in: Emig, Joachim; Leppin, 
Volker; Schirmer, Uwe (Hg.): Vor- und Frühreformation in thüringischen Städten (1470–1525/30) 
(Quellen und Forschungen zu Thüringen im Zeitalter der Reformation 1), Köln/Weimar/Wien 
2013, S. 167–181, hier S. 178. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 226–228.

68	 StAN (wie Anm. 20), Ms. 118, fol. 105v. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 226, 240.
69	 Bergner, Heinrich: Beschreibende Darstellung der älteren Bau- und Kunstdenkmäler der Stadt 

Naumburg (Beschreibende Darstellung der älteren Bau- und Kunstdenkmäler der Provinz Sachsen 
XXIV), Halle 1903, S. 272f.

70	 Vgl. dazu nun ausführlich Ludwig: Reform und Reformation (wie Anm. 67). Vermutlich bezieht 
sich die Anekdote, dass angeblich ein hoher Naumburger Geistlicher Martin Luther bei dessen 
Besuch in der Stadt 1521 ein Bildnis Savonarolas überreicht habe, auf Thomas Hebestreit, vgl. ebd. 
S. 185. – Mitzschke: Reformation (wie Anm. 2), S. 6f. und ebd. S. 16f. zu dessen Wirken. 

71	 Vgl. Ludwig: St. Georg (wie Anm. 67), S. 1005–1007. Nach ABKG/3, S. 689f. Nr. 2380 Anm. hatte 
Hebestreit wohl bereits vor 1534 geheiratet, vgl. Ludwig: Reform und Reformation (wie Anm. 67), 
S. 175. Vgl. auch Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer 
Ausgabe), Briefwechsel, Bd. 10, Weimar 1947 (im Folgenden: WAB 10), S. 215–217 Nr. 3822, wo 
Luther Mgf. Georg von Brandenburg den Abt von St. Georg als Vorbild für die Verwaltung der 
Klöster empfiehlt.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



186

Mitte der 1520er Jahren kann man daher von einem vorwiegend evangelischen Kon-
vent ausgehen. Dies ist unter anderem daran ablesbar, dass man sich nun konsequent 
der Einbindung in das liturgische Zeremoniell der Domkirche, etwa zu Ostern, ver-
weigerte, was zuvor jahrhundertelang Tradition gewesen war.72

Hebestreit, der 1542 bei der Einsetzung Amsdorfs zum evangelischen Bischof 
anwesend war, scheint den nicht unbeträchtlichen Besitz des Georgenklosters für 
die Reformation nutzbar gemacht zu haben. So ließ er eine Knabenschule auf dem 
Klostergelände errichten, die sich an entsprechenden Vorstellungen Luthers orientierte, 
die Schulbildung in den Dienst der neuen Lehre zu stellen, um so auf das Universi-
tätsstudium vorzubereiten und evangelische Geistliche auszubilden. Nach eigenem 
Bekunden soll diese Schule bis zu 150 Schüler beherbergt haben, jedoch fehlen über 
die Unterrichtsinhalte jegliche Informationen.73 Mathias Ludwig hat Hebestreit 
daher nicht zu Unrecht als »verlängerten Arm der kurfürstlichen Religionspolitik« 
bezeichnet.74 Nach seinem Tod 1542 allerdings wurde das Georgenkloster unter dem 
kurfürstlichen Amtmann Andreas Kratzenberger relativ schnell bis zum Jahr 1544 
in ein kursächsisches Amt umgewandelt. Auch war der Schule keine lange Existenz 
vergönnt, denn die Eroberung Naumburgs durch kaiserliche Truppen 1547 im 
Schmalkaldischen Krieg bereiteten ihr ein jähes Ende.75 

Diese »evangelische Umklammerung« des Domkapitels bzw. der Domfreiheit 
wurde seit den 1530er Jahren durch das Schicksal des Augustiner-Chorherrenstiftes 
St. Moritz noch verschärft. Kurz vor 1119 durch Bischof Dietrich I. von Naumburg 
gegründet, war St. Moritz immer fest an den Naumburger Bischof und die Dom-
geistlichkeit angebunden.76 Die Augustiner-Chorherren hatten liturgische Aufgaben 
in der Domkirche zu erfüllen, zugleich beanspruchte der Bischof eine gewisse Ge-
richtsbarkeit über das Stift. Die enge Bindung an die Naumburger Bischöfe hatte im 
12. und 13. Jahrhundert Vorteile in Form umfangreicher Schenkungen eingebracht. 
Zugleich bescherte sie aber auch Probleme. Nachdem St. Moritz in den Thüringischen 
Erbfolgekriegen Mitte des 13. Jahrhunderts schwer in Mitleidenschaft gezogen worden 
war, hatte der Konvent große Schulden für den Wiederaufbau aufnehmen müssen.77 
Da zugleich das Hochstift durch den Neubau des Naumburger Doms sowie die Aus-

72	 Ludwig: Reform und Reformation (wie Anm. 67), S. 176f.
73	 Vgl. dazu Ludwig: St. Georg (wie Anm. 67), S. 1007. – Ludwig: Reform und Reformation (wie 

Anm. 67), S. 177f.
74	 Ludwig: Reform und Reformation (wie Anm. 67), S. 178. Noch 1542 waren übrigens sowohl Abt 

Thomas Hebestreit von St. Georg als auch Propst Christoph Drechsler von St. Moritz auf einem 
Landtag zu Weimar erschienen, vgl. Schöppe: Regesten (wie Anm. 24), S. 352 Nr. 59.

75	 Mitzschke: Reformation (wie Anm. 2), S. 17.
76	 Vgl. UBN I S. 103f. Nr. 120, S. 121f. Nr. 140. – Ludwig, Matthias: Das Augustiner-Chorherren-

stift St. Mauritius in Naumburg – Kritische Überlegungen zur Gründungsgeschichte, in: Mütze, 
Dirk Martin (Hg.): Regular- und Säkularkanonikerstifte in Mitteldeutschland (Bausteine aus dem 
Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde 21), Dresden 2011, S. 31–55.

77	 Vgl. UBN II S. 340f. Nr. 309, S. 406f. Nr. 374. – Lesser, Bertram: Das Goslarer Provinzialkapitel 
der Augustiner-Chorherren in Nord- und Mitteldeutschland vom 12. bis zum 16. Jahrhundert, in: 
Mütze: Regular- und Säkularkanonikerstifte (wie Anm. 76), S. 103–140, hier S. 120.

Alexander Sembdner



187

einandersetzungen um die Stiftsvogtei mit den Wettinern in finanzielle Schieflage 
geraten war, konnte von bischöflicher Seite keine Hilfe mehr erwartet werden.78 Um 
die schlimmste Not zu lindern, wurden Güter und Liegenschaften, die regelmäßige 
Einnahmen generieren konnten, zugunsten schneller Finanzspritzen und der Be-
dienung von Krediten verkauft. Damit schrumpften die jährlichen Einnahmen des 
Stiftes kontinuierlich, während die Ausgaben für Unterhalt und Schulden hoch blieben.

Aus dem strukturell bedingten Schuldenkreislauf konnte sich St. Moritz bis zur 
Auflösung des Stiftes im Zuge der Reformation nicht mehr befreien. Zum Zeitpunkt 
der Sequestration bedrückte es eine Schuldenlast von rund 3740 rheinischen Gulden. 
Währenddessen beliefen sich die jährlichen Zinseinnahmen von St. Moritz Anfang des 
16. Jahrhundert auf nur knapp über 50 Gulden.79 Sie konnten damit nur ein Viertel 
der jährlich für laufende Kredite fälligen Zinszahlungen, die sich im Jahre 1533 auf 
187 Gulden beliefen, ausgleichen.80 Der Konvent, unwillig zur Reform81 und nur 
durch das massive Einbringen privater finanzieller Mittel des Propstes Neithard von 
Langenbogen über Wasser gehalten, war wohl bereits zu jenem Zeitpunkt am Ende, als 
1525 bewaffnete Bürger im Stift einrückten.82 Doch erst 1533 griff Kurfürst Johann 
Friedrich direkt ein, und zwar mit einer Strategie, die auch in vielen anderen Stiften 
und Klöstern des Kurfürstentums angewandt wurde. Man wartete den natürlichen 
Tod des Vorstehers der jeweiligen Institution ab und verhinderte dann durch schnelles 
Eingreifen die Neuwahl. Ohne einen selbst gewählten Vorstand war ein Konvent 
mehr oder weniger handlungsunfähig, die rechtliche Souveränität der Institution war 
nicht mehr gewährleistet. Anstelle von Abt oder Propst wurden dann landesherrliche 
Amtleute eingesetzt, die die jeweiligen Institutionen abwickeln konnten.83 

So war man beispielsweise 1525 im Kloster Buch vorgegangen, als nach dem Tod 
des letzten Abtes bereits zwei Tage später die kurfürstlichen Amtleute im Kloster er-
schienen, wo sie den Abt von Altzelle, der schon die Neuwahl vorbereitete, antrafen 
und zum Abzug zwangen.84 Eine Reaktionszeit von nur zwei Tagen spricht für gut 
funktionierende Kommunikationsnetzwerke bzw. eine gewisse Planung im Voraus.85 

78	 Vgl. Tebruck, Stefan: Adlige Herrschaft und höfische Kultur. Die Naumburger Bischöfe und ihre 
fürstlichen Nachbarn im 12. und 13. Jahrhundert, in: Krohm, Hartmut; Kunde, Holger (Hg.): 
Der Naumburger Meister. Bildhauer und Architekt im Europa der Kathedralen, 3 Bde. (Schriften-
reihe der Vereinigten Domstifter zu Merseburg und Naumburg und des Kollegiatstifts Zeitz 4–5), 
Petersberg 2011/12, S. 642–654, hier S. 651–654.

79	 Thüringisches Hauptstaatsarchiv Weimar, Ernestinisches Gesamtarchiv, Reg. Kk. 1003, fol. 5r–v.
80	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 994, fol. 21r–22v. An Bargeld fanden die kursächsischen 

Amtleute 1533 nur noch 21 »Thaler groschen« und 780 Pfennige in zwei Säcken.
81	 Vgl. Lesser: Provinzialkapitel (wie Anm. 77), S. 135–140. – Müller, Georg: Reformation und 

Visitation sächsischer Klöster gegen Ende des 15. Jahrhunderts, in: Neues Archiv für Sächsische 
Geschichte, Bd. 38, 1917, S. 46–74, bes. S. 61–65, 72–74.

82	 Vgl. dazu auch Schöppe: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 345f.
83	 Vgl. Stievermann, Dieter: Landesherrschaft und Klosterwesen im spätmittelalterlichen Württem-

berg, Sigmaringen 1998. – Wolgast, Eike: Die Einführung der Reformation und das Schicksal 
der Klöster im Reich und in Europa (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 89), 
Göttingen 2014.

84	 Vgl. ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 135.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



188

Im Fall des Naumburger Moritzstiftes etwa hatte Kurfürst Johann Friedrich bei einem 
Besuch in Naumburg über Ostern des Jahres 1533 vom schlechten Gesundheitszu-
stand des Propstes Melchior Mantzsch erfahren. Ganz im Sinne des landesherrlichen 
Kirchenregiments als Schutzherr aller Kirchen und Gläubigen in seinem Territorium 
handelnd, riet der Kurfürst dem Propst vorsorglich, er solle doch zum Nutzen des 
Stiftes schon einmal die Kleinodien inventarisieren lassen.86 

Einige Wochen später, zu Pfingsten, war Melchior Mantzsch dann auch tatsäch-
lich verstorben. Die Räte des Naumburger Bischofs rieten sofort zur Neuwahl, nicht 
nur, da die Bestätigung der Wahl ein bischöfliches Recht sei, das – obwohl Philipp 
von Freising abwesend war – nicht geschmälert werden sollte, sondern vor allem, 
um einem kurfürstlichen Eingreifen zuvor zu kommen. Bereits am Dienstag nach 
Pfingsten aber war schon der kursächsische Amtmann Georg von Denstedt vor Ort. 
Jedoch hatte der Konvent inzwischen Christoph Drechsler zum Propst gewählt, was 
der Kurfürst zähneknirschend akzeptieren musste, auch wenn er wissen ließ, dass er 
von der Schnelligkeit der Wahl überrascht und verärgert darüber sei, dass diese ohne 
Absprache mit ihm stattgefunden habe.87 Der Kurfürst wollte es aber dabei bewen-
den lassen, jedoch musste sich der neue Propst ihm gegenüber dazu verpflichten, die 
Haushaltung und Verwaltung des Klosters zu verbessern und Rechenschaft abzulegen, 
wenn der Kurfürst oder seine Amtleute es einfordern würden. Geschehe dies nicht, 
so könne der kurfürstliche Statthalter jederzeit wieder in das Kloster einziehen und 
dort das Regiment übernehmen. Auf den Protest der bischöflichen Räte, die auf das 
Recht des Bischofs zur Wahlbestätigung pochten, reagierte der Kurfürst kurzerhand 
mit der Festnahme des Generalvikars Basilius Wilde.88 Hier zeigte sich die ganze 
herrschaftspolitische Tatkraft des landesherrlichen Kirchenregiments. 

Zwar existierte St. Moritz noch gute zehn Jahre weiter – Propst Drechsler war 
zum Beispiel an der Wahl Nikolaus von Amsdorf 1542 beteiligt –, doch 1544 ver-
kaufte Kurfürst Johann Friedrich das Stift samt allem Zubehör für die im Vergleich 
doch recht bescheidene Summe von 4000 Gulden an den Naumburger Stadtrat.89 
Dass bereits zuvor schon in St. Moritz auch die neue Lehre gepredigt wurde, wird 

85	 Vgl. Schwinges, Rainer Christoph; Wriedt, Klaus (Hg.): Gesandtschafts- und Botenwesen im 
spätmittelalterlichen Europa (Vorträge und Forschungen 60), Stuttgart 2003. – Hübner, Klara: 
Im Dienste ihrer Stadt. Boten- und Nachrichtenorganisationen in den schweizerisch-oberdeutschen 
Städten des späten Mittelalters (Mittelalter-Forschungen 30), Ostfildern 2010.

86	 Vgl. ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 994, fol. 15r–19r. Ein zweites, weitaus kürzeres 
Inventar vom 9. Juli 1533 findet sich unter der Signatur ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk 
995. Eine Edition desselben bei Ludwig: St. Mauritius (wie Anm. 76), S. 53–55.

87	 Vgl. auch für das Folgende ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 994, fol. 1r–14r u. 27r–38r. – 
Schöppe: Regesten (wie Anm. 24), S. 348 Nr. 44.

88	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 191. Zu Wilde Wiessner: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), 
S. 1039–1041.

89	 Vgl. Hoppe, Friedrich (Hg.): Die Urkunden des städtischen Archivs zu Naumburg a. S. Auf Grund 
der Vorarbeiten des o. Professors an der Universität Erlangen Dr. G. Beckmann, Naumburg 1912, 
Nr. 269. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 265, 273. In einem Schreiben vom 13. April 1543 
meldete der Stadtrat von Naumburg bei Kurfürst Johann Friedrich sein Interesse an den Gütern 
von St. Georg und St. Moritz an, da man vernommen habe, »das der Landschafft vorhaben seyn sol, 

Alexander Sembdner



189

aus einem Schreiben des Stadtrates an Luther vom 5. April 1536 deutlich. Nachdem 
der Prediger in St. Wenzel, Magister Gallus von Rückerswalde, gestorben war und 
zeitweilig sogar der eigentlich zur Prüfung der Pfarrverhältnisse von St. Othmar 
in Naumburg weilende Justus Jonas in St. Wenzel gepredigt hatte, habe sich der 
Stadtrat den Prediger von St. Moritz »etliche Tage in der Wochen und am Sonntage 
geliehen.« Jedoch musste die Wenzelsgemeinde auf diesen Prediger in der Osterzeit 
wieder verzichten, denn der zweite Prediger von St. Moritz hatte kurz zuvor seinen 
geistlichen Status aufgegeben »und also den Leuten mit Reichung der Sacramente 
und Predigen nicht mehr vorsein« können.90

Da das Domkapitel weder in die Verhältnisse von St. Moritz oder St. Georg (und 
damit auch nicht der Maria-Magdalenen-Kirche) eingreifen konnte, konzentrierte 
und intensivierte es seine Bemühungen um den Erhalt des Patronats über die Stadt-
pfarrkirche St. Wenzel. Diese war ohnehin die politisch bedeutendste Institution 
innerhalb der Naumburger Bürgerstadt. Hier wurde unter anderem der neu ge-
wählte Rat jedes Jahr vereidigt, hier spielte sich das religiöse Leben der Naumburger 
Bürgerschaft ab.91 Auch sprach der Wechsel des Naumburger Ratssiegels Mitte des 
15. Jahrhunderts – weg von den Stiftspatronen Peter und Paul, hin zum »Stadtpatron« 
St. Wenzel – eine deutliche Sprache.92 Es ging dabei um nicht weniger als die Frage, 
wer in der Bischofsstadt Naumburg die oberste politische Autorität unterhalb des 
Bischofs darstellte. Dies lässt sich ohne Weiteres schon an den zu dieser Zeit geführten 
langwierigen Streitigkeiten ablesen, ob sich das in der Eidesformel, die der neue Rat 
dem Bischof zur Treue schwören musste, enthaltene Wort »Gotteshaus« auch auf das 
Domkapitel bezog oder nicht.93 

Am 11. August 1528 beschwerte sich die Stiftsregierung über den evangelischen 
Prediger an St. Wenzel. Der Vorwurf lautete, dass dieser ohne Zustimmung des 
Domkapitels bzw. des Dompropstes aufgenommen worden sei, was der Rat freilich 
bestritt und vielmehr auf die Notwendigkeit dieser Anstellung – es habe im Bauern-
krieg ein Pfarrer gefehlt, der die Gemeinde beruhige und tröste, da der Dompropst 

diselben so wi andere in einen andern Standt zu bringen«. Da man bereits mehr als 2000 Gulden 
für die Einführung der Reformation habe aufwenden müssen und zudem durch Feuer und Brand 
schwer geschädigt sei, so wären die Einkommen aus den Klostergütern zur Aufbesserung des Ge-
meinen Kastens sehr willkommen, vgl. WAB 10, S. 291–293 Nr. 3866.

90	 Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe), Brief-
wechsel, Bd. 7, Weimar 1937 (im Folgenden: WAB 7), S. 389f. Nr. 3007.

91	 Vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 38, 116. Auch eine 1329 durch Bischof Heinrich I. erlassene 
neue Ratsverfassung wurde in St. Wenzel verkündet, vgl. DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 302 und 
Kop. 1, fol. 37v. –StAN (wie Anm. 20), Ms. 34, fol. 7r–8r und Ms. 70, fol. 5r–6r.

92	 Vgl. Diener-Staeckling, Antje: Zwischen Stadt und Rat. Das Siegel als Zeichen von städtischer 
Repräsentation seit dem 14. Jahrhundert, in: Späth, Markus; Lange, Saskia Henning von (Hg.): 
Die Bildlichkeit korporativer Siegel im Mittelalter: Kunstgeschichte und Geschichte im Gespräch 
(Sensus. Studien zur mittelalterlichen Kunst 1), Köln/Weimar/Wien 2009, S.  223–238, hier 
S. 230–233, deren Interpretationen allerdings mit einiger Vorsicht zu genießen sind.

93	 DStAN (wie Anm. 14), Kop. 3, fol. 34r. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 174. Man einigte 
sich schließlich darauf, dass dies nur beim ersten Einzug des Bischofs in Stadt so gedeutet würde, 
ansonsten aber unbestimmt bleibe.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



190

seinen Pflichten nicht nachgekommen sei – verwies.94 Nicht bestritten wurde hin-
gegen, dass Magister Johann Langer das Evangelium predigte und die Eucharistie 
in beiderlei Gestalt reichte.95 Es ist in dieser Zeit unklar, ob die Wenzelspfarrkirche 
überhaupt über einen Pfarrer verfügte. Vielmehr scheint Langer dessen Aufgaben 
faktisch übernommen zu haben. Der Rat suchte im Streit mit dem Dompropst über 
den evangelischen Prediger an St. Wenzel 1528/29 jedenfalls auch bald Unterstützung 
bei den Ernestinern.96 »Der Bischof aber hat in Summa den Predigern hinweg haben 
wollen, auch dergleichen und, dass der Rat sich keiner Neuerung ferner unterfangen 
sollen, bei Verlierung aller ihrer Privilegien inhibirt; darum hierinnen Herzog Johann 
Friedrich zu Rate gezogen.«97

Entnervt von den langanhaltenden Streitigkeiten zwischen Stadtrat, Domkapitel 
und Bischof um die Ausübung des evangelischen Gottesdienstes in St. Wenzel98, 
resignierte Johannes Langer 1529 mehr oder weniger freiwillig sein Amt.99 Damit 
eskalierte der Konflikt. Kurzerhand ließen die Kirchenväter von St. Wenzel, zu denen 
immer Bürgermeister und Ratsherren gehörten, Monstranzen, Paxtafeln und andere 
Kleinodien in St. Wenzel einschmelzen, um damit Schulden zu begleichen.100 Alle 
vom Domkapitel nunmehr eingesetzten Geistlichen boykottierte die Wenzelsge-
meinde.101 So stattete der Dompropst an Stelle Langers 1530 ausgerechnet Magister 
Wolfgang von Rotschütz, der 1540 evangelischer Prediger in St. Maria-Magdalena 

94	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 329 u. ebd. S. 332: »Denn als zur Zeit der unchristlichen 
bäurischen Aufruhr und auch etzliche Zeit davor der Herr Thumpropst – welchem St. Wenzels 
Pfarrkirche mit Pfarrer, Kapellanen, Predigern u. a. Dienern […] zu versorgen und bestellen zu-
gestanden – daran etwa lange hat Mangel und Gebrech sein, auch das Volk – welchem darzurzeit 
die schwinden und fährlichen Weltläufte viel Mutwillens und Arges, auch greuliche Verreizung 
zu bösen Thaten fürbilden – also gänzlich ohne das Wort Gottes, als das Einige und Nötigste, hat 
unversorget gehen lassen, da ist hoch nötig gewesen, zu Verhütung des Argen und das gemeine 
Volk in solchen fährlichen und geschwinden Zeiten widderum mit dem Worte Gottes zu stärken, 
trösten und in friedsamer Einigkeit zu erhalten und also dieselbige Zeit – doch auf eure Gunst, 
Wissen und Förderung – aufgenommen und wie gehört besoldet worden.«. Vgl. Braun: Annales 
(wie Anm. 10), S. 176–179.

95	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 331: »So wird sich auch unzweiflig befinden, dass er 
[Johannes Langer] zur Zeit, da er noch im Thumstifte geprediget, gleich als wohl wie itzund bei 
uns, öffentlich geredt und angezeiget hat, wie Christus unser Herr und Heiland das h. Sakrament 
seines fromen Leichnams und Bluts unter beider Gestalt zu entpfahen, seinen lieben Jüngern und 
uns allen ausgesetzt und befohlen hat, zu entfahen zu seinem Gedächtnis […].«

96	 Vgl. Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 347f.
97	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 180 zum Jahr 1529.
98	 Diese sind ausführlich in Schöppe: Reformation (wie Anm. 24) dokumentiert.
99	 Bezeichnend ist ein Eintrag in den Abrechnungen des bereits erwähnten Kastens von 1529: StAN 

(wie Anm. 20), Ms. 143, fol. 178r–v: »Der erliche fromme vnd tewre man, der prediger des claren 
vnd lautern wort Gots, Johann Langer von Bulkenhain, ist vortriben vnnd von vnserm Bischoff 
vorjagt wurden. Dadurch dye Leuthe also seindt zurstrawet, das kein [from] mensch zu diesser 
[zceit] in die kirche egegangen hat.« Langer wurde anschließend Prediger in Coburg, vgl. Luther, 
Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe), Briefwechsel, 
Bd. 5, Weimar 1934 (im Folgenden: WAB 5), S. 171f. Nr. 1488, S. 172f. Nr. 1489.

100	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 181, 184f.
101	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 369f: In einem Schreiben vom 20. Februar 1532 an 

Kurfürst Johann beschwerte sich der Rat: »Es hat sich auch, da man gehandelt, zugetragen, dass 

Alexander Sembdner



191

werden sollte, mit einem Lehen in St. Wenzel aus und stellte diesen als Prediger ein, 
was zu Protesten von Stadtrat und Gemeinde führte. Nicht nur verlangte man erneut 
einen richtigen Pfarrer, auch verband man dies mit der grundsätzlichen Forderung 
nach dem Patronatsrecht über St. Wenzel. Denn es leuchtete dem Stadtrat nicht 
mehr ein, für den Unterhalt des Predigers aufkommen zu müssen, diesen aber nicht 
selbst wählen zu dürfen.102 

In der Folge blieb die Wenzelskirche mehrere Jahre lang ohne einen Pfarrer bzw. 
Prediger, was nicht nur zu Konflikten zwischen Stadtrat und Domkapitel, sondern 
auch zwischen Bürgerschaft und städtischer Obrigkeit führte, denn die Pfarrgemeinde, 
die wohl um die zweitausend Menschen umfasste, forderte die Anstellung eines evan-
gelischen Pfarrers zur religiösen Versorgung, wofür auch der Stadtrat verantwortlich 
gemacht wurde.103 Bezeichnend ist eine Geschichte, die der zeitgenössische Bosauer 
Mönch und Chronist Paul Lange für das Jahr 1531 überliefert. Es wären nämlich in 
der Christnacht einige »Lutherani homines« in den Naumburger Dom eingedrungen 
und hätten dort »der heiligen Messe, dem hochwürdigen Sakrament und dem Wort 
Gottes und auch der Priesterschaft zu Spott und Hohn« auf den Hochaltar, den 
Predigtstuhl, aber auch in das Gestühl des Bürgermeisters ihre Notdurft verrichtet 
(»minxerunt et cacaverunt«).104 

In diesem sich länger hinziehenden Streit bot sich schließlich, auf Bitten des 
Stadtrates, am 13. November 1531 Kurfürst Johann als Vermittler an.105 Der Kurfürst 
ließ Magister Gallus Gründling nach Naumburg bringen, der auch als evangelischer 
Prediger angenommen wurde, allerdings aufgrund des Widerstandes von Domkapitel 
und Bischof erst drei Jahre später sein Amt antreten konnte.106 Die Streitigkeiten 
erreichten schließlich 1531/32 eine weitere Eskalationsstufe, als die Stiftsregierung 

Statthalter und Räte, weil man mit dem Handel umgangen, einen Prediger M. Pistoris von Leipzk 
zu predigen aufgestallt. Weil aber desselbigen Predigers Lehre, Leben und Geschicklichkeit bei uns 
und vielen andern leuten bekannt, der uns aus mancherlei Urdachen und Bewegnis nicht gätlich, 
haben wir […] anzeigen lassen, dass gemeldter M. Pistoris zu einem Prediger und Seelsorger uns 
nicht leidlich […]. So können und mögen wir keinen andern erdulden, denn der uns das Wort 
Gottes klar verkündige.« Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 185 berichtet für das Jahr 1531: »End-
lichen haben Statthalter und Räte M[agister] Pistoris nach Naumburg geschickt und ihn dahier 
zum Predigern verordnen wollen, und als er geprediget, hat er den Rat heftiglichen angegriffen, 
derohalber der Rat gebeten, ihn dahier nicht zu verordnen.«

102	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 360f. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 183.
103	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 187: »Alldie weil der Bischof zu Freising mit M[agister] Johann 

Langen, Predigern, den der Rat angenommen und bestellet, nicht wollen zufrieden sein, besondern 
dem Rate befohlen, bei Verlust aller ihrer Privilegien, denselben abzuschaffen, so hat der Rat aus 
Furcht dergleichen vornehmen müssen und gehoffet, sie würden anderweit der Vertröstung nach 
versorget werden, sind aber in das dritte Jahr, ungeachtet Sterbensgefahr mit eingefallen, also 
trostlos gelassen […].«

104	 Lange, Paul: Cronica Neumburgensis Ecclesiae, in: Mencke, Johann Burchard (Hg.): Scriptores 
rerum Germanicum praecipue Saxonicarum, Bd. 2, Leipzig 1728, Sp. 78.

105	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 366f.
106	 Vgl. Braun: Annales (wie Anm.  24), S.  188, 190. – Schöppe: Reformation (wie Anm.  24), 

S. 379–386 u. passim. Zeitweilig spielte der Rat sogar mit dem Gedanken, Johannes Langer von 
Bolkenhain nach Naumburg zurückzuholen, vgl. ebd. S. 393f.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



192

die Annahme einiger neu gewählter Ratsherren verweigerte.107 Als Reaktion darauf 
ließ der Stadtrat kurzerhand die üblicherweise zur Ratswahl stattfindende Messfeier 
streichen und ersetzte diese mit einer evangelischen Predigt, welche die Regierungs-
tätigkeit des Stadtrates direkt aus göttlichem Recht erwachsen ließ.108 Damit wurde 
nicht nur symbolisch die Oberhoheit des Bischofs bzw. der Stiftsregierung in Frage 
gestellt.109 Der Konflikt um den evangelischen Gottesdienst und die evangelischen 
Prediger in St. Wenzel führte letztlich zum Verlust der bischöflichen Stadtherrschaft 
über die Bürgerstadt Naumburg und zum Zusammenbruch eines über Jahrhunderte 
gewachsenen – nicht immer einfachen, dennoch stabilen – Miteinanders von Ratss-
tadt und Domfreiheit. Dieser bereits im Mittelalter angelegte (und zuweilen noch 
heute spürbare) Dualismus wurde so durch die Reformation nicht etwa überwunden, 
sondern deutlich verschärft.110

Seit 1532 ging die Ratsstadt nun endgültig eigene Wege, und diese führten 
direkt in die Arme der ernestinischen Kurfürsten. Nach dem Tode des Predigers 
Gründling 1536111 übernahm zeitweise Justus Jonas das Amt des Predigers in 
St.  Wenzel, bis am 8.  September 1536 Nikolaus Medler auf Vorschlag Luthers, 
nachdem der Stadtrat Kontakt zum Reformator und zum Kurfürsten in dieser 
Sache aufgenommen hatte, als neuer Pfarrer angenommen wurde.112 Zu diesem 
Zeitpunkt war dem Domkapitel, der Stiftsregierung und dem Bischof die Kontrolle 
über St. Wenzel – und damit über Stadtrat und Bürgerschaft – vollends abhanden-

107	 Vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 184. – Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 372f., 
387–393.

108	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 191: »Und da zuvorn Messe gehalten worden, wenn der neue 
Rat ist aufgangen, wird nunmehr befunden, dass der Prediger das Volk ermahnet, Gott zu bitten, 
dem Rat Gnade zu verleihen, recht und wohl zu regiren.«

109	 Vgl. Blickle: Gemeindereformation (wie Anm. 36), S. 96–101, 111f. – Blickle: Eidgenossen-
schaft (wie Anm. 36), S. 166: »Nur wo Obrigkeiten dem ›reinen Evangelium‹ beistehen, verfügen 
sie über die für Herrschaft nötige Legitimität. Soweit Herren diesen Legitimitätsmaßstab nicht 
anerkennen, wird die gesellschaftliche und herrschaftliche Ordnung zunächst einmal prinzipiell 
offen und damit verhandelbar.«. – Moeller: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 67f. 
Der konsequente Bezug auf das Prinzip der sola scriptura verlangte von der Obrigkeit wie von der 
Gemeinde vollständige Unterwerfung unter das Evangelium. Wer dieser Forderung nicht Folge 
leistete – wie etwa, im Verständnis der Bürger, Bischof und Stiftsregierung –, verlor seine obrig-
keitliche Autorität und Legitimation.

110	 Der Stadtrat hatte spätestens 1533 damit angefangen, Gelder von Testamentsstiftungen an St. Wenzel 
für den Gotteskasten einzuziehen. Protestschreiben diverser Testamentsvollstrecker, die sowohl 
Stiftungskapitel wie Kleinodien zurückforderten, da die entsprechenden Messen nicht gehalten 
wurden, beantwortete der Rat abschlägig. Die Kläger würden wohl schon noch einsehen, dass dies 
alles zur Ehre Gottes geschehe, so die Antwort der Stadtväter. Da die Gelder an die Wenzelskirche 
gebunden seien, so argumentierte der Rat, könnten diese auch nicht einfach wieder abgezogen 
werden, vgl. Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 399–405 für einige eindringliche Beispiele.

111	 Vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 194. – Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 406f.
112	 Vgl. WAB 7, S. 380f. Nr. 3002, S. 385f. Nr. 3004, S. 389f. Nr. 3007, S. 392 Nr. 3009, S. 537f. 

Nr. 3079. – Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer 
Ausgabe), Briefwechsel, Bd. 8, Weimar 1938 (im Folgenden: WAB 8), S. 1f. Nr. 3123, S. 73f. 
Nr. 3150. – Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 407–413. – Braun: Annales (wie Anm. 24), 
S. 194f.

Alexander Sembdner



193

gekommen. Medler, zugleich Superintendent von Naumburg, legte in den Jahren 
1537 und 1538 eine umfangreiche Kirchen- und Schulordnung vor, die (nach vor-
heriger Prüfung durch Luther, Melanchton und Justus Jonas) die Einrichtung eines 
gemeinen Kastens vorsah, mit allen dazugehörigen Aufgaben wie Besoldung des 
Kirchenpersonals, Armen- und Krankenfürsorge usw. – also im Grunde auch die 
offizielle Einführung der Reformation besiegelte.113 Auch wurden der Gottesdienst 
an St. Wenzel sowie der Unterricht in der dort angesiedelten Ratsschule im Sinne 
der lutherischen Lehre neu geordnet. In den sich daran anschließenden erneuten 
langwierigen Auseinandersetzungen zwischen Stadtrat und Bischof, in welche so-
gar das Reichskammergericht eingeschaltet wurde, konnten sich die Naumburger 
Stadtväter mit Hilfe des Kurfürsten und durch die Unterstützung kursächsischer 
Juristen erfolgreich behaupten.114 

Kollektive Akteure: Die Pfarrgemeinden
Die Einführung der Reformation in Naumburg fungierte zugleich als politisches 
Instrument zur grundlegenden Veränderung der Herrschaftsverhältnisse innerhalb 
der Bischofsstadt, indem sich der Stadtrat endgültig aus der Stadtherrschaft des 
Bischofs befreite.115 Es scheinen besonders tatkräftige Akteure – der Stadtrat, der 
Abt von St. Georg, die Kurfürsten –, ausgestattet mit den nötigen politischen, recht-
lichen wie wirtschaftlichen Ressourcen, in der Lage gewesen zu sein, den religiösen 
Umbruch durchzuführen und zu gestalten. Doch man muss zugleich die einzelnen 
Pfarrgemeinden als kollektive Akteure neben diesen politischen Akteuren mitberück-
sichtigen, um die eingangs gestellte Frage zu beantworten, warum sich die Reformation 
in Naumburg nur langsam und in Teilen durchsetzen konnte. 

Es ist dabei nicht allein damit getan, nur auf die jeweils unterschiedlichen Rahmen-
bedingungen in den einzelnen Pfarrsprengeln zu rekurrieren, auch wenn diese ohne 
Zweifel von großer Bedeutung waren. Ebenso wie strukturelle Rahmenbedingungen 
(Opportunitäten und Restriktionen) diejenigen (politischen, finanziellen, militäri-
schen usw.) Mittel bestimmen, die einem Akteur zur Umsetzung bestimmter Ziele 
zur Verfügung stehen, genauso ist auch die Handlungsmotivation eines jeden Akteurs, 
also die subjektiv rationale Abwägung von Kosten (etwa finanzieller Aufwand oder 
soziale Sanktionen) und Nutzen (der nur in den seltensten Fällen auch materieller 

113	 Diese ist publiziert durch Köster, Felix: Die Naumburger Kirchen- und Schulordnung von D. 
Nicolaus Medler aus dem Jahre 1537, in: Neue Mitteilungen aus dem Gebiet historisch-antiqua-
rischer Forschungen, Bd. 19, 1898, S. 497–569. Vgl. WAB 8, S. 129f. Nr. 3179, S. 133f Nr. 3181. – 
Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 413–417. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 199.

114	 Vgl. dazu ausführlich Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 200–218. Auch unterstützte der Kur-
fürst den Naumburger Rat und die Wenzelsgemeinde gegen Herzog Georg von Sachsen, so z. B. 
in einem Schreiben vom 23. Oktober 1538 hinsichtlich einer durch den Amtmann zu Dornburg 
verweigerten Zahlung von Zinsen in Schmiedehausen, die die Bauern ebendort der Wenzelskirche 
zu zahlen verpflichtet waren, vgl. Jadatz, Heiko; Winter, Christian (Bearb.): Akten und Briefe 
zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 4: 1535–1539, Köln/Weimar/Wien 2012 (im 
Folgenden: ABKG/4), S. 625 Nr. 3444.

115	 Vgl. Blickle: Gemeindereformation (wie Anm. 36), S. 77, 101–110.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



194

Natur ist), entscheidend, ob Akteure überhaupt handeln oder nicht.116 Das heißt für 
das Beispiel Naumburg: Ob die Gläubigen aktiv versuchten, auch in ihrer Pfarrkirche 
den evangelischen Gottesdienst einzuführen.

Gerade die empirische soziologische Erforschung von sozialen Bewegungen hat 
gezeigt, dass diese nicht einfach nur Reaktionen benachteiligter Schichten auf eine 
Krise des jeweils herrschenden Wirtschaftssystems sind117, genauso wenig wie sich 
politische Proteste einfach aus einem bestimmten Maß an »Gelegenheitsstrukturen«, 
also einem gesellschaftlich bestimmten Maß an Notwendigkeit und Möglichkeit zum 
Protest, ergeben. Sie sind vielmehr Ergebnisse von Interaktionsprozessen unterschied-
licher Akteure, die jeweils individuell handeln, gemeinsam aber an der Bereitstellung 
eines öffentlichen Gutes (Kollektivgutes) interessiert sind.118 Kollektivgüter sind jene 
Art von Gütern, die jedem Mitglied einer Gesellschaft zur freien Nutzung zur Ver-
fügung stehen, ohne dass der Einzelne für die Herstellung dieses Gutes persönliche 
Anstrengungen oder Aufwendungen unternehmen müsste.119 »Proteste richten sich 
im allgemeinen gegen die mangelnde Bereitstellung von Kollektivgütern wie z. B. 
gegen Umweltverschmutzung.«120 

Auch die Einführung des neuen Glaubens bzw. der Reformation ist ein solches 
Kollektivgut. Denn viele bzw. alle Mitglieder – etwa der städtischen Gesellschaft 
Naumburgs – können am evangelischen Gottesdienst bzw. der evangelischen Pre-
digt partizipieren, ohne dass sie dafür enorme oder überhaupt irgendwelche Kosten 
aufbringen müssten (denn der Zugang zur evangelischen Predigt, sollte eine solche 
einmal eingeführt worden sein, kann schlechterdings nicht künstlich verknappt 
werden). Damit ist die Einführung der Reformation zugleich auch ein Kollektivgut-
problem. Damit ist gemeint, dass gerade die Organisation kollektiver Interessen zur 
Herstellung eines öffentlichen Gutes oft daran scheitert, dass dieses Gut zwar allen 
zur Verfügung steht, der Einzelne aber bei der erstmaligen Herstellung des Gutes 
höhere Kosten als Nutzen erwarten darf, gerade weil ja das Kollektivgut allen zur 
Verfügung steht.121 »Öffentliche Güter sind nicht teilbar und – vor allem – nicht 

116	 Für eine kurze und konzise Einführung in den diesen Überlegungen zugrundeliegenden Ansatz der 
subjektiv rationalen Handlungstheorie (oder: Rational Choice): Opp, Karl-Dieter: Der ›Rational 
Choice‹-Ansatz und die Soziologie sozialer Bewegungen, in: Forschungsjournal Soziale Bewegungen, 
Bd. 7, 1994, S. 11–26.

117	 Auch die Reformationsforschung hat sich ja mittlerweile von der Überbetonung einer »kirchli-
chen« Krise des Spätmittelalters verabschiedet, vgl. Boockmann, Hartmut: Das 15. Jahrhundert 
und die Reformation, in: ders: Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 29), S. 9–25. – Bünz, Enno: 
Alltägliche Frömmigkeit am Vorabend der Reformation. Einführende Bemerkungen, in: Bünz/
Kühne: Alltag und Frömmigkeit (wie Anm. 51), S. 15–41.

118	 Vgl. Opp, Karl-Dieter: Gesellschaftliche Krisen, Gelegenheitsstrukturen oder rationales Handeln? 
Ein kritischer Theorienvergleich von Erklärungen politischen Protests, in: Zeitschrift für Sozio-
logie, Bd. 25, 1996, S. 223–242. – Ders.: DDR ’89. Zu den Ursachen einer spontanen Revolution, 
in: Joas, Hans; Kohli, Martin (Hg.): Der Zusammenbruch der DDR. Soziologische Analysen, 
Frankfurt/M. 1993, S. 194–221.

119	 Kollektivgüter bzw. öffentliche Güter können somit recht unterschiedlicher Natur sein, etwa 
öffentliche Verkehrsstraßen oder Leuchttürme, aber auch Umweltschutz oder Hochwasservorsorge. 

120	 Opp: Gesellschaftliche Krisen (wie Anm. 118), S. 237.

Alexander Sembdner



195

ausschließbar. Und deshalb wird ein jeder abwarten und hoffen, daß die anderen 
das Gut bereitstellen, und daß er selbst als free rider, als Trittbrettfahrer, die Früchte 
von deren Bemühungen erntet.«122

Überwunden wird dieses Problem vor allem dadurch, dass nicht jeder Akteur die 
gleichen Kosten/Nutzen-Präferenzen besitzt und auch die zur Verfügung stehenden 
Mittel nicht gleichmäßig verteilt sind. Es gibt also Akteure, die intrinsisch motiviert 
sind, hohe Kosten auf sich zu nehmen, um ein öffentliches Gut herzustellen (etwa 
Organisationsteams von Demonstrationen), oder aber als institutionalisierte Akteure 
ausreichende Mittel besitzen, um das öffentliche Gut ohne weitere Hilfe bereit-
stellen zu können (das ist klassisch der Staat, der etwa das Rechtssystem oder die 
Gesundheitsversorgung garantiert – auch wenn er die ursprünglichen Kosten etwa 
durch Steuern im Nachhinein wieder auf den Einzelnen umlegen kann). Besonders 
im Hinblick auf soziale Proteste verbindet sich dieser Ansatz mit der sogenannten 
Schwellenwerttheorie123, die besagt, dass sich die subjektiv empfundenen Kosten der 
Teilnahme (am Protest, an der Herstellung des Kollektivguts) umso mehr absenken, 
desto mehr der Einzelne erkennen kann, dass bereits andere an der Herstellung eines 
öffentlichen Gutes beteiligt sind. Es bedarf also zunächst einer entschlossenen Gruppe 
von Initiatoren und leistungsbereiten Unterstützern, die bereits erkennbare Erfolge 
erzielen, damit sich auch größere Gruppen von Akteuren beteiligen, die alleine für 
sich niemals aktiv geworden wären.124 Soziale Bewegungen sind somit dynamische 
Prozesse, die in ihrem Kern zunächst von Kleingruppen und Personennetzwerken 
getragen werden, an die sich (bei subjektiv absehbarem Erfolg der Bewegung) weitere 
Akteure bzw. Gruppen anschließen, dahingehend, dass am Ende eine Massenbewe-
gung entstehen kann.125

121	 Das Kollektivgutproblem ist Gegenstand der inzwischen klassischen Analyse des kollektiven Han-
delns von Olson, Mancur: Die Logik des kollektiven Handelns. Kollektivgüter und die Theorie 
der Gruppen, Tübingen 1968. Dieses Problem kann überall dort beobachtet werden, wo eine Ko-
operation innerhalb einer Gruppe von Personen diesen zwar objektiv einen gemeinsamen Nutzen 
schaffen würde, diese Kooperation aber dann daran scheitert, dass sich niemand verantwortlich 
fühlt, jeder die Kosten scheut etc. Man denke nur an das Problem der Mülltrennung oder der 
Einhaltung von Putzplänen in studentischen WGs. Inzwischen hat Olsons Ansatz reichlich Kritik 
und Überarbeitungen erfahren, einzelne Annahmen etwa zur Gruppengröße oder zur Häufigkeit 
des Kollektivgutproblems sind in ihrer ursprünglichen Form empirisch widerlegt worden, vgl. 
Udéhn, Lars: Twenty-five Years with The Logic of Collective Action, in: Acta Sociologica, Bd. 36, 
1993, S. 239–261. Das ändert jedoch nichts an der grundsätzlichen gesellschaftlichen Relevanz 
des Problems.

122	 Esser, Hartmut: Soziologie. Spezielle Grundlagen, Bd. 3: Soziales Handeln, Frankfurt/M./New 
York 2000, S. 201, vgl. ebd. S. 199–226 zur Logik kollektiven Handelns.

123	 Vgl. Granovetter, Mark S.: Threshold Models of Collective Behavior, in: The American Journal 
of Sociology, Bd. 83, 1978, S. 1420–1443. – Braun, Norman: Das Schwellenwertmodell und die 
Leipziger Montagsdemonstrationen, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 
Bd. 46, 1994, S. 492–500.

124	 Vgl. Opp: DDR ’89 (wie Anm. 118), S. 209f., ebd. S. 210: »Die (erwarteten) Kosten der Teilnahme 
für den einzelnen sind umso geringer, je größer die (erwartete) Anzahl der Teilnehmer ist.«

125	 Vgl. Opp, Karl-Dieter; Gern, Christiane: Dissident Groups, Personal Networks, and Spontaneous 
Cooperation: The East German Revolution of 1989, in: American Sociological Review, Bd. 58, 
1993, S. 659–680. Als ein Beispiel für die Bedeutung sozialer Gruppen im Reformationsprozess 

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



196

Dieser Wirkungszusammenhang leuchtet unmittelbar für das Beispiel Naumburg 
ein. Ohne die Unterstützung mächtiger politischer Einzelakteure wie des Stadtrates 
oder des Kurfürsten wäre die Einführung der Reformation aus der Gemeinde heraus 
(sozusagen »von unten«) wohl kaum möglich gewesen, wäre sie doch schon allein am 
Sanktionspotential der Stiftsregierung gegenüber nonkonformem religiösen Verhalten 
gescheitert. Die potentiellen Kosten (von sozialer Ausgrenzung über Strafen bis hin 
zu Folter) wären für den Einzelnen viel zu groß gewesen, als dass er bereit gewesen 
wäre, an der Bereitstellung des Kollektivguts »Reformation« mitzuwirken. Nur sehr 
wenige Menschen sind bereit, als Märtyrer zu sterben.126 Nun ist die Erkenntnis, 
dass die Reformation ihren Erfolg vor allem der Unterstützung »von oben« verdankt, 
gerade im »Mutterland« Sachsen, nicht neu.127 Aber die hier angesprochenen Mecha-
nismen bieten einen Erklärungsansatz dafür, warum in der Bischofsstadt Naumburg 
mancherorts die Reformation kaum Fuß fassen konnte.

Da ist zunächst das schon angesprochene Trittbrettfahrerproblem. Das klingt für 
einen Gegenstand wie die Reformation erst einmal reichlich abwertend, sagt aber 
doch nur aus, dass Menschen sehr oft von öffentlichen Gütern profitieren wollen, 
ohne sich aktiv an deren Herstellung zu beteiligen. Dieser Zusammenhang zeigt sich 
im Phänomen des so genannten »Dörferrennens«. So hatte der evangelische Abt von 
St. Georg, Thomas Hebestreit, dafür gesorgt, dass in den dem Kloster inkorporierten 
Pfarrkirchen auf dem Land evangelische Pfarrer installiert wurden.128 So existier-

Mörke, Olaf: Rat und Bürger in der Reformation. Soziale Gruppen und kirchlicher Wandel in 
den welfischen Hansestädten Lüneburg, Braunschweig und Göttingen (Veröffentlichungen des 
Instituts für Historische Landesforschung der Universität Göttingen 19), Hildesheim 1983. – Vgl. 
auch Hamm: Klassifizierungen (wie Anm. 29), S. 267–270.

126	 So ist z. B. für Naumburg auch nur ein Fall eines angeblichen Wiedertäufers bekannt, ansonsten 
traten radikale Formen der frühen Reformation hier nicht auf, vgl. ABKG/2, S. 838f., Nr. 1512; 
ABKG/3, S. 66–68, Nr. 1540 Anm. – Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 323–326. Am 
8. Mai 1533 berichtete der Stadtrat der Stiftsregierung, dass ein Naumburger Bürger namens 
Merten Zschantzschernall die erlösende Wirkung von Taufe und Abendmahl abstritt (mit der 
Bemerkung, »dass müsste ein wunderlicher Gott sein, der sich ins Brot bannen liesse«). Da er sich 
aber strafrechtlich nichts zu Schulden hatte kommen lassen, wussten die Stadtväter nichts mit ihm 
anzufangen. Auf Anraten der Stiftsregierung wurde der Bürger drei Tage später jedoch verhaftet, 
vgl. ebd. S. 386f. Solche Fälle blieben die absolute Ausnahme.

127	 Vgl. Schubert, Ernst: Fürstenreformation. Die Realität hinter einem Vereinbarungsbegriff, in: 
Bünz: Glaube und Macht (wie Anm. 35), S. 23–47. – Ders.: Die Reformation in Meißen. Zum 
Zusammenhang von Stadt- und Fürstenreformation im Herzogtum Sachsen, in: Bahlcke, Joachim; 
Lamprecht, Karen; Maner, Hans-Christian (Hg.): Konfessionelle Pluralität als Herausforderung. 
Koexistenz und Konflikt in Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Winfried Eberhard zum 65. Ge-
burtstag, Leipzig 2006, S. 263–286.

128	 Vgl. ABKG/4, S. 270, Nr. 2979 u. ebd. Anm. Christoph von Taubenheim, Amtmann zu Frey-
burg, informiert am 26. März 1536 Herzog Georg darüber, dass der Pfarrer von Kleinjena, der ein 
Mönch des Georgenklosters war, seinen Habit abgelegt und denjenigen, die solches wünschten, 
das Abendmahl in beiderlei Gestalt gereicht habe. Taubenheim übersendet dem Herzog eine Liste 
mit den Namen derjenigen Personen, die daran teilgenommen hätten, darunter seien auch Leute 
aus dem Filialort Großwilsdorf. Vgl. auch Ludwig: St. Georg (wie Anm. 67), S. 1006f. – Ludwig: 
Reform und Reformation (wie Anm. 67), S. 179f. Am 18. August 1538 rechtfertigte sich Abt Tho-
mas Hebestreit gegenüber Andreas Pflug, Amtmann zu Freyburg, für diese Praxis, vgl. ABKG/4 
S. 601, Nr. 3414: »Dieweyl aber dieses die predig des heyligen gotlichen worts, vnd Reichung der 

Alexander Sembdner



197

ten in der unmittelbaren Umgebung der Bischofsstadt also evangelische Pfarreien, 
während in Naumburg selbst das Domkapitel in den 1520er und 30er Jahren noch 
recht erfolgreich die Einsetzung evangelischer Pfarrer verhindern konnte.129 Lieber 
nutzte man die Möglichkeit des bereits bestehenden und nur mit geringem Aufwand 
verbundenen evangelischen Gottesdienstes, als dass sich die Gemeindemitglieder 
organisierten, um die mit großen Kosten verbundenen Auseinandersetzungen mit 
dem Domkapitel auf sich zu nehmen. Es bedurfte daher letztlich der enormen An-
strengungen des Stadtrates, um auch an St. Wenzel den neuen Glauben einzuführen.

Weitaus weniger Glück hatte die Gemeinde der Marienpfarrkirche auf der Dom-
freiheit, über deren Schicksal in der Reformationszeit gerade deshalb wenig bekannt 
ist, weil es der Gemeinde an tatkräftigen politischen Akteuren mangelte. Die ver-
mutlich älteste Pfarrkirche Naumburgs, die Anfang des 16. Jahrhunderts wohl rund 
2000 Pfarrkinder zu versorgen hatte130, war durch einen Brand auf der Domfreiheit 
im Jahr 1532 schwer beschädigt worden, die Gottesdienste mussten seitdem im Lang-
haus des Domes abgehalten werden.131 Das Patronat lag seit 1329 beim Naumburger 
Domkapitel, die Pfarrstelle war aber nicht mit einem Kanonikat an dieser seit 1343 
zu einem Kollegiatstift aufgewerteten Kirche verbunden gewesen.132 Bereits 1315 sind 
zwar Kirchenpfleger an der Marienkirche bezeugt, doch stammten diese ursprünglich 
aus der Klerikergemeinschaft, die an dieser Kirche lebte.133 Erst 1514 sind überhaupt 
Einwohner der Domfreiheit als Kirchenväter von St. Marien nachweisbar.134 Da diese 
eben nicht aus dem Stadtrat bzw. der Bürgerschaft stammten, sondern Untertanen 
des Bischofs und des Domkapitels waren, waren ihre Einflussmöglichkeiten auf die 

heyligen Cristlichen sacrament betreffend ist, wissen wir als ein geystlicher prelat dem auch solch 
dorff vnd gemeine zu clein jhena dieses fhals sonderlich zustendig vnd eingeleibt ist, nicht anders, 
dann das der pfarner doselbist ein frommer, ehrlicher vnd Cristlicher man sei.« Da Hebestreit in 
den Angelegenheiten der Lehre und der Eucharistie gleicher Ansicht sei, hoffe er, Herzog Georg 
werde ihm, als weltlicher Fürst, in diesen geistlichen Dingen keine Vorschriften machen. Vgl. auch 
ebd. S. 582f. Nr. 3395. 

129	 Auch der Naumburger Stadtrat berichtete in einem Schreiben vom 20. Februar 1532 an Kurfürst 
Johann: »Desgleichen weil in etzlichen umliegenden Dörfern bei uns die dritthalb Jahr lang, so wir 
ohne Prediger gewest und sonderlich itziger Zeit etzliche evangelische Prediger verordnet, dahin 
dann eine grosse Mennige aus unserer Stadt zu laufen untersteht, also dass wenig vom Kerne in 
der Stadt bleiben und – da Gott vor sei – wo Feuer in der Stadt aufginge oder andere Fährlich-
keit entstünden, müssten wir unüberwindlichen Schaden erdulden, wie E. k. G. männiglich zu 
ermessen haben.«, zit. n. Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 371, vgl. Braun: Annales (wie 
Anm. 24), S. 188: »Als danach die Bürgerschaft bei dem Rate heftig angehalten, einen Predigern 
anzunehmen, oder sie wollten die Sachen an den Churf. zu Sachsen untertänigst gelangen lassen 
und um einen selbsten anhalten und bitten, wo sie des Sonntags auf die Dörfer gelaufen, das wahre 
und reine Wort Gottes zu hören, also, dass fast niemand in der Stadt blieben.«

130	 Dies ergibt sich aus der Auszählung der im sogenannten Eidbuch der Domfreiheit verzeichneten 
Personen, die vermutlich Hausväter darstellten und daher einen Gesamthaushalt repräsentierten, 
vgl. DStAN (wie Anm. 14), Tit. XVIII 1c.

131	 Vgl. Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 188f. – Ludwig, Matthias: Der Stadtbrand in der Naum-
burger Domfreiheit von 1532, in: Saale-Unstrut-Jahrbuch, Bd. 17, 2012, S. 80–94.

132	 Vgl. DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 304, 399f.
133	 DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 217.
134	 DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 906.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



198

Pfarrkirche äußerst bescheiden, war doch St. Marien als Annexstift nicht nur räum-
lich stark in die Domkirche eingebunden.135 

Erst am 11. September 1541, das Vorbild der Ratsstadt vor Augen, hatten sich 
die Kirchenväter an Kurfürst Johann Friedrich mit der Bitte um einen evangelischen 
Pfarrer gewandt. Ihnen hatte kurz zuvor der Superintendent Nikolaus Medler das 
Evangelium in der Domkirche zu predigen versucht. Vermutlich wollte man dabei 
die Vakanz auf dem Bischofsstuhl nach dem Tod Philipps von Freising Anfang des 
Jahres ausnutzen. Doch wurde dieses Unterfangen durch das Domkapitel behindert, 
etwa indem der Zugang zum Dom verweigert wurde, woraufhin sich die Gläubigen 
gewaltsam Zutritt verschafften.136 Als Reaktion darauf ließ Domdekan Günther von 
Bünau die Gemeindevorsteher vor sich kommen und ihnen ein Mandat Karls V. vor-
legen, worin unter anderem ausdrücklich die Oberhoheit des Domkapitels über die 
Gemeinde der Domfreiheit betont wurde. Daraufhin zog sich Medler zurück, und 
Teile der Gemeinde versuchten in der Othmarskirche den evangelischen Gottesdienst 
zu hören, der dort seit 1540 gehalten wurde. 

Der Bitte um einen evangelischen Pfarrer kam Kurfürst Johann Friedrich aber 
nicht nach, er stellte die Gemeinde nur unter den Schutz des evangelischen Abtes 
Thomas Hebestreit.137 Die Eroberung Naumburgs durch kaiserliche Truppen 1547 
beendete dann die Versuche Amsdorfs und Medlers, auch auf der Domfreiheit die 
neue Lehre zu verankern. Erst mit dem Tod Bischofs Julius Pflug 1564 und der darauf 
einsetzenden kurfürstlichen Administration wandelten sich die kirchlichen Verhält-
nisse auf der Domfreiheit hin zum evangelischen Glauben.138 Auch hier zeigt sich, 
dass die Bereitstellung eines öffentlichen Gutes nicht nur von dem Wunsch abhängt, 
dieses zu realisieren, sondern zudem von den zur Verfügung stehenden Mitteln und 
der Motivation einzelner Akteure, diesen Wunsch in die Tat umzusetzen. Weder 
besaß die Mariengemeinde ein tragendes Personennetzwerk (etwa der Kirchenväter) 
wie an St. Wenzel, noch durfte es auf die Unterstützung anderer politischer Akteure 
hoffen, da die mit einem direkten Eingriff in den Herrschaftsbereich des Domkapi-
tels verbunden Kosten wohl selbst von Bischof Nikolaus von Amsdorf und Kurfürst 
Johann Friedrich als zu hoch empfunden wurden. 

135	 Die Marienkirche steht als Teil des Kreuzganges südlich der Domkirche, vgl. auch Karlson, Olaf: 
Untersuchungen zur Baugeschichte an der Domklausur und an der St. Marienkirche in Naumburg, 
in: Saale-Unstrut-Jahrbuch, Bd. 16, 2011, S. 103–114.

136	 Als die Geistlichen der Domkirche die Zugänge verriegelt hatten, schlug daraufhin die versam-
melte Menschenmenge die Türen zum Dom mit Äxten und anderen Werkzeugen ein. Nach dieser 
Provokation und der entsprechenden Reaktion des Domdekans blieb die evangelische Predigt 
Medlers auf der Domfreiheit ein Einzelfall. Vgl. dazu auch Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 240.

137	 Zum gesamten Vorgang ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 917, fol. 1r–4r. 
138	 Vgl. Wolgast: Hochstift und Reformation (wie Anm. 26), S. 240–243. – Wiessner: Bistum 

Naumburg (wie Anm. 2), S. 174–178. – Mitzschke: Reformation (wie Anm. 2), S. 33–35. Vgl. 
Rosseaux, Ulrich: Administration, Mediatisierung, Dynastisierung. Die geistlichen Fürstentü-
mer Mitteldeutschlands im Zeitalter der Reformation, in: Müller, Winfried (Hg.): Perspektiven 
der Reformationsforschung in Sachsen. Ehrenkolloquium zum 80.  Geburtstag von Karlheinz 
Blaschke (Bausteine aus dem Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde 12), Dresden 
2008, S. 73–81.

Alexander Sembdner



199

Doch es ist auch ein weiterer Faktor zu berücksichtigenn, nämlich, dass nicht alle 
Naumburger gleichermaßen die Reformation begrüßt haben werden. So zeigt sich etwa, 
dass der evangelische Prediger von St. Wenzel, Johannes Langer von Bolkenhain, nicht 
nur aufgrund des Widerstandes aus dem Domkapitel Abwanderungsgedanken hegte, 
sondern auch deshalb, weil seine Botschaft sich nur langsam – für ihn zu langsam 

– unter den Gläubigen durchsetzte.139 Noch 1539 und 1542 bezeugen Aussagen von 
Bürgern, die in Verleumdungsklagen gegen den Superintendenten Nikolaus Melder 
vor dem Stadtrat auftreten mussten, dass eben nicht alle Naumburger gleichermaßen 
von der neuen Lehre angetan waren.140 Dabei spielten freilich auch soziopolitische 
Aspekte eine Rolle, nämlich eben jene Veränderungen der normativen Strukturen, 
die durch die Reformation in Gang gesetzt waren und die die Obrigkeiten in ihrem 
Sinne zu gestalten versuchten.141

Die Pfarrkirche St. Othmar vor den Toren der Stadt bietet für die Problematik 
unterschiedlicher Ziele innerhalb der Pfarrgemeinden zum Schluss ein eindrückliches 
Beispiel, auch von der Komplexität der reformatorischen Vorgänge in Naumburg. 
Die Kirche, deren Patronat seit Beginn des 14. Jahrhunderts beim Domdekan lag, 
war noch bis Ende des 17. Jahrhunderts ein Holzbau von geringen Ausmaßen. Zu-
gleich erstreckte sich ihr Pfarrsprengel aber auf die Vorstadt zwischen Domfreiheit 
und Ratsstadt, aber auch auf Teile derselben sowie des Stiftsbezirks von St. Moritz. 
Darin wohnten nach Aussagen der Kirchenpfleger, die hier wie auch an St. Wenzel 

139	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 336f.: Der Rat der Stadt zeigte 1528 der Stiftsregierung 
an, dass Johannes Langer das Angebot einer Predigtstelle in St. Joachimsthal erhalten habe. »Da 
hat er [Langer] auf dem Rathause vor den Gassenmeistern von wegen der Gemeinde und uns u. a. 
diese vornehmste Ursache angezeigt: nämlich dieweil er nu vermittelst der Gnaden Gottes beiläufig 
8 Jahre das Wort Gottes, sein heil. Evangelium im Thumstifte und auch in St. Wenzels Kirchen, 
seines Verhoffens treulich, gepredigt und dem Volke fürgesagt und doch leider öffentlich am Tage 
wäre, dass niemands oder ganz wenig demselbigen folgen und danach sein Leben richten wollte 
und besunderlich, dass nach Vermögen und Geheisse desselbigen und wie billig gescehehn sollte, 
keine christliche und dem Worte gemässe Ordnung mit Täufen, Messhalten und Messhalten des 
heil. hochw. Sakraments des wahren Leichnams und Bluts unsres Heilands Christi Jesu und was 
Gott haben woll, auch durch sein göttlich Wort geschafft, aufgericht und angenommen, sundern 
viel mehr darwidder gehandelt und über den Missbräuchen, so dem Wort und Befehl Gottes ent-
gegen, gehalten würde […].« Daher habe Langer beschlossen, das Angebot aus St. Joachimsthal 
anzunehmen, was ihm die Stadtväter aber hätten doch noch ausreden können, vgl. ebd. S. 338f. – 
Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 178.

140	 Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 423: Der Bürger Donat Heinrich machte am 3. März 
1539 vor dem Rat die Aussage: »Hans Leupold habe gesagt: der Doctor [Medler] wollte ihm ver-
bieten, nicht zu St. Jorgen zu gehen oder zu St. Moritz; wo ers thäte, so sollten ihn 1000 Pestilentien 
bestehen; er hoffte auch, es sollte im Himmel anders denn hie zugehen, da würde man, wie der 
Rat thäte, nicht Kämmerer, Doktor u. a. ansehen, sondern die Strafe gleich durchgehen lassen. 
Da ihn auch der Doktor bannen würde, sollte er ein solch Bannen thun, dass ihn sein Lebelang 
gereuen sollte, er wüsste nichts von ihm, dass er seine Obrigkeit wäre.« Zu anderen Zeugen habe 
Leupolt gesagt, »wenn ihn der Doctor dringen wollte, in die Kirche zu gehen, er wollte ihn wohl 
eins in Dreck sudeln dafür, er wöllte in die Kirche gehen, wohin er wollte, ihn sollte Gottes Marter 
schänden, und andere grosse Flüche gethan«. Leupolt wurde daraufhin mit einer Strafe von 50 
Schock Groschen belegt. Vgl. ebd. S. 424 für weitere Beispiele, etwa die Verweigerung einiger 
Gemeindemitglieder von St. Othmar, den evangelischen Gottesdienst zu besuchen.

141	 Vgl. auch Hamm: reformatorische Krise (wie Anm. 34), S. 95.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



200

und St. Maria-Magdalenen Naumburger Bürger und Ratsleute waren142, zwischen 
1200 und 1400 Personen.143 So schilderte man es jedenfalls Kurfürst Johann Friedrich, 
als man diesen 1533 bat, sich bei Domdekan Günther von Bünau dafür einzusetzen, 
dass er in ihrer Kirche einen evangelischen Seelsorger anstellen würde.144 

Einen evangelischen Prediger hatte sich die Gemeinde bereits um 1528 besorgt, 
doch war dieser durch den Dekan abgesetzt worden. Ein altgläubiger Patronatsherr 
und lutherische Gemeindevorstände, zudem eine enorme Anzahl von Pfarrkindern 
für eine recht kleine Holzkirche, die seit fünf Jahren keinen Pfarrer mehr besaß, das 
vermehrte Spannungen innerhalb der Gemeinde. So berichteten die Kirchenväter an 
den Kurfürsten, dass sich die Pfarrkinder anderweitig hätten Gottesdienst und das 
Abendmahl in beiderlei Gestalt besorgen müssen, doch sei schon die benachbarte 
Wenzelskirche völlig überfüllt gewesen, zumal dort ja auch zeitweise der Pfarrer 
fehlte.145 Implizit wurde also auch gegenüber dem Kurfürsten das Ausweichen auf 
das Land angedeutet. Dieser fühlte sich bemüßigt, in die Angelegenheit einzugreifen, 
und entsandte daher 1536 Justus Jonas nach Naumburg, um vor allem die rechtlichen 
Verhältnisse prüfen zu lassen.146

Denn diese stellten im Fall von St. Othmar ein weitaus größeres Problem dar als 
bei den anderen Naumburger Pfarrkirchen. Der recht große Pfarrsprengel, der zu-

142	 Anders aber als an der Maria-Magdalenenkirche, wo sich die Gemeinde ihre Kirchenpfleger selbst 
wählte, setzte der Naumburger Stadtrat die Kirchenväter von St. Othmar ein und verlangte von 
diesen auch die Rechnungslegung, was bereits 1482 nachweisbar ist, vgl. StAN (wie Anm. 20), 
Ms. 138, Bd. 5, fol. 149r: »Am fritag [vor Jubilate, 26. April 1482] der rath vnnd eldisten als man 
des morgens die rethe gehabt hat […] rechnung vom Spitelmeister vor dem saltzthore gehort vnnd 
alterlute zu sant othmar gesatzt […]«, fol. 150r: »Am donnerstag [nach Exaudi, 23. Mai 1482] 
der rath vnnd aldistenn als der altermann von sant Othmar rechnung gethan hat […]«, fol. 164v: 
»Am donnerstag [nach Oculi, 14. März 1482] der rath vnnd eldistenn als man die alterluthe zu 
sant Othmar rechnung gehort […]«. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 104: »Alterleute zu 
S. Othmar hat der Rat zu setzen und Rechnung von ihnen zu nehmen.«

143	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 5r, 10r–11v, 24r–v.
144	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 2r: »[…] habenn wir arme leuthe eynen wol-

vorstendigen vnd gnugsam gelertten man, welcher aus Gottes genaden durch gabe sein gotlichs 
wort, das heilige Evangelium als vil wir zw erkentnus vnserer sunde, besserung vnsers lebens vnnd 
rechten anfange ehrnstlichs glauben habenn erwercken vndt vorsehenn konnen, rechtschaffen 
vnnd reyne geprediget. Auch die heiligen sacrament der tauffe vnnd nachtmals Christi Jhesu 
vnsers einigen selligmachers nach einer ordenung vnnd einsatzung gereicht vnnd gegeben hadt, 
zw einem pfarhern vndt seelsorger gehabt. Dieweil vns aber der selbige hie zuuor alleine wie wir 
nicht anders wissen, was desselbigen heilwerttigen gotlichen worttes willen vnnd das er ein eheweib 
ynnerhalb dem priesterlichen stande genommen, abgedrenget wurden, dardurch wir des alles der 
tauffe beicht, sacrament christlicher begrebnis vnnd was vns zw vnserer selen heile vnnd seligkeit 
forderlich entsatzt, darben vnd mit hoher beschwerung vnser gewissen geraten müssen.« Vgl. auch 
Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 411f.

145	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 5v: »Vnnd wie woll genedigster Churfurst vnnd 
herr, Got der almechtige, deme hirvb sey ewig lob sein gotliches heiliges wort mit aller notdurfft 
seiner genadenreichen sacramenten in der stadt Neumburgk vnd In vmbligenden orthernn reich-
lich bescheret, so seindt doch gottlib die selbigenn diener, so vill der ytzo ist, mit yrer pfarkindern 
vorsorgunge, vmb der scheinbarlichen mennige also beladen, das ynen nit woll muglich sein [kan] 
solch groß kirchspiell hirneben zuuorwalttenn.«

146	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 8r–9v. – Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 195.

Alexander Sembdner



201

gleich älter war als die spätmittelalterlichen kommunalen Gebilde von Ratsstadt und 
Domfreiheit, hatte eine sehr breit gefächerte Streuung unterschiedlicher rechtlicher 
Bindungen zur Folge. So waren 26,56 % aller Gemeindemitglieder von St. Othmar 
Untertanen des Moritzstiftes, 13,75 % waren Naumburger Bürger, 13,13 % »Frei-
heitische«, jeweils 10,94 % waren Untertanen entweder des Naumburger Bischofs oder 
des Dompropstes, 9,38 % waren Lehensträger des Naumburger Stadtrates, 8,13 % 
waren Untersassen des Pfarrers von St. Othmar. Hinzu kamen Untertanen des Abtes 
von Pforte, des Naumburger Stadtrichters, der Domvikarien und des Benediktiner-
klosters St. Georg.147

Diese Gemengelage behinderte den von den Kirchenvätern angedachten reforma-
torischen Prozess an St. Othmar nachhaltig. Vor allem aber der Widerstand aus der 
eigenen Gemeinde war entscheidend. Diese wurde durch die Fronleichnamsbruder-
schaft an St. Othmar repräsentiert, der die Kirchenpfleger angehörten und deren 
Vorstand eigentlich der Pfarrer war. Laut Aussagen der Kirchenväter besaß diese 
Bruderschaft ein jährliches Einkommen von dreißig alten Schock Groschen, wovon 
sie jährlich einen Festschmaus auf Fronleichnam ausrichtete, der allerdings bereits seit 
etlichen Jahren ausgefallen sei. Dieses Einkommen wollte ein Teil der Bruderschaft 
für den Unterhalt eines evangelischen Pfarrers und der Kirche verwenden, wogegen 
sich aber sieben namentlich genannte Mitglieder, von denen fünf Untertanen des 
Domkapitels waren, gesperrt hatten.148 Erst 1540, also nach gut zwölf Jahren, wurde 
durch Kurfürst Johann Friedrich ein evangelischer Pfarrer für St. Othmar bestellt, die 
Kirchenfabrik zugleich dem Stadtrat unterstellt.149 Dieses Eingreifen war wohl nur 
deshalb möglich, weil Günther von Bünau inzwischen verstorben war. Die verzögerte 
und langwierige Einführung des evangelischen Glaubens in der Othmarskirche war 
also eine Kombination sowohl des Trittbrettfahrerproblems (Teile der Pfarrgemeinde 
gingen einfach in die benachbarte Wenzelskirche oder auf das Land.) sowie eines 
signifikanten Dissenses innerhalb der Gemeindeführung. Hier konnte, anders als 
an St. Wenzel, das tragende Personennetzwerk der Kirchenväter nicht greifen, letzt-
lich musste ein mächtiger politischer Akteur das öffentliche Gut »Reformation« im 
Alleingang herstellen.

Zusammenfassung
Am Beispiel der Bischofsstadt Naumburg zeigt sich die ganze Komplexität des reforma-
torischen Vorgangs in einer stark durch die Geistlichkeit geprägten Stadt. Fürstliches 
Eingreifen war außerhalb der landesherrlichen Stifte und Klöster – die im Falle von 
St. Georg dann allerdings zu den aktiven Förderern der Reformation gehörten – nicht 
ohne weiteres möglich, zu viele rechtliche Kompetenzen und Bindungen mussten 

147	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 24r–v. Dies hatte der Stadtrat auch Kurfürst 
Johann Friedrich berichtet, als dieser wissen wollte, wer das Patronatsrecht über St. Othmar be-
sitzen würde, vgl. Schöppe: Reformation (wie Anm. 24), S. 411f.

148	 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 31v–32r.
149	 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 226.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



202

aufgrund der historisch gewachsenen Strukturen der Bischofsstadt beachtet werden. 
Das noch bis mindestens 1564 katholische Domkapitel versuchte vehement, seine 
Patronatsrechte über die Naumburger Pfarrkirchen, die zugleich Instrumente der 
politischen Einflussnahme waren, zu verteidigen. Dies gelang aber nur auf der Dom-
freiheit selbst, an den Pfarrkirchen St. Wenzel, St. Othmar und St. Maria-Magdalena 
setzte sich zunehmend der lutherisch gesinnte Stadtrat durch. Entscheidend war dabei 
die Kontrolle der Kirchenfabriken durch die bürgerlichen Kirchenpfleger, die es in 
mehr oder weniger langgestreckten und konfliktreichen Prozessen ermöglichte, die 
Reformation an der jeweiligen Kirche einzuführen. 

Zugleich war die Reformation ein kommunikativer Prozess, nicht nur in Form von 
Aus- und Verhandlungen zwischen widerstreitenden Parteien, sondern auch im Sinne 
schneller Nachrichtenübermittlung, wie das rasche Eingreifen im Augustiner-Chor-
herrenstift St. Moritz zeigt. Aber vor allem war die Reformation, neben der niemals 
zu vernachlässigenden religiösen Komponente, ein politisches Instrument. Dies ist 
an der unterschiedlichen Intensität ablesbar, mit welcher sich der sächsische Kurfürst 
um die Belange der Gläubigen in Naumburg kümmerte. Während Bürgermeister und 
Stadtrat in Angelegenheiten ihrer Pfarrkirche sogar vor dem Reichskammergericht 
verteidigt wurden, erhielt die Gemeinde der Marienpfarrei nur virtuelle Unterstüt-
zung. Auch im Fall von St. Othmar hielt sich der Kurfürst zurück. Wo er bei der 
Wenzelsgemeinde noch energisch eingegriffen hatte, schreckten hier die zahlreichen 
rechtlichen Bindungen ab, die den Prozess der Reformation verkomplizierten. Zu-
dem waren die Gemeinden von St. Marien und St. Othmar politisch wenig relevant, 
sodass sich eine aktive Unterstützung gegen den Widerstand des Domkapitels kaum 
lohnte; eher wartete man ab, ob sich durch den etwaigen Tod des Patronatsherrn 
nicht günstige Gelegenheiten ergaben. 

Die unterschiedlichen Geschwindigkeiten, mit denen die Reformation in Naumburg 
Einzug hielt, erklären sich aber nicht nur aus den historisch gewachsenen politischen 
und rechtlichen Gegebenheiten, sondern auch aus den sich dynamisch verändernden 
Anreizstrukturen und Motivationen der einzelnen Gläubigen, sich der neuen Lehre 
zuzuwenden – und damit aus dem kollektiven Handeln der Pfarrgemeinden als kol-
lektiven Akteuren. Es ist meines Erachtens keineswegs anrüchig, auch dem Menschen 
des frühen 16. Jahrhunderts unterstellen zu wollen, dass dieser sein Handeln nach 
einer für ihn subjektiv rationalen Kosten-Nutzen-Abwägung bestimmte. Mochte das 
Verlangen nach der neuen Lehre noch so hoch sein, so war es doch häufig sinnvoller 
(da kostengünstiger), auf das Land oder in benachbarte Pfarrsprengel auszuweichen, 
als in der eigenen Gemeinde aktiv zu werden, wo man am Ende alleine für die ge-
meinsame Sache kämpfte und wohlmöglich harte Strafen zu befürchten hatte. Dass 
die Reformation in den Pfarrgemeinden von St. Marien und St. Othmar nur sehr 
schleppend oder gar nicht vorankam, ist durch den Mangel (bzw. eine beträchtliche 
Störung) jener tragenden Personennetzwerke (etwa der aus dem Stadtrat stammenden 
Kirchenvorsteher) zu erklären, die aufgrund einer hohen intrinsischen Motivation 
und großer Ressourcenausstattung von sich aus bereit und in der Lage waren, hohe 
Kosten zu tragen, um den Reformationsprozess voranzubringen. 

Alexander Sembdner



203

Die dadurch ausgelösten innerstädtischen Migrationsprozesse, hin zur bereits 
evangelischen Ratsstadt oder zur noch katholischen Domfreiheit, intensivierten eine 
sowohl soziale wie politische Polarisierung der gesamten Stadtgesellschaft. Zugleich 
sorgte die Reformation für eine Auflösung bzw. Neuordnung der politischen wie 
sozialen Bindungen, die sich etwa in der Loslösung der Ratsstadt aus der Stadtherr-
schaft des Bischofs niederschlug. Über kurz oder lang mussten sich die Naumburger 
Bürger und Einwohner entscheiden, zu welcher Gemeinschaft von Gläubigen sie 
gehören wollten, mit allen rechtlichen, sozialen, ja auch familiären Konsequenzen, 
die sich daraus ergeben mochten. Und so einte die Reformation am Ende auch nicht 
die seit dem späten Mittelalter geteilte Stadt Naumburg, eher verschärfte sie noch die 
Gegensätze zwischen Ratsstadt und Domfreiheit, die auch noch dann weiter bestehen 
blieben, als Domkapitel und Domfreiheit längst evangelisch geworden waren.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben



204

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der 
Universität Frankfurt/Oder
Michael Höhle

Der uns so geläufige und eng geführte Terminus »reformatio« begegnet uns seit dem 
ausgehenden 15. Jahrhundert sehr häufig auf dem Gebiet der Universität1 – ähnlich 
wie heute Bildungsreformen an der Tagesordnung sind. Auch der erste erhaltene 
Lehrplan der Frankfurter Universität aus dem Jahr 1512 trägt diese Bezeichnung: 
»Ordinatio nova sive reformatio studij florentissim[a]e Achademiae Francophordia- 
n[a]e«.2 Kurfürst Joachim I. und sein Bruder Albrecht, der spätere Kardinal, hatten 
1506 die brandenburgische Landesuniversität als Vier- Nationen- und herkömmliche 
Vier-Fakultäten-Hochschule eröffnet. Die grundlegende Fakultät mit den meisten 
Hörern und Professoren war die Artistenfakultät. In ihr vollzog sich in den folgenden 
Jahren in Frankfurt wie in allen anderen Universitäten – unabhängig von den religiösen 
Fragestellungen – ein bedeutsamer Wandel vom scholastischen Logik-Studium hin zur 
Philosophischen Fakultät mit den beiden Schwerpunkten, der klassischen Philologie 
und Rhetorik einerseits und der Mathematik und Naturkunde andererseits.3 Zunächst 
wollen wir diese »reformatio« in den Blick nehmen. Dann geben wir einen Überblick 
über die Arbeit und Ausrichtung der Universität vor 1540 und nehmen anschließend 
die im Auftrag Kurfürst Joachims II. durchgeführte Universitätsreform in den Blick.

Der Sieg des Humanismus in der Artistenfakultät
Schon bei der Errichtung der Universität Frankfurt 1506 spielte der Impuls der 
humanistischen Bildungsbewegung eine Rolle. Die vom ersten Ordinarius der Ju-
ristenfakultät Johannes Blankenfeld verfasste Einladung der fürstlichen Universitäts-
stifter versprach: Bisher werde jeder, der »in nostra Germania« seine Augen auf einen 
hervorragend Gebildeten richte, wie ein weißer Rabe angesehen, nun aber müsse man 
nicht mehr nach Italien ziehen.4 Kurfürst Joachim I. und der humanistisch gebildete 

1	 Vgl. etwa für Leipzig: Helbig, Herbert: Die Reformation der Universität Leipzig im 16. Jahrhun-
dert, Gütersloh 1953. – Bünz, Enno: Die Universität Leipzig um 1500, in: ders.; Fuchs, Franz 
(Hg.): Der Humanismus an der Universität Leipzig (Pirckheimer Jahrbuch für Renaissance- und 
Humanismusforschung 23), Wiesbaden 2008, S. 9–39, hier S. 32–37. 

2	 Vgl. Höhle, Michael: Universität und Reformation. Die Universität Frankfurt (Oder) von 1506 
bis 1550 (Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte 25), Köln/Weimar/Wien 2002, S. 64.

3	 Vgl. Asche, Matthias: Frequenzeinbrüche und Reformen – Die deutschen Universitäten in den 
1520er bis 1560er Jahren zwischen Reformation und humanistischem Neuanfang, in: Ludwig, 
Walther (Hg.): Die Musen im Reformationszeitalter (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten 
in Sachsen-Anhalt 1), Leipzig 2001, S. 53–96.

4	 Vgl. Riedel, Adolph Friedrich (Hg.): Codex diplomaticus Brandenburgensis. Sammlung der Ur-
kunden, Chroniken und sonstigen Quellenschriften für die Geschichte der Mark Brandenburg und 
ihrer Regenten (im Folgenden: CDB), 4 Hauptteile [A–D], 35 Bde., Supplement, 5 Registerbde., 
Berlin 1838–1869, hier 1.23, S. 318f. 

Michael Höhle



205

Bischof von Lebus, Dietrich von Bülow, der als Kanzler der Universität fungierte, 
hatten eigens zwei Poetik- und Rhetorik- Lehrer, den aus Straßburg stammenden 
Publius Vigilantius, und den in Sommerfeld in der Niederlausitz geborenen Johannes 
Rhagius, berufen und besoldet. Einen Platz in der Artistenfakultät fanden die beiden 
damals noch nicht. Ihr Katheder für die öffentlichen Vorlesungen stand im »Col-
legium juridicum«. Doch bezeugen ihre Schülerkreise (darunter der junge Ulrich 
von Hutten) und Veröffentlichungen die Resonanz. Als Rhagius schon Ende 1507 
wieder von Frankfurt wegging und Vigilantius 1512 auf der Reise nach Italien den 
frühen Tod fand, wurden ihre Lekturen neu vergeben.5 Die »Ordinatio nova« von 
15126, das einzige erhaltene Vorlesungsverzeichnis aus der Anfangszeit, lässt uns noch 
die Hochschätzung der aristotelischen Logik erkennen, die damals an der Viadrina 
nach dem thomistischen und dem skotistischen Weg gelehrt wurde. Der Buchdruck, 
der in Frankfurt mit der Universitätsgründung begann, führt uns die scholastischen 
Kommentare zu den Aristoteles-Lehrbüchern und zu den »Summulae logicales« des 
Petrus Hispanus, die der aus Müncheberg stammende Magister Johannes Lindholz7 
zwischen 1502 und 1509 in Frankfurt drucken ließ, vor Augen. Aber nach diesem 
Zeitraum erschien kein scholastischer Kommentar mehr.8 Im Lehrplan von 1512 
hat der Magister Andreas Heinz bereits die unbeliebten mittelalterlichen Schul-
grammatiken durch die der beiden italienischen Humanisten Johannes Sulpitius 
Verulanus – auch in Frankfurt gedruckt – und Niccoló Perotti ersetzt. Was dann 
von Mitgliedern der Artistenfakultät, etwa von den Brüdern Fabian und Matthias 
Funck, veröffentlicht wurde, liegt zumeist ganz auf dem rhetorischen und poetischen 
Gebiet. Fabian Funck begegnet uns später als Lehrer des Kurprinzen, Propst von 
Berlin und – dezidiert altgläubig – bis 1551 am Hof Joachims II.9 Als die beiden 
Lektoren der »humaniores litterae« Richardus Sbrulius und Hermann Trebelius 1516/17 
ausschieden, hatten ihre Lehrinhalte in der Fakultät selbst Platz gefunden. Noch 
gravierendere Veränderungen, als wir sie aus der »Ordinatio nova« ersehen, können 
wir von einer Statutenredaktion im Sommer 1523 erwarten, die wir nur durch die 
Notiz im Promotionsregister kennen.10 

Schritt für Schritt wurde das herkömmliche Regenz-System, das die Vorlesungen 
unter die zwölf Kollegiaten und die anderen besoldeten Lehrer durch Los verteilte, 
von festen Lekturen – und damit Spezialisierungen der Professoren – abgelöst. Den 
Anfang machte der »Mathematicus«, den Frankfurt von Anfang an in der Gestalt des 
aus Meersburg am Bodensee stammenden Ambrosius Lacher besaß, der bis zu seinem 

5	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 109–120.
6	 Vgl. Bauch, Gustav (Hg.): Akten und Urkunden der Universität Frankfurt a. O., Heft 6, Breslau 

1906, S. 33–39.
7	 Über ihn bisher nur Allgemeine Deutsche Biographie (ADB), Bd. 1–56, Leipzig 1875–1912, hier 

Bd. 18, S. 724f. 
8	 Vgl. Teitge, Hans-Erich: Der Buchdruck des 16. Jahrhunderts in Frankfurt an der Oder. Verzeichnis 

der Drucke (Beiträge aus der Staatsbibliothek zu Berlin Preußischer Kulturbesitz 11), Wiesbaden 
2000, S. 299–309.

9	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 83–91.
10	 Vgl. ebd., S. 68.

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder



206

Tod 1540 lehrte.11 Nachdem bereits die beiden humanistischen Lehrer Rhagius und 
Trebelius Griechisch-Kenntnisse vermittelt hatten, wurde 1518 Gregor Schmidt aus 
Werdenberg in der Schweiz als Gräzist innerhalb der Artistenfakultät angestellt – im 
selben Jahr, in dem Philipp Melanchthon als Gräzist nach Wittenberg berufen wurde. 
Die erste Nachricht über einen Hebräisch-Lehrer besitzen wir aus dem Jahr 1521.12 
Schmidts Nachfolger wurde 1524 der aus dem ermländischen Rößel stammende Jodocus 
Willich, der 1516 sein Studium an der Viadrina begonnen hatte. Fast drei Jahrzehnte 
hat er in Frankfurt in der philosophischen und später in der medizinischen Fakultät 
wirken können. In seiner humanistischen Ausrichtung und in der literarischen Pro-
duktivität und Vielseitigkeit weist er manche Parallelen zu Melanchthon auf. Mehr 
als 80 verschiedene Drucke seiner zahlreichen Schriften sind aus dem 16. Jahrhundert 
erhalten. Sie reichen von Dialektik-Lehrbüchern, Kommentaren zu antiken römischen 
Schriftstellern und zu biblischen Büchern bis hin zur Anatomie.13 

Die Oder-Universität war in den 1530er Jahren also längst keine »scholastische 
Hochburg« mehr. Als der Dominikaner Johannes Mensing im Frühjahr 1529 als 
Stadtprediger nach Frankfurt kam, musste er den ihn begleitenden Frater Johannes 
bald wieder zurückschicken. Offensichtlich wurde das, was die Dominikaner als 
philosophische Grundlagen zum Theologiestudium für nötig erachteten, nicht mehr 
gelehrt. Mensing klagt, dass »alhie das studium fast auff stelzen gehet«, das heißt 
doch wohl: sich hoher Worte ohne Inhalt bedient; dahinter steckt die Forderung der 
Scholastiker, Philosophie habe »de rebus, non de vocabulis« zu handeln. Doch – wie 
Mensing bedauerte – »die junge welt will ymmer hynanen an das newe weßen. die 
alten magistri und lerer haben wenig odder keyn gehoer, darumb sie auch nicht 
wollen die alten künste leßen«.14 

Jodocus Willich, der in der Artistenfakultät die führende Rolle spielte, besaß gute 
Verbindungen nach Wittenberg, vor allem zu Melanchthon. Er hielt in Frankfurt am 
Ende der 1530er Jahre öffentliche Vorlesungen über die Heilige Schrift, die allerdings 
mehr vom Bibelhumanismus als von Luthers Theologie inspiriert waren. Als er sich 
außerdem in der Umbruchsphase beim neuen Kurfürsten für einen »Luterischen 
prediger« und liturgische Änderungen – vermutlich den Laienkelch – einsetzte, be-
schwerte sich der Bischof von Lebus und Universitätskanzler Georg von Blumenthal 
am Neujahrstag 1539 mit scharfen Worten.15 Nachdem dann ausgesprochene Luthe-
raner die Theologische Fakultät prägten, geriet Willich auch zu ihnen in Spannungen. 

11	 Vgl. ebd., S. 91–94.
12	 Vgl. ebd., S. 94–96.
13	 Vgl. ebd., S. 100–105. Eine moderne Biographie und Auswertung seines umfangreichen Schrift-

tums fehlt. Auf der Grundlage von Matthäus Host vgl. ADB, Bd. 43, S. 278–282 (R. Schwarze). – 
Schwengler, Hans-Joachim: Polyhistor an der Oder-Universität Frankfurt im ersten Jahrhundert 
ihres Bestehens, in: Jahrbuch für Brandenburgische Landesgeschichte, Bd. 39, 1988, S. 88–96.

14	 Mensing an Fürstin Margarete von Anhalt, 7. Juni 1529. Clemen, Otto (Hg.): Briefe von Hierony-
mus Emser, Johann Cochläus, Johann Mensing und Petrus Rauch an die Fürstin Margarete und die 
Fürsten Johann und Georg von Anhalt (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 3), Münster 
1907, S. 9.

15	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 429f.

Michael Höhle



207

Dass er 1552 auf der Burg Lebus beim letzten altgläubigen, gleichfalls humanistisch 
gebildeten Bischof Johann Horneburg sein Leben beschloss, zeigt, wie schwer er sich 
einordnen lässt. 

 
Die vorreformatorische Viadrina
Im Gründungsjahr 1506 konnten in Frankfurt 933 Immatrikulationen gezählt wer-
den – dies ist die höchste Zahl, die bis dahin eine deutsche Universität erreichte, und 
musste an die kaum 6000 Einwohner zählende Stadt große Anforderungen stellen. 
In den nächsten Jahren pendelte sich die Zahl der jährlichen Neuimmatrikulationen 
auf etwa 150 ein. Tiefpunkte bildeten die Jahre der Pestepidemien.16 Einen lange 
andauernden Einbruch verursachte die an der Wittenberger Universität ausgelöste 
reformatorische Bewegung – nicht nur für Frankfurt, sondern für alle deutschen 
Hochschulen ab etwa 1521.17 Sie stellte nicht nur kirchliche Autoritäten und Frömmig-
keitsformen in Frage, sondern verwarf zu einem großen Teil Lehrkanon und Methodik 
des bisherigen Unterrichts. Zugleich wurde mit den kirchlichen Institutionen auch 
die wirtschaftliche Grundlage der Universität gefährdet. In Frankfurt blieben die 
jährlichen Immatrikulationen für fast zwanzig Jahre unter hundert, oft sogar unter 
fünfzig. Allerdings ist die Deutung, dass die Studenten aus der Mark statt dessen 
nach Wittenberg gezogen seien, falsch. Von 1522 bis 1535, dem Todesjahr Joachims I., 
finden sich nur 54 Brandenburger in der Wittenberger Matrikel.18 In der Zeit der 
Krise der Universität sank die Studienwilligkeit überhaupt. »Auffs erst/ erfahren wyr 
ietz ynn deutschen landen durch und durch/ wie man allenthalben die schulen zur 
gehen lesst/ die hohen schulen werden schwach/ klöster nehmen ab/ und will solichs 
gras dürre werden/ und die blume fellt dahyn/ wie Isaias sagt«19, stellte Luther in 
seiner Schrift »An die Ratsherrn aller Städte deutschen Lands, dass sie christliche 
Schulen aufrichten und halten sollen« 1524 fest; er erklärte sich diesen Rückgang, 
nur die Sorge für den »bauch und zeytliche narung« habe vorher dieselben Schulen 
gefüllt.20 Für altgläubige Beobachter war ein anderer Schuldiger ausgemacht.21 Eras-
mus klagte in seinem berühmten Brief an Willibald Pirckheimer 1528: »Ubicunque 
regnat Lutheranismus, ibi litterarum est interitus.«22 

Wir fragen: Welche Auswirkungen hatten die Frequenzeinbrüche für die Frank-
furter Universität? Welche Arbeit vermochte sie in den dürren Jahren noch zu leisten? 

16	 Vgl. ebd., S. 52–57.
17	 Vgl. Immenhauser, Beat: Universitätsbesuch zur Reformationszeit. Überlegungen zum Rück-

gang der Immatrikulationszahlen nach 1521, in: Jahrbuch für Universitätsgeschichte, Bd. 6, 2003, 
S. 69–88.

18	 Vgl. Götze, L[udwig]: Die Märkischen Studenten auf der Universität Wittenberg seit deren Grün-
dung bis zum Tode Melanchthons, in: Märkische Forschungen, Bd. 14, 1878, S. 226–246.

19	 Luther, Martin: Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 1–60 (WA), Weimar 1883–1983, hier 
Bd. 15, S. 28.

20	 Ebd., S. 29.
21	 Vgl. Asche: Frequenzeinbrüche (wie Anm. 3), S. 54.
22	 Allen, Percy S.; Allen, Helen M. (Ed.): Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami, Bd. 7, 

Oxford 1928, S. 366, Brief 1977.

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder



208

Die theologische Fakultät war nach der Hörer- und Lehrerzahl bedeutend kleiner 
als die der Artisten. Ihre Aufgabe war es im Mittelalter nicht zuerst, Geistliche auszu-
bilden, sondern die »Heilige Schrift« im weitesten Sinne, das heißt nach den Erklärun-
gen ihrer erprobten Ausleger, der Kirchenväter des Altertums und der scholastischen 
Lehrer, zu durchdenken und an den wissenschaftlichen Nachwuchs weiterzugeben. 
In Frankfurt besaß sie höchstens vier besoldete Professoren, davon zwei Franziskaner, 
deren Generalstudium der Universität inkorporiert war und sich bis 1529 nachwei-
sen lässt.23 Der aus Buchen im Odenwald gebürtige Konrad Koch genannt Wimpina, 
Gründungsrektor und bis zum Tod 1531 ständiger Dekan, besaß von seiner Leipziger 
Studienzeit her humanistische Ambitionen, war aber der scholastischen Methode und 
der Lehre des Thomas von Aquin verpflichtet.24 Im Ablass-Streit exponierte sich die 
kleine Frankfurter Theologische Fakultät gegen Martin Luther und gab dem Domi-
nikaner Johann Tetzel zweimal in der ersten Hälfte des Jahres 1518 die Möglichkeit 
zu einer akademischen Disputation und anschließend zur Promotion. Schließlich war 
sie dem Kurfürsten und seinem Bruder, dem von Luther angegriffenen Erzbischof 
Albrecht, verpflichtet. Aber auch der Theologendekan Konrad Wimpina hielt sich in 
der persönlichen Auseinandersetzung zurück.25 Nachdem Luther gebannt und geächtet 
war, hat ihn Wimpina in den Disputationen seiner Fakultät immer wieder zu wider-
legen versucht. Zu antilutherischen Veröffentlichungen ließ er sich wohl erst ab 1524 
bewegen – in der Landessprache noch später und mühsamer. In einem umfangreichen 
Sammelband seiner Schriften »Sectarum, errorum… ancephalaeoseos… librorum 
partes tres« (1528) stellte Wimpina Luther in eine Reihe mit den spätmittelalterlichen 
Häretikern, vor allem mit John Wyclif und Johann Hus. Dies verhinderte allerdings 
eine Auseinandersetzung mit der Originalität des Reformators.26 1529 rief Kurfürst 
Joachim I. den schon genannten Dominikaner Johannes Mensing nach Frankfurt, der 
Luther von einem Studienaufenthalt in Wittenberg her kannte und sich gründlicher 
mit ihm beschäftigt hatte. Seine vier Frankfurter Schriften verraten uns, mit welcher 
Leidenschaft sich Mensing für seine Kirche einsetzte und zugleich ihre Schwächen 
sah und nach Reform rief.27 1530 nahm der Kurfürst Wimpina, Mensing und den 
Stendaler Stiftspropst Wolfgang Redorffer, der an der Viadrina Recht studiert und 
zwischen 1522 und 1524 drei antireformatorische deutsche Flugschriften verfasst 
hatte, zum Reichstag nach Augsburg mit. Dort wirkten die Theologen an der alt-

23	 Vgl. Höhle, Michael: Die Franziskaner in Frankfurt (Oder) zwischen Universitätsgründung und 
Reformation, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 48/49, 2008/2009, S. 64–100.

24	 Über ihn vgl. Negwer, Joseph: Konrad Wimpina. Ein katholischer Theologe aus der Reformations-
zeit (Kirchengeschichtliche Abhandlungen 7), Breslau 1909. – Noack, Lothar; Splett, Jürgen: 
Bio-Bibliographien. Brandenburgische Gelehrte der Frühen Neuzeit, Bd. 4: Mark Brandenburg 
mit Berlin-Cölln 1506–1640, Berlin 2009, S. 636–651.

25	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 205–227.
26	 Vgl. ebd., S. 227–276.
27	 Vgl. Pfnür, Vinzenz: Johannes Mensing, in: Iserloh, Erwin (Hg.): Katholische Theologen der 

Reformationszeit, Heft 3 (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspal-
tung 46), Münster 21996, S. 48–64. – Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 304–310, 342–352, 
366–377.

Michael Höhle



209

gläubigen Widerlegung der »Confessio Augustana« mit, ließen sich aber durchaus 
noch – trotz aller Vorbehalte – von der zeitweiligen Hoffnung auf Verständigung 
bewegen. Die Enttäuschung nach dem Scheitern der Einigungsverhandlungen war 
um so größer.28 In den folgenden Jahren hat Mensing die literarische Auseinander-
setzung mit Melanchthons »Apologie des Augsburger Bekenntnisses« aufgenommen 
und immer wieder Ordensbrüder nach Frankfurt gezogen. Unter ihnen ragt Petrus 
Rauch hervor, der 1532 Mensings Aufgabe als Stadtprediger übernahm und ein Jahr 
später an den Berliner Hof berufen wurde. Die drei Bände seiner Predigten aus jenen 
Jahren sind eine einzigartige Quelle, die sich heute in der Staatsbibliothek Bamberg 
befindet.29 Im Winter 1536/37, mehr als ein Jahr nach dem Tod Joachims I., wurde 
der letzte Dominikaner immatrikuliert, um akademische Grade zu erlangen. 

Mensings an Thomas von Aquin anschließende Ausführungen zur Erbsünden- 
und Rechtfertigungslehre übertreffen die Arbeiten altgläubiger Mitstreiter. Seine fast 
alle für die breitere Öffentlichkeit bestimmten Schriften sind gekennzeichnet von 
anschaulicher und oft kräftiger Sprache, klarer, schlüssiger Argumentation sowie 
lebendigem Umgang mit der Bibel und den Kirchenvätern. Sie bezeugen auch den 
Willen zur Reform der Kirche und tiefe persönliche Frömmigkeit. In seiner »Vor-
meldunge der unwarheit Luterscher clage« 1532 mahnte er die Bischöfe – das Buch 
ist dem Lebuser Bischof ausdrücklich gewidmet –, nicht Hirten zu sein, die sich 
selber weiden. Die Sorge um gute Prediger stellte er als besonders dringend heraus. 
Die Bischöfe sollten helfen, dass »frommer leuthe kinder« in der Heiligen Schrift 
unterrichtet werden können, und ihr Studium finanzieren; der Dominikaner kann 
sich eines sarkastischen Nebensatzes nicht enthalten: »Wen yhr auch soltet (wie ich 
hoffe nit noth ist) eyn pferdt desteweniger halten.«30 Wir hören nichts davon, dass in 
den letzten Jahren Joachims I. Anstrengungen dafür unternommen worden wären. 
Selbst zur Förderung des reformationsfeindlichen Frankfurter Buchdrucks scheint der 
Kurfürst – anders als sein sächsischer Nachbar, Herzog Georg der Bärtige31 – kaum 
etwas beigetragen zu haben.32

Bei der Gründung der Frankfurter Universität ist die Bedeutung des Rechtsstu-
diums für die Regierung des Landes betont worden. Joachim I. sorgte für eine gute 
Besetzung der Juristenfakultät und verwendete die Professoren oft zugleich als seine 
Räte. 1512 lasen vier Doktoren geistliches Recht, drei Zivilrecht. Der dem Rang nach 
erste Kanonist führte wie an der Leipziger Universität den Titel Ordinarius.33 Den 
Anfang machte 1506 in dieser Funktion der Berliner Bürgermeistersohn Johannes 
Blankenfeld, der, in Bologna ausgebildet, einen hervorragenden Ruf genoss und die 
Hörer anzog. Allerdings war bereits abzusehen, dass der noch nicht fünfundzwanzig-

28	 Vgl. ebd., S. 310–336.
29	 Vgl. ebd., S. 360–366.
30	 Vgl. ebd., S. 350f.
31	 Vgl. Volkmar, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von 

Sachsen 1488–1525 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 41), Tübingen 2008, S. 569–579.
32	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 379f.
33	 Vgl. ebd., S. 160–166.

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder



210

jährige Doktor seinen Karriereweg weiterführen wollte. Seit 1509 vertrat er Branden-
burg beim Reichskammergericht. 1512 ging er als Generalprokurator des Deutschen 
Ordens nach Rom und erhielt wenig später die Bistümer Reval, Dorpat und Riga.34 
Blankenfelds Nachfolger Johann Eberhard aus Luckau hat eine lange Zeit bis zum 
Tod 1539 wirken können. Für das 1513 eingerichtete Ordinariat des Zivilrechts 
berief Joachim I. anerkannte, meist in Italien ausgebildete Doktoren: den Erfurter 
Siegfried Utzberg, den Magdeburger Levin Emden, den aus Buchen stammenden 
Wiprecht Schwab, den Magdeburger Stephan Gercken und den Lübecker Albrecht 
Malsau. Wenn sie von Frankfurt wieder weggingen, traten sie meist in den angese-
henen, einträglichen Dienst eines Fürsten oder als Syndikus einer bedeutenden Stadt 
wie Magdeburg, Lüneburg oder Breslau. Im Winter 1535/36 erhielt der berühmte 
Humanist Christoph Hegendorff den Auftrag zur Lehrstuhlvertretung und konnte 
an der Viadrina Lizentiat und Doktorgrad erlangen. Zeugnisse seines theologischen 
Interesses sind die Predigten seiner Frankfurter Hausandachten, die er nach seinem 
Weggang 1538 veröffentlichte. Am Ende der 1530er Jahre lassen sich fünf Professoren 
der Juristenfakultät nachweisen. Da drei von ihnen bald starben und zwei weggingen, 
waren Neuberufungen fällig.35

Die kleine medizinische Fakultät besaß zu Anfang meist nur zwei Doktoren. Sie 
eröffnete ihre Arbeit mit Eberhard Guttenberger aus Schwäbisch-Hall, der zugleich als 
Stadtphysikus in Frankfurt wirkte und bald zusätzlich eine Anstellung als kurfürst-
licher Leibarzt erhielt. Auch sein Nachfolger Christian Schirach, den wir als Studenten 
an der berühmten medizinischen Universität Montpellier finden, hatte am Hof zu 
dienen. Bis zum Tod 1560 besetzte er die erste medizinische Professur. Die Doktoren 
Gregor Jerschig (Crabat) und Heinrich Eggeling waren nach ihrer Ausbildung an der 
Viadrina nach Italien gezogen, um dort weiterzustudieren. Sie wurden in Bologna 
bzw. Ferrara promoviert und kehrten dann kurz nach 1535 nach Frankfurt zurück.36 

 
Die Universitätsreform Joachims II.
Der junge Kurfürst Joachim II., der 1535 von seinem Vater die Regierung der Kurmark 
übernahm, plante von Anfang an eine Kirchenreform und – damit verbunden – eine 
gründliche Neuorganisation der Universität. Außerdem suchte er in der Reichspolitik 
zu agieren, um die Glaubensspaltung zu überwinden. In den ersten Jahren führte 
er mehrere Gespräche mit Melanchthon.37 Ähnliche Reformen sind zur selben Zeit 
in den nahen Universitäten Greifswald, Rostock und Leipzig erfolgt. Die wichtigste 
Maßnahme lag auf dem wirtschaftlichem Gebiet. Die finanzielle Fundierung der 

34	 Vgl. Schnöring, Wilhelm: Johannes Blankenfeld. Ein Lebensbild aus den Anfängen der Refor-
mation (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte 86), Halle/Saale 1905. – Schuchard, 
Christiane: Johann Blankenfeld († 1527) – eine Karriere zwischen Berlin, Rom und Livland, in: 
Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin, Jg. 2002, S. 27–56.

35	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 169–191.
36	 Vgl. ebd., S. 196–204.
37	 Vgl. Delius, Walter: Melanchthon und die Mark Brandenburg, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, 

Bd. 72, 1961, S. 315–335. – Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 385–416.

Michael Höhle



211

Frankfurter Universität war von Anfang an recht schmal. 823 Gulden sollten durch 
eine jährliche Umlage der geistlichen Stände und der Städte erbracht werden, hinzu 
kamen einige kirchliche Pfründen. Der Kurfürst und Universitätsstifter selbst hielt 
sich mit Zuwendungen aus seiner Kammer sehr zurück. Wenn die jährliche Umlage 
von den einzelnen geistlichen Ständen und den Städten nicht oder nicht vollständig 
einging, musste dies zu erheblichen Problemen bei der Professorenbesoldung und damit 
zum Niedergang der Universität führen. Genau dies ist in Frankfurt – mitverursacht 
durch die reformatorische Bewegung – geschehen.38 Auch der hoch verschuldete 
Joachim II. sah sich nicht in der Lage, aus eigenen Mitteln zur Neufundierung beizu-
tragen, und schlug den Weg der Aneignung und Umwidmung kirchlichen Vermögens 
ein, den vor ihm bereits mehrere lutherische Fürsten gegangen waren und der später 
auch auf der altgläubigen Seite verfolgt wurde. Zunächst wendete Joachim II. – mit 
päpstlicher Genehmigung – die Güter des Kartäuserklosters vor den Toren der Stadt 
der Universität zu. Der durchaus noch lebendige Konvent leistete erbitterten Wider-
stand, der aufgrund der politischen Konstellation zum Scheitern verurteilt war. Die 
Übereignung des Kollegiatstifts St. Nikolai in Stendal 1551/52 hat die Viadrina der 
größten finanziellen Sorgen entheben können.39 Anfang 1540 ordnete der Kurfürst 
eine gründliche Visitation der Universität an. In einem ersten Schritt im Frühjahr 
wurde eine Bestandsaufnahme der Vermögenswerte und -verwaltung sowie des Lehr-
betriebs durchgeführt. Hier nahm der auch persönlich an der Universität interessierte 
Kanzlerbischof Georg von Blumenthal, der selbst an der Viadrina Recht studiert, 
das Rektorenamt bekleidet und den Doktorhut empfangen hatte, noch teil. Bei der 
zweiten Phase im September 1540, die zugleich mit der Kirchenvisitation erfolgte, 
war er dagegen – von Melanchthon als Lebuser Heuchler (Libusanus hypocrita)40 
denunziert – an den Rand gedrängt. Den maßgeblichen Anteil hatte der kurfürstliche 
Vizekanzler Johann Weinleben, der mit Melanchthon in guter Verbindung stand.41 
Damit wurde die Neuorganisation der Viadrina in engem Zusammenhang mit der 
Einführung der ersten behutsamen lutherischen Kirchenordnung durchgeführt. Lehr-
pläne wurden für alle vier Fakultäten aufgestellt und Anordnungen für Disputationen, 
Promotionen und Prüfungen getroffen. Vieles von der alten Verfassung blieb nominell 
bestehen: das Kanzleramt des Lebuser Bischofs, die Vier-Nationengliederung und die 
Einrichtung des Collegium maius, dessen zwölf Kollegiaten nun allerdings heirateten 
und nicht mehr gemeinsam wohnten. Vier von den Visitatoren ernannte Professoren 
sollten als Superintendenten die Reformen überwachen.

War die Besoldung gesichert, konnten neue Professoren berufen werden. Dies betraf 
vor allem die theologische und die juristische Fakultät, weniger die philosophische 
oder Artistenfakultät, auf die wir zunächst schauen. Die erste Neuberufung von außer-

38	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 47–52.
39	 Vgl. ebd., S. 459–472.
40	 Melanchthon an Johann Weinleben, 1. Dezember 1539. Scheible, Heinz (Hg.): Melanchthons 

Briefwechsel. Kritische und kommentierte Gesamtausgabe, Regesten, Bd.  1–8, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1977–1995, hier Bd. 2, Nr. 2321.

41	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 438–446.

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder



212

halb war noch vor der Visitation erfolgt. Melanchthons Schüler und Schwiegersohn, 
der aus der Stadt Brandenburg stammende Poet Georg Sabinus, hatte Wittenberg 
1538 fluchtartig verlassen, als Luther seinen Kollegen Simon Lemnius attackierte; 
vermutlich haben ihn die guten Beziehungen zu Kardinal Albrecht für Frankfurt 
empfohlen. Als Rhetorik-Professor hat Sabinus bis 1544 und erneut von 1555 bis zum 
Tod 1560 einen beachtlichen Schülerkreis gehabt. In der Zwischenzeit wirkte er als 
Gründungsrektor der Universität Königsberg. Aus dem Glaubensstreit versuchte er 
sich herauszuhalten.42 Die beiden anderen neuen Professoren in der Artistenfakultät, 
der Elsässer Theobald Thamer und der aus Preßburg stammende Christoph Preyss 
(Pannonius), verdankten ihren Ruf nach Frankfurt im Jahr 1540 Melanchthon. 
Alle weiteren neun Legenten der Fakultät waren aus der Viadrina hervorgegangen 
und lehrten bereits. Die Visitation bedeutete also keineswegs die inhaltliche und 
personelle Neugestaltung. Zwar stand das Wittenberger Modell bei der Aufstellung 
des Lehrplans im Hintergrund43, die Artistenfakultät besaß jedoch durch Willichs 
Arbeit längst eine Prägung, die dem humanistischen Konzept Melanchthons ent-
sprach. Bald kamen neu ausgebildete Magister hinzu, die für eine Kontinuität der 
Arbeit sorgten: Der Wilmersdorfer Matthäus Host, der als Gräzist lehrte, verfasste 
eine Biographie seines Lehrers Jodocus Willich und mehrere Arbeiten zur Münz-
kunde. Willichs Stiefbruder Gregor Wagner hat sich mit einer Nachdichtung von 
Johann Reuchlins »Scenia progymnasmata« 1547 als früher deutscher Dramatiker 
einen Namen gemacht.44 Dem Frankfurter Bürgermeistersohn Wolfgang Jobst ver-
danken wir mehrere historiographische Arbeiten zur Geschichte der Universitäten, 
vor allem aber der Mark Brandenburg. 1561 gab er die erste historische Beschreibung 
der Stadt Frankfurt heraus.45

Die größten Schwierigkeiten machte die Besetzung der theologischen Fakultät, 
die nun – anders als vorher – ausdrücklich der Pfarrerausbildung dienen sollte. Die 
Dominikaner haben Frankfurt wohl um 1537/38 verlassen; von einer Lehrtätigkeit der 
Franziskaner hören wir in den dreißiger Jahren nichts mehr. Der Vermittlungstheo-
loge Georg Witzel, der sich von den Wittenbergern getrennt hatte und in Anlehnung 
an die Kirchenväter eine mittlere Position zwischen der altgläubig-scholastischen und 
der lutherischen Theologie suchte, konnte sich gegenüber seinen Konkurrenten nicht 
halten.46 1540 kam durch Melanchthons Intervention der schottische Exulant Alex-

42	 Vgl. Toeppen, Max: Die Gründung der Universität zu Königsberg und das Leben ihres ersten Rektors 
Georg Sabinus, Königsberg 1844. – Scheible, Heinz: Georg Sabinus (1508–1560). Ein Poet als 
Gründungsrektor, in: ders.: Melanchthon und die Reformation. Forschungsbeiträge (Veröffent-
lichungen des Instituts für europäische Geschichte Mainz, Beiheft 41), Mainz 1996, S. 533–547.

43	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 446–448, 474–492.
44	 Vgl. ADB, Bd. 40, S. 501f. (J. Bolte). – Grimm, Heinrich: Der Anteil einer Stadt am deutschen 

Theater. Die 425jährige Theatergeschichte der alten Universitäts-und Messestadt Frankfurt an der 
Oder, Frankfurt/O./Berlin/Posen 1942, S. 16–18.

45	 Vgl. Noack/Splett: Bio-Bibliographien (wie Anm. 24), S. 285–293.
46	 Vgl. Höhle, Michael: Ein »vermittlungstheologischer« Entwurf Georg Witzels für die kurmärkische 

Kirchenordnung von 1540, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 101–119.

Michael Höhle



213

ander Alesius nach Frankfurt.47 Hatte sein Wittenberger Förderer auch betont, Alesius 
sei in der Lehre der alten Väter und der Scholastik verwurzelt, zeigen die Frankfurter 
Veröffentlichungen ihn doch als dezidierten Lutheraner, der den Altgläubigen nir-
gendwo entgegenkam. Auch auf dem Wormser und Regensburger Religionsgespräch 
1540/41 lässt sich diese Haltung beobachten und hat für einige Störungen gesorgt. 
An der Viadrina ist Alesius gescheitert, als er 1542 den neuen Ordinarius der Juristen 
Christoph von der Straßen in der Frage der Duldung der Prostitution als »Feind des 
Evangeliums« zu entlarven und zu stürzen suchte.48 Mehrere Jahre war die Frank-
furter Theologische Fakultät nur unzureichend besetzt. Erst 1546 etablierte sich der 
aus dem sächsischen Schneeberg stammende Andreas Musculus als Doktor, hat dann 
aber an der Seite seines Schwagers, des Generalsuperintendenten Johann Agricola, 
für lange andauernde Konflikte mit den Melanchthon-Anhängern gesorgt, die die 
Universität in den fünfziger und sechziger Jahren spalteten.49 

Die juristische Fakultät sollte nach der Visitation von 1540 vier Professuren be-
sitzen. Zunächst wurde – wieder auf Melanchthons Empfehlung hin – der Lizentiat 
Caspar Widderstadt berufen. Mehrere in Italien ausgebildete Juristen folgten. Die 
meisten blieben nur kurze Zeit und zogen die lukrativere Stellung im Dienst eines 
Fürsten oder einer Stadt vor.50 Der Ordinarius Christoph von der Straßen, der sich 
gegen den Theologen Alesius behaupten konnte, wurde von Joachim II. für wichti-
ge Missionen an den Kaiserhof und zu den Reichstagen benötigt. Von der zweiten 
Tagungsperiode des Trienter Konzils berichtete er seinem Herrn im Oktober 1551 
voller Bewunderung für die auf Einigung bedachten Konzilsväter. Wenn Joachim in 
seinem Land Frieden haben wolle, solle er jetzt Agricola und die anderen lutherischen 
Theologen nach Trient schicken, damit sie hier und nicht zu Hause ihre Beschwerden 
vorbrächten und ihre Neuerung verteidigten. Wenn sie aber nicht kämen, »so ist nichts 
gutes bej ijnen, sonder ire gewissen weisen sie, das sie unrecht und in vilen dingen zu 
weit gangen«.51 Zur Reise der brandenburgischen Theologen nach Trient ist es nicht 
gekommen; gerade aber bei den in Italien ausgebildeten Juristen wie Straßen finden 
wir eine Verständigungsbereitschaft über die Konfessionen hinweg. Einen Zuwachs 
an Ansehen bedeutete es, dass der hervorragendste Wittenberger Jurist Hieronymus 
Schurff, Luthers Rechtsbeistand auf dem Wormser Reichstag 1521, infolge des Schmal-

47	 Über ihn Wiedermann, Gotthold: Der Reformator Alexander Alesius als Ausleger der Psalmen, 
Theol. Diss., Erlangen-Nürnberg 1988.

48	 Vgl. Kawerau, Gustav: Alexander Alesius’ Fortgang von der Frankfurter Universität, in: Jahrbuch 
für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 14, 1916, S. 89–100. – Höhle: Universität (wie 
Anm. 2), S. 497–507.

49	 Vgl. Koch, Ernst: Andreas Musculus und die Konfessionalisierung im Luthertum, in: Rublack, 
Hans Christoph (Hg.): Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland. Wissenschaftliches 
Symposion des Vereins für Reformationsgeschichte 1988 (Schriften des Vereins für Reformations-
geschichte 197), Gütersloh 1992, S. 250–270. – Noack/Splett: Bio-Bibliographien (wie Anm. 24), 
S. 391–423. – Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 511–522.

50	 Vgl. ebd., S. 532–546.
51	 Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz Berlin, I. HA Rep. 13 Nr. 2 Fasc. 1, Bl. 50–50v. – 

Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 605–609.

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder



214

kaldischen Krieges 1547 nach Frankfurt kam und bis zum Tod blieb.52 Seine Schüler 
Hieronymus Lindener, Johannes von Borcken und Andreas Zoch bestimmten die 
Arbeit der Fakultät lange Zeit und dienten dem Kurfürsten als Räte.

Die medizinische Fakultät war 1540 bereits gut besetzt. Veränderungen in den 
Lehrbüchern und -methoden werden erkennbar: Jodocus Willich, der zu den Medizinern 
wechselte, versuchte, seinen Hörern den »echten« Hippokrates zu erschließen. Wie 
Melanchthon schätzte er ihm gegenüber die bisher gelesenen Übersetzungen arabischer 
Medizinlehrbücher geringer ein.53 Jedes Jahr sollte nun eine Anatomie, die öffentliche 
Sektion eines menschlichen Leichnams, stattfinden. Als erster nahm sie Heinrich 
Eggeling, der über die griechischen Schriften Galens las, im Winter 1542/43 – von 
seinen in Italien erworbenen Kenntnissen her – vor. Wenig später ging er aber von 
Frankfurt weg; er folgte dem Dominikaner Mensing, der inzwischen Weihbischof in 
Halberstadt war, und übernahm dort das Amt des Stadtphysikus und ein Kanonikat 
am Dom.54 Wir können nur vermuten, dass Eggeling den allmählichen Bekenntnis-
wechsel nicht mitvollziehen wollte. 

Von weitreichender Bedeutung erwies sich, dass Kurfürst Joachim II. in einem 
durch den Druck verbreiteten Edikt vom 23.  Januar 1541 die Universitätsreform 
bekanntgab und zugleich allen Studenten, die Benefizien zu Studienzwecken vom 
Rat ihrer Heimatstadt erhalten hatten, befahl, an der Frankfurter Universität und 
nicht anderswo zu studieren. Pfarrer, Prediger, Schulmeister oder Schreiber sollten 
zuerst von der Viadrina her berufen werden.55 Eine ähnliche Verfügung befand 
sich bereits im Privilegienbrief der Markgrafen von 1506.56 Die Situation hatte sich 
jedoch grundlegend gewandelt, als die Visitatoren Joachims II. über das Kirchengut 
verfügten und den größten Teil der gestifteten Benefizien für den gemeinen Kasten 
beschlagnahmten. Nur wenige Pfründen wurden zum Unterhalt von Studenten be-
lassen. Ein kurfürstlicher Befehl, dass allein Frankfurter Studierende die Zuwendung 
erhalten sollten, ließ sich jetzt bei energischer Kontrolle verwirklichen. Auch die vor-
rangige Berufung von Frankfurter Studenten zum Pfarr- und Predigtamt wurde mit 
dem Ausbau der durch die kurfürstliche Behörde gelenkten Landeskirche möglich. 
Auf diese Weise ist die Viadrina die lutherische Landesuniversität Brandenburgs ge-
worden, die sich allerdings ihre Offenheit für auswärtige Hörer, die meist aus dem 
Osten kamen, bewahrt hat. 

Als der Kurfürst Schüler Luthers und Melanchthons ins Land ließ und sie als Theo-
logen an die Universität rief, hatte er sich faktisch auf die Anhänger der »Confessio 
Augustana« festgelegt, die dann das Kirchen- und Bildungswesen der Mark gestal-
teten. Gab es Alternativen zum Bekenntniswechsel? Die »via media«, die Joachim II. 
in seinen Anfangsjahren in kirchenpolitischer und kirchenreformerischer Hinsicht 

52	 Vgl. Schaich-Klose, Wiebke: D. Hieronymus Schürpf. Der Wittenberger Reformationsjurist aus 
St. Gallen 1481–1554, Trogen 1967.

53	 Vgl. Höhle: Universität (wie Anm. 2), S. 546–552. 
54	 Vgl. ebd., S. 204.
55	 Vgl. ebd., S. 453–456.
56	 CDB 1.23, S. 326.

Michael Höhle



215

anstrebte, erwies sich auf die Dauer als unmöglich. In der Frankfurter Universität 
wäre sie mit der Person Georg Witzels verknüpft gewesen, der sich gegenüber seinen 
lutherischen Widersachern nicht durchsetzen konnte. Die dominikanischen Gegner 
der Reformation, die sein Vater mit Mensing und Rauch nach Frankfurt geholt hatte, 
wollte Joachim II. anscheinend nicht. Neue Kräfte auf der katholischen Seite wie die 
Jesuiten fehlten um 1539/40 an den deutschen Universitäten noch durchweg. Als sie 
in den fünfziger Jahren allmählich wirksam wurden, war die Entwicklung Frankfurts 
zur lutherischen Landesuniversität bereits abgeschlossen und die Entfremdung der 
Konfessionen voneinander gravierend. 

Kontinuität und Bekenntniswechsel an der Universität Frankfurt/Oder



216

Elisabeth von Sachsen und die Einführung 
der Reformation in Rochlitz 1537
Jens Klingner

Anfang des 16. Jahrhunderts sorgte die Reformation für umfassende Veränderungen. 
Die von ihr ausgehenden Impulse betrafen nahezu alle Bereiche von Gesellschaft 
und Kultur. In der Folge führte die Verbindung von Glaubensfragen mit aktuellen 
politischen Themen zu einer religiösen Spaltung im Reich. Die beiden wettinischen 
Landesteile verfolgten im Umgang mit der neuen Lehre unterschiedliche Wege. Im 
ernestinischen Sachsen ordneten die Kurfürsten Johann (der Beständige) (1468–1532) 
und Johann Friedrich (der Großmütige) (1503–54) die kirchlichen Verhältnisse in 
ihrem Gebiet neu und institutionalisierten eine evangelische Kirche. Dagegen lehnte 
Herzog Georg (der Bärtige) (1471–1539) als entschiedener Luthergegner im albertini-
schen Sachsen diese Änderungen ab und versucht mit eigenen Reformen das römische 
Kirchenwesen zu modernisieren. Die Entscheidung zwischen altem Glauben und der 
lutherischen Lehre war eng an die eigene Überzeugung des Landesherrn geknüpft. In 
dieser Umbruchphase boten sich auch fürstlichen Frauen neue Handlungsspielräume. 
Waren sie bereits zuvor teilweise an der Ausübung von Herrschaft als Angehörige ihres 
Standes in unterschiedlichen Formen wie zum Beispiel als Vormundschaftsregentinnen 
oder auf ihren Witwensitzen beteiligt gewesen, konnten sie nun in unterschiedlicher 
Weise prägenden Einfluss auf die Neugestaltung ihres Herrschaftsbereiches nehmen.

Herzogin Elisabeth von Sachsen (1502–57), geborene Landgräfin von Hessen und 
später als Herzogin von Rochlitz bekannt gewordene Fürstin, gehört zweifelsohne 
zu den wichtigsten Protagonistinnen des Reformationszeitalters.1 Unmittelbar nach 
dem Tod ihres Gemahls, Herzog Johanns (des Jüngeren) von Sachsen (1498–1537), 
bezog sie am 24. März 1537 ihren Rochlitzer Witwensitz und reformierte noch im 
selben Jahr – gegen den Willen ihres Schwiegervaters Herzog Georg – als Regentin 
einer kleinen Herrschaft im albertinischen Sachsen ihr Wittum. Die Einführung der 
Reformation erfolgte in mehreren Schritten und unter dem Eindruck der Freiberger 
Reformation, die im Mai 1537 durch Herzog Heinrich (den Frommen) (1473–1541) 
vollzogen wurde.2 Als Zäsur für die Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse in 

1	 Vgl. Wartenberg, Günther: Herzogin Elisabeth von Sachsen als reformatorische Fürstin, in: 
Schattkowsky, Martina (Hg.): Witwenschaft in der Frühen Neuzeit. Fürstliche und adlige Witwen 
zwischen Fremd- und Selbstbestimmung (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 6), 
Leipzig 2003, S. 191–201, hier S. 192.

2	 Vgl. Wartenberg, Günther: Die Einwirkungen Luthers auf die reformatorische Bewegung im Frei-
berger Gebiet und auf die Herausbildung des evangelischen Kirchenwesens unter Herzog Heinrich 
von Sachsen, in: Herbergen der Christenheit, Bd. 13, 1981/82, S. 93–117, wieder abgedruckt in 
Flöter, Jonas; Hein, Markus (Hg.): Wittenberger Reformation und territoriale Politik. Ausgewählte 
Aufsätze von Günther Wartenberg (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 11), Leipzig 

Jens Klingner



217

Elisabeths Herrschaftsbereich wird das Mandat über die Priesterehe und den Abend-
mahlsempfang an den Rat Mittweida vom 2. Dezember 1537 angesehen.3 Hierin 
erlaubte sie Priestern, in den Stand der Ehe zu treten. Zudem überließ sie die Ent-
scheidung über die Form der Austeilung des Sakraments den Empfängern, und es 
durften nur Priester im Wittum bleiben, die auch das evangelische Sakrament zu 
reichen bereit waren. Damit nahm sie ihre obrigkeitliche Verantwortung gegenüber 
den Einwohnern ihres Wittums wahr und schenkte ihren Untertanen die Glaubens- 
und Gewissensfreiheit.4 Im restlichen albertinischen Sachsen – mit der erwähnten 
Ausnahme Freibergs – erfolgte die Einführung der Reformation erst nach dem Ab-
leben Herzog Georgs 1539 durch dessen Bruder Herzog Heinrich.5

Die reformatorische Umgestaltung des Rochlitzer Wittums ist ein wesentlicher 
Meilenstein in Elisabeths Leben. Das Mittweidaer Mandat gehört zu den ganz beson-
deren Stücken ihrer umfangreichen Korrespondenz, die heute etwa 2000 überlieferte 
Briefe umfasst und aktuell am Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde in 
Dresden aufgearbeitet wird.6 Im folgenden Beitrag soll erörtert werden, unter welchen 

2003, S. 121–146. – Ders.: Landesherrschaft und Reformation. Herzog Moritz von Sachsen und 
albertinische Kirchenpolitik bis 1546 (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 55), 
Gütersloh 1988, S. 53ff. – Seidemann, Johann Karl: Dr. Jacob Schenk, der vermeintliche Antinomer, 
Freibergs Reformator etc., Leipzig 1875.

3	 Stadtarchiv Mittweida, V. I. Nr. 8, Acta. Die Lutherische Reformation und was dem anhängig betr. 
vgl. Jadatz, Heiko; Winter, Christian (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs 
von Sachsen, Bd. 4: 1535–1539, Köln/Weimar/Wien 2012, Nr. 3280. – Gedruckt in: Werl, Elisabeth: 
Aus der Reformationsgeschichte der Stadt Mittweida, in: Lau, Franz (Hg.): Das Hochstift Meißen 
(Herbergen der Christenheit, Sonderband), Berlin 1973, S. 223–240, hier S. 228f. – Pfau, William 
Clemens: Die Schützengesellschaft zu Waldheim und ihre Schwestergilden im Rochlitzer Amt zur 
Reformationszeit, Waldheim 1917, S. 10. – Kretzschmar, Adolph Christian: Nachrichten aus der 
alten und neuen Zeit, welche die Stadt Mittweyda betreffen, Bd. 1, Mittweida 1839, S. 80–83.

4	 Vgl. Klingner, Jens; Kuschel, Franziska: Herrschaftliches Handeln zur Zeit der Reformation. 
Elisabeth von Rochlitz und Elisabeth von Calenberg-Göttingen, in: Schellenberger, Simona; 
Thieme, André; Welich, Dirk (Hg.): eine STARKE FRAUENgeschichte. 500 Jahre Reformation. 
Begleitband zur Sonderausstellung, 1. Mai bis 31. Oktober 2014 Schloss Rochlitz, Beucha/Mark-
kleeberg 2014, S. 91–97, hier S. 91f.

5	 Vgl. Wartenberg: Landesherrschaft und Reformation (wie Anm. 2), S. 94–102.
6	 Die Konzeption des Projektes am ISGV sieht vor, den Fokus zunächst auf Elisabeths Zeit am 

Dresdner Hof von 1517 bis 1537 zu richten und diese vollständig zu edieren. Dieser Quellenbestand 
umfasst etwa 450 Briefe und Dokumente, der in drei Bänden publiziert werden soll. Der erste 
Band der Elisabethkorrespondenz des Zeitraums 1505 bis 1532 wurde 2010 durch André Thieme 
veröffentlicht; der zweite Band mit den Jahren 1533 und 1534 erschien 2016. Aktuell konzentriert 
sich das Projekt auf die letzte Phase Elisabeths am Dresdner Hof. Die Übernahme des Wittums 
durch die Herzogin wird die Zäsur des dritten Bandes setzen. Zum Projekt vgl. Klingner, Jens: 
dan so vel ich er farre, so vel schrib ich dir – Die Edition der Korrespondenz Herzogin Elisabeths 
von Sachsen, in: Schattkowsky, Martina (Hg.): Frauen und Reformation. Handlungsfelder – 
Rollenmuster – Engagement (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 55), Leipzig 
2016, S. 55–86. – Ab 1532 liegt eine verhältnismäßig dichte Überlieferung vor. Die Gründe liegen 
in der Krise um die Ehebruchsvorwürfe und das lutherische Bekenntnis der Herzogin, das eine 
hohe politische Dimension besaß. Die Korrespondenz Elisabeths in dieser Zeit galt deshalb un-
abhängig von ihrem konkreten Inhalt per se als politisches Schriftgut und wurde entsprechend 
sorgsam archiviert. Vgl. zum Überlieferungsbestand und den -chancen der Elisabethkorrespondenz 
Thieme, André (Hg.): Die Korrespondenz der Herzogin Elisabeth von Sachsen, Bd. 1: Die Jahre 

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



218

Rahmenbedingungen Herzogin Elisabeth die Reformation in ihr Herrschaftsgebiet 
einführte und welcher Maßnahmen und Mittel sie sich bediente. Dabei ist insbe-
sondere zu prüfen, ob bereits reformatorische Strömungen vorhanden waren. Daran 
anschließend ist der Frage nachzugehen, wie es ihr gelang, die religiöse Änderung 
gegen den Widerstand Herzog Georgs und der für die Herrschaft zuständigen Bischöfe 
durchzusetzen und zu behaupten. Zunächst gilt es allerdings anhand ihrer Biografie, 
ihre dynastische Verflechtung und ihre religiöse Haltung näher zu betrachten. Ihre 
Biographie soll an dieser Stelle nur skizziert werden und sich insbesondere auf die 
Zeit vor 1537 konzentrieren.7

Lebensbild Herzogin Elisabeths von Sachsen
Im Wesentlichen lässt sich Elisabeths Lebenslauf in vier Phasen einteilen und ist 
mit Dresden, Rochlitz und Schmalkalden an drei feste Orte gebunden: Erstens die 
Kindheit und Jugend in Hessen bis 1517; zweitens die Jahre als Gemahlin Herzog 
Johanns am Dresdner Hof bis 1537; drittens die Zeit der Witwenherrschaft in Roch-
litz bis 1547; viertens die Jahre nach der Flucht aus Sachsen in Schmalkalden bis zu 
ihrem Tod 1557.8

Herzogin Elisabeth wurde am 4. März 1502 in Marburg geboren. Im Alter von 
drei Jahren vereinbarten ihr Vater Landgraf Wilhelm II. (der Mittlere) von Hessen 
(1469–1509) und Herzog Georg die Ehe mit Herzog Johann, dem ältesten Sohn 
Georgs. In der sogenannten Eheberedung wurde bereits neben den rechtsverbind-
lich getroffenen Regelungen zur Hochzeit die Witwenausstattung der Herzogin 
festgelegt. Vor allem die Beschreibung des Rochlitzer Witwensitzes als Einheit 

1505 bis 1532 (Quellen und Materialien zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 3.1), Leipzig 
2010, S. XXVII–XXXII.

7	 Weiterführende Literatur: Klingner, Jens (Hg.): Die Korrespondenz der Herzogin Elisabeth von 
Sachsen, Bd. 2: Die Jahre 1533 und 1534 (Quellen und Materialien zur sächsischen Geschichte 
und Volkskunde 3.2), Leipzig 2016, S. IX–XXIII. – Ders.: Elisabeth von Sachsen (1502–1557), in: 
Richter, Susann; Kohnle, Armin (Hg.): Herrschaft und Glaubenswechsel. Die Fürstenreforma-
tion im Reich und in Europa in 28 Biographien (Heidelberger Abhandlungen zur Mittleren und 
Neueren Geschichte 24), Heidelberg 2016, S. 251–263. – Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), 
S. XIV–XXVII. – Ders.: Glaube und Ohnmacht? Herzogin Elisabeth von Rochlitz am Dresdner 
Hof, in: Bünz, Enno; Rhein, Stefan; Wartenberg, Günther (Hg.): Glaube und Macht. Theologie, 
Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in 
Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 149–174. – Werl, Elisabeth: Herzogin Elisabeth von Sachsen 
(1502–1557) als Schwester Landgraf Philipps des Gr. von Hessen, in: Hessisches Jahrbuch für 
Landesgeschichte, Bd. 7, 1957, S. 199–229. – Dies.: Elisabeth. Herzogin von Sachsen, in: Säch-
sische Lebensbilder, Bd. 2, Leipzig 1938, S. 48–69. – Dies.: Elisabeth, Herzogin zu Sachsen, die 
Schwester Landgraf Philipps von Hessen. Eine deutsche evangelische Frau der Reformationszeit, 
Bd. 1: Jugend in Hessen und Ehezeit am sächsischen Hofe zu Dresden, Diss. Leipzig/Weida 1937.

8	 Vgl. Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XVf. – Elisabeth Werl nimmt die Einteilung anders 
vor: Erstens das Anfangsstadium bis zum 24. Lebensjahr; zweitens eine Entwicklungsphase bis 
etwa zum 30. Lebensjahr; drittens die »Entwicklungszeit der höchsten Tatkraft« von 1533 bis 1547; 
viertens ihre Zeit in Schmalkalden und die zunehmenden Erkrankungen; fünftens die unmittelbare 
Phase vor dem Tod 1557. Anhand dieser fünf Lebensabschnitte versuchte Werl, tiefere charakter-
liche Eigenschaften und persönliche Entwicklungen abzuleiten. Vgl. Werl: Elisabeth, Herzogin 
zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 43ff.

Jens Klingner



219

war Grundlage für ihr weitgehend eigenständiges herrschaftliches Handeln im 
späteren Wittum.9

Ein weiteres bedeutsames Ereignis ihrer Kindheit stellt der Tod ihres Vaters 
Landgraf Wilhelms II. im Jahre 1509 dar. An seinem Sterbebett verpflichtete sich 
Elisabeth gemeinsam mit ihrem Bruder Landgraf Philipp von Hessen (1504–67) zu 
familiärem Zusammenhalt. Im späteren Leben bestimmte diese Vereinbarung nicht 
nur das Handeln der Herzogin, sondern auch das ihres Bruders. In der Korrespon-
denz tritt dieser Topos mehrfach zum Vorschein.10 Nach dem Ableben des Vaters 
wuchsen die beiden Geschwister zunächst getrennt auf: Philipp in der Obhut einer 
ständischen Vormundschaftsregierung in Marburg und seine Schwester am Hof der 
Mutter Anna von Mecklenburg (1485–1525) in Rotenburg. Elisabeth stand in den 
folgenden Jahren im Einfluss der Auseinandersetzungen zwischen der verwitweten 
Landgräfin und den hessischen Regenten. Erst als Landgräfin Anna 1514 selbst die 
Regentschaft für ihren Sohn übernehmen konnte, kehrte auch Elisabeth nach Mar-
burg zu ihrem Bruder zurück.

Im Jahr 1515 fand ihre Eheschließung mit Herzog Johann von Sachsen statt. Durch 
ihre hessische Herkunft und ihre Einheirat in den albertinischen Familienzweig der 
Wettiner erhielt Elisabeth eine außergewöhnliche Stellung in der familiär-dynastische 
Konstellation. Aufgrund ihrer vielfältigen Verwandtschaften vor allem zwischen 
den Häusern Hessen und Sachsen, die durch eine Erbverbrüderung eng verbunden 
waren, saß sie in der Mitte eines familiären Geflechts der wichtigsten fürstlichen 
Reformationsprotagonisten.11 (Abb. 1)

Erstens: Ihr zwei Jahre jüngerer Bruder Philipp, Landgraf von Hessen, führte in 
Hessen die Reformation ein, gehörte zu den wichtigsten Führern des Schmalkaldi-
schen Bundes und zählte zu den bedeutendsten Reformationsfürsten des Reiches. 
Außerdem war er zeitlebens ihr engster Vertrauter. Zweitens: Durch ihre Ehe mit 
Herzog Johann von Sachsen vermählte sie sich mit dem designierten Nachfolger und 
Erben des sächsisch-albertinischen Herzog Georg. Ihr Schwiegervater war zugleich 
einer der mächtigsten und entschiedensten antilutherischen Fürsten. Drittens: Über 
die Schwestern ihrer Mutter Anna waren der kursächsische Kurfürst Johann sowie 
der zunächst herrschaftlich nachgeordnete sächsisch-albertinische Herzog Heinrich 
ihre Onkel. Beide sind ebenfalls entscheidende Träger der lutherischen Fürstenre-
formation gewesen. Viertens: Cousins und teilweise enge Vertraute Elisabeths waren 
der ernestinische Kurfürst Johann Friedrich von Sachsen sowie der albertinische 
Herzog/Kurfürst Moritz von Sachsen (1521–53), beides entscheidende Protagonisten 
der zweiten Generation von Reformationsfürsten im Reich.12

9	 Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), Nr. 1.
10	 Beispielsweise in Klingner: Korrespondenz (wie Anm. 7), Nr. 124 (Herzogin Elisabeth an Landgraf 

Philipp, 4./6. Dezember 1533): »Ich befentte, das dut heltes, was du deinen und meinen her vatter 
hast zu gesaget in deiner keytthett.« – Vgl. Werl: Elisabeth, Herzogin zu Sachsen (wie Anm. 7), 
S. 49.

11	 Vgl. Thieme: Glaube und Ohnmacht (wie Anm. 7), S. 152ff.
12	 Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XV.

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



220

Elisabeth lebte gemeinsam mit ihrem Gemahl nach dem Beilager 1516 ein halbes 
Jahr in Hessen, bis Johann von seinem Vater nach Dresden zurückbefohlen wurde. 
Elisabeths Heimfahrt erfolgte erst im Herbst 1517. Nach einer kurzen Rückkehr nach 
Hessen lebte sie ab 1519 dauerhaft am Hofe Herzog Georgs. Ihre Dresdner Jahre 
sind von einer zunehmenden Konfrontation zwischen ihr und ihrem Schwiegervater 
gekennzeichnet. Diese fortwährenden Spannungen verschärften sich spätestens im 
Jahr 152613 durch ihre Zuwendung zur lutherischen Lehre. Im November des Jahres 
berichtete sie Johann Friedrich, Herzog Georg habe erfahren, dass sie das Sakrament in 
beiderlei Gestalt nehmen wolle. Elisabeth habe ihm daraufhin erklärt, dass sie es lieber 
in der evangelischen Gestalt hätte – weil Gott das so gewollt habe.14 Im April 1527 

13	 Werl vermutet, dass Herzogin Elisabeth sich bereits 1524 der lutherischen Lehre zuwendete. War-
tenberg verweist dagegen auf das Jahr 1525, als Alexius Chrosner als Prediger am Dresdner Hof 
angestellt wurde. Vgl. Werl: Elisabeth, Herzogin zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 74. – Wartenberg: 
Herzogin Elisabeth (wie Anm. 1), S. 195.

14	 Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), Nr. 111 (Herzogin Elisabeth an Herzog Johann Friedrich, 
30. November 1526): »Auch geb ych e(uer) l(ieben) zu erkeint, das der her vatter zu mein hern gesag 
hott, wei ym for kumb, wey ych wilt zu dem sackratment gein in beytter gestalt […]. Ych sag, es wor 
nich war, das ych von sackramentt so gesag hett, aber das wor ich an locken, Martteins meinung 

Anna 
1485–1525 

Kf. Moritz 
1521–1553 

Kf. Johann Friedrich 
1503–1554 


Sybille v. Kleve 

1512–1554 

Sophie 
1481–1503 

Elisabeth 
1502–1557 

Lgf. Philipp 
1504–1564 

Kf. August 
1526–1586  


Anna v. 

Dänemark 
1532–1585 

Agnes 
1527–1555 

Hz. Johann 
1498–1537 

Christine 
1505–1549 

Hz. Heinrich 
1473–1541 

Hz. Johann 
1468–1532 

Lgf. Wilhelm II. 
1469–1509   1487–1561 KatharinaHz. Georg 

1471–1539 


Barbara v. Polen 

1478–1534 







Lgf. Wilhelm 

Lgf. Ludwig d. Ä. 

Lgf. Philipp d. J. 

Lgf. Georg 

Wettiner (Ernestiner) Wettiner (Albertiner) Hessen (Brabant) Mecklenburg 

Hz. Albrecht v. SACHSEN 
1443–1500 

Hz. Magnus II. v. MECKLENBURG
1441–1503 

Lgf. Ludwig II. v. HESSEN 
1438–1471 

Kf. Ernst v. SACHSEN 
1441–1486 

1  Genealogische Übersicht (reduziert): Der sächsisch-hessische Familienverband um Herzogin 
Elisabeth von Sachsen und Landgraf Philipp von Hessen (bearb. von A. Thieme)

Jens Klingner



221

schrieb sie ihrem Bruder, dass sie die »Sache« an Herzog Johann herangetragen habe. 
Sie habe zwar keine Antwort bekommen, aber der junge Herzog sei der lutherischen 
Sache nicht abgeneigt – wenn nur die Beleidigungen Luthers gegenüber seinem Vater 
sowie der Missbrauch der Sakramente durch die evangelische Seite nicht wären.15 

An diesen beiden Beispielen wird bereits deutlich, dass beide – sowohl Johann 
Friedrich als auch Philipp – die zentralen Vertrauenspartner in dieser für Elisabeth 
wichtigen Frage waren. Nun lässt sich aufgrund der fehlenden Gegenüberlieferung 
an Briefen nicht ermessen, wie groß die Einwirkung beider auf die Herzogin in dieser 
Angelegenheit war. Kennzeichnend für das intensive Verhältnis zwischen Elisabeth, 
ihrem Bruder sowie ihrem Cousin war allerdings die besondere Rolle in der Herr-
schaftsnachfolge: Als lutherische Gemahlin des künftigen sächsisch-albertinischen 
Herzogs am Hof des altgläubigen Herzog Georg nahm sie eine wichtige strategische 
Funktion ein. Sie war der zentrale Baustein, um das albertinische Sachsen nach dem 
jederzeit erwarteten Ableben des alten Herzogs durch ihren Ehemann zu reformie-
ren. Philipp und Johann Friedrich nutzten die Herzogin, um auf den jungen Johann 
Einfluss auszuüben.16 Die Kommunikation zwischen Elisabeth und ihren Vertrauten 
erfolgte fast ausschließlich über den Briefwechsel. Herzog Georg verstand es, die 
Reisebemühungen der Herzogin zu ihrem Bruder ins Leere laufen zu lassen. Ein Be-
such in Hessen oder auch nur ein besuchsweises Treffen mit ihrem Bruder in Sachsen 
gelang in ihrer Zeit am Dresdner Hof sehr selten. Wenigstens im Februar 1529 lässt 
sich Philipp anlässlich der Fastnachtfeierlichkeiten in Dresden nachweisen.17 Ähnlich 
verhielt es sich mit Kurfürst Johann Friedrich. Elisabeths Bitten und Bemühen um 
ein persönliches Gespräch mit ihm klingen in den Schlussformeln und Nachträgen 
der Briefe der Jahre ab 1533 immer wieder an. Allerdings war an eine Zusammen-
kunft aufgrund der kirchenpolitischen Streitigkeiten zwischen Herzog Georg und 
dem Kurfürsten nicht zu denken. Mit dem Grimmaer Ausgleich im November 1533 
zwischen den beiden Wettinern hatten sich zwar die politischen Voraussetzungen 
dafür gebessert, jedoch lässt sich keine Reise Elisabeths nach Weimar nachweisen. 
So waren eine intime mündliche Kommunikation und ein privater Austausch zu 
religiösen Themen in der Phase nach 1526 zwischen ihnen kaum möglich.18

Die besondere dynastische Konstellation barg ein großes Konfliktpotential. Am 
katholischen Dresdner Hof bekam ihre religiöse Auseinandersetzung mit dem Schwie-
gervater eine ganz eigene Dynamik. Herzog Georg versuchte seine Schwiegertochter 
durch ihren Gemahl Herzog Johann zu beeinflussen und sie zu einer Abkehr von 
der lutherischen Lehre zu bewegen. In diesem Konflikt behauptete die Herzogin 

geveilt mir ser wolt, […] auch worst wor, wan mans mir beytterleig geb, wolt ych so nem, dan Got 
hest so ausz gesast.«

15	 Ebd., Nr. 116 (Herzogin Elisabeth an Landgraf Philipp, 10. April 1527).
16	 Ebd.: »Wan es auch dei weige er reichgett, das her in das regement kemb, wort es wolt gutt werden, 

[…] dan her weist wolt, das mein her nich und gern hortt, dei Mertteinse sach geveilt im nich so 
gar obelt.«

17	 Vgl. Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XXV.
18	 Vgl. Klingner: Korrespondenz (wie Anm. 7), S. XVI.

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



222

ihre Gesinnung. Das Bekenntnis blieb gleichwohl ein privates bzw. persönliches 
Zeugnis. Jedoch galt es am Hof dann doch zunehmend als offenes Geheimnis, aber 
das Bekenntnis wurde nicht öffentlich inszeniert.19 Erst 1533 rückte der Streit in 
eine breitere Öffentlichkeit, als Elisabeth Beichte und Abendmahl verweigerte. Im 
Zentrum stand die Gewissensfrage zum Abendmahl. Die Herzogin schilderte An-
strengungen Herzog Georgs, sie durch ihren Gemahl zum Ablegen der Beichte zu 
bringen. Dieses Ersuchen lehnte sie mit der Begründung ab, sie könne unter Zwang 
das Sakrament in einer Gestalt nicht nehmen.20 Offenbar wird hier und in den sich 
anschließenden Verhandlungen, dass Herzog Johann unter dem Regiment seines 
Vaters stand und sich Elisabeth aus diesem Grund seine Autorität anzweifelte, so-
lange das Paar im Einflussbereich ihres Schwiegervaters stand. Deshalb versuchte 
sie, sich gemeinsam mit ihrem Ehemann eine Residenz fernab von Dresden zu be-
schaffen. Beim Schwiegervater stieß dieses Ansinnen auf erheblichen Widerstand. 
Sie diskutierte theologisch und verwies in diesem Zusammenhang auf die Aussagen 
des ersten und zweiten Buchs Mose, wonach zwar die Frau ihrem Mann gehorsam 
sei21, dass aber der Mann auch Vater und Mutter verlassen solle22, und stellte damit 
die Anerkennung Herzog Johanns als Autorität und den Umzug in eine eigene 
Residenz in direkten Zusammenhang. Im weiteren Verlauf ersuchte Elisabeth den 
Kurfürsten und ihren Bruder um Rat, denn sie befürchtete, Herzog Georg werde sie 
zum katholischen Bekenntnis zwingen.23 Tatsächlich erhöhte der Herzog den Druck, 
indem er die Herausgabe ihrer lutherischen Bücher forderte24 und sie sowohl durch 
den Pfarrer25 sowie erneut durch ihren Gemahl ermahnen ließ.26 Johann Friedrich 
und Philipp rieten ihr, das Abendmahl vorerst auszusetzen und die Situation nicht 
weiter eskalieren zu lassen.27 Wie stark sich die Herzogin in diesen Momenten am 
Dresdner Hof einer Gefahr für Leib und Leben ausgesetzt sah, zeigen Warnungen vor 
einer möglichen Vergiftung und ihre Schilderung der Behauptung Herzog Georgs, 
er habe den »Feind im Hause«.28 

Der Konflikt mit ihrem Schwiegervater hatte im Herbst 1532 erheblich an Schärfe 
gewonnen, als Elisabeth von zwei albertinischen Räten mit Vorwürfen des Ehebruchs 
konfrontiert wurde. Sicher nicht zufällig fallen diese Anschuldigungen in eben jenen 

19	 Ebd., Nr. 54: »Dey sach yst auch nicht hemlich, es west yeder man.« – Vgl. Thieme: Glaube und 
Ohnmacht (wie Anm. 7), S. 156f.

20	 Klingner: Korrespondenz (wie Anm. 7), Nr. 47 (Herzogin Elisabeth an Kurfürst Johann Fried-
rich, 25. März 1533): »M(ein) h(erz) a(ller) l(iebster) o(heim) u(nd) b(ruder), ich gebe e(uer) l(ieben) 
fruntlych tzu erkeyn, das ich gantz bedach bin, das sackrament nich tzu nemen, man geb mir es 
dan in beyder gestal, […] dan mir yst in meyn gewissen also, das ich nich kant sellych wertten wo 
ich dey menschsen serer forcht dan Got und wil es wagen, wast sey wollen anfan.«

21	 2. Mose 20,12.
22	 1. Mose 2,24.
23	 Klingner: Korrespondenz (wie Anm. 7), Nr. 46f.
24	 Ebd., Nr. 50.
25	 Ebd., Nr. 53.
26	 Ebd., Nr. 54.
27	 Ebd., Nr. 51, 55.
28	 Ebd., Nr. 58, 61.

Jens Klingner



223

Zeitraum, in dem die Herzogin Beichte und Abendmahl in einer Gestalt ablehnte. 
Diese Anklage führte zu einer langanhaltenden diplomatischen Auseinandersetzung 
zwischen Landgraf Philipp und Kurfürst Johann Friedrich auf der einen sowie Herzog 
Georg und Herzog Johann auf der anderen Seite. Auch andere Verwandte wurden in 
den Konflikt mit einbezogen. Die sogenannte causa Elisabeth führte dazu, dass sich 
in dieser Phase die schriftliche Kommunikation der Herzogin nahezu ausschließlich 
auf ihren Bruder und Kurfürst Johann Friedrich beschränkte. In dieser Zeit etablierte 
sich eine Kommunikationsachse zwischen Elisabeth – Johann Friedrich – Philipp.29 
Mit Hilfe ihrer beiden Vertrauten schaffte sie es, ihr evangelisches Bekenntnis am 
katholischen Hof Herzog Georgs zu behaupten. Außerdem stärkten die langwierigen 
Kontroversen in Dresden ihr politisches und religiöses Selbstbewusstsein. Erst nach 
dem plötzlichen Ableben von Georgs Tochter Markgräfin Magdalena von Branden-
burg (1507–34) sowie dem Tod seiner Gemahlin, Herzogin Barbara (1478–1534), 
kam es zu einem Ausgleich zwischen Elisabeth und ihrem Schwiegervater. In der 
Frage des Abendmahls wurde ebenfalls eine Lösung gefunden. Vermutlich hatte ihr 
Gemahl über einen Pfarrer ermöglicht, im Geheimen das Sakrament in beiderlei 
Gestalt zu erhalten.30

Im Januar 1537 starb überraschend Herzog Johann, und die erst 35-jährige Witwe 
trat in der Folge die Rochlitzer Wittumsherrschaft an. Mit dem Verlassen des höfischen 
Umfelds der landesherrlichen Residenz eröffneten sich für sie als fürstliche Witwe neue 
Handlungsfelder und Gestaltungsmöglichkeiten. Ihr Wittum verstand sie nicht nur als 
Versorgungsresidenz, sondern als ihren eigenen Herrschaftsbereich. In diesem enga-
gierte sie sich in den folgenden zehn Jahren und führte ihre Amtsgeschäfte erfolgreich. 

Reformatorische Strömungen im Rochlitzer Herrschaftsgebiet
Zum Rochlitzer Territorium gehörten neben dem namensgebenden Schloss die Städte 
Rochlitz, Mittweida und Geithain sowie 74 Dörfer. Die Herzogin erhielt zusätzlich die 
Herrschaft Kriebstein mit Waldheim und Hartha. Ihr Wittum lag im albertinischen 
Sachsen unmittelbar an der Grenze zum reformierten ernestinischen Kurfürstentum. 
Die kirchlichen Verhältnisse im Wittum waren nicht einheitlich geordnet. Ein Teil 
der Parochien gehörte zum Bistum Meißen (darunter Mittweida), der andere zum 
Bistum Merseburg (darunter Rochlitz).31 Allerdings hatten die beiden Bistümer ihr 
Archidiakonat dem Augustiner-Chorherrenstift Zschillen übertragen. Damit war der 
Propst des Stifts für die geistliche Fürsorge in der gesamten Herrschaft verantwortlich.32

29	 Zur Rolle der Herzogin in diesem »Beziehungsdreieck« und dem Blickwinkel, welchen die Elisa-
bethkorrespondenz vermittelt, vgl. Thieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XXIIIf. – Thieme: 
Glaube und Ohnmacht (wie Anm. 7), S. 162.

30	 Klingner: Korrespondenz (wie Anm. 7), S. IX–XV.
31	 Vgl. Planitz, Gerhard: Zur Einführung der Reformation in den Ämtern Rochlitz und Kriebstein 

(Beiträge zur Kirchengeschichte 17), Leipzig 1904, S. 24–163, hier S. 27–45. 
32	 Vgl. Thieme, André: Burg, Herrschaft und Amt Rochlitz im Mittelalter. Historische Entwicklung 

und herrschaftliche Strukturen einer spätmittelalterlich-frühneuzeitlichen wettinischen Nebenresidenz 
(Witwensitz), in: Schattkowsky, Martina (Hg.): Witwenschaft in der Frühen Neuzeit. Fürstliche 

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



224

Im Jahr 1519 sind erstmals Beschwerden von Einwohnern des Herrschaftsgebietes 
über unwürdige Geistliche zu vernehmen. Vier Jahre später erregte in Rochlitz ein 
Prediger Aufsehen, der mit Erfolg gegen die katholische Kirche predigte. Altgläubige 
Bürger zeigten dieses Vergehen bei Herzog Georg an, der den Merseburger Bischof 
zu Schritten gegen den evangelischen Prediger aufforderte. Im April 1524 visitierte 
der Bischof den Rochlitzer Sprengel und setzte einen Altaristen gefangen. Durch 
zahlreiche Fürsprecher, die auch aus dem Stadtrat kamen, konnte die Strafe dahin 
abgewandelt werden, dass der Altarist das Lehen aufgeben und die Stadt verlassen 
musste.33 Die Zahl der Anhänger der lutherischen Lehre stieg trotz der Eingriffe seitens 
der katholischen Kirche weiter an, was nicht zuletzt den evangelischen Reden des Pre-
digers Urban Hering zu verdanken war. Unter den Sympathisanten fanden sich auch 
Ratsmitglieder, die einen wichtigen Einfluss auf das städtische Leben hatten. Als der 
Rochlitzer Pfarrer Johann Schmaus 1527 über die Zustände beim Herzog berichtete, 
kam es in der Stadt zu einem Aufruhr gegen ihn. Schmaus flüchtete daraufhin aus 
Rochlitz. Herzog Georg ergriff Gegenmaßnahmen, indem er über den Zschillener 
Probst versuchte, Schmaus zum Bleiben zu verpflichten. Gleichzeitig drohte er dem 
Probst, die Stelle selbst zu besetzen. Schmaus kehrte nicht zurück, damit stand die 
Pfarrstelle offen. Urban Hering musste die Stadt ebenfalls verlassen. An seiner Statt 
entsendete der Herzog mit dem ehemaligen Dominikaner Petrus Sylvius34 einen 
Prediger, der Luther und die anderen Reformatoren heftig angriff.35

Im September 1535 beschwerte sich die Priesterschaft bei Herzog Georg, dass der 
neue Prediger Johann Gülden gegen sie lästere. Dieser hatte sich zunächst als katholi-
scher Geistlicher ausgegeben, predigte dann aber evangelisch. Unter der Bevölkerung 
fand sein Gottesdienst in deutscher Sprache großen Anklang. Gülden musste auf 
Betreiben Georgs die Stadt verlassen. Die Anhängerschaft der evangelischen Lehre 
hatte deutlich an Gewicht gewonnen. Selbst der albertinische Amtmann Ernst von 
Spor teilte die Gesinnung, was es der katholischen Priesterschaft erschwerte, gegen 
die Strömungen vorzugehen.36

und adlige Witwen zwischen Fremd- und Selbstbestimmung (Schriften zur sächsischen Geschichte 
und Volkskunde 6), Leipzig 2003, S. 35–64, hier S. 41. – Schlesinger, Walter: Kirchengeschichte 
Sachsens im Mittelalter (Mitteldeutsche Forschungen 27), 2 Bde., Köln/Graz 1962, Bd. 1, S. 170f.

33	 Gess, Felician (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 1: 
1517–1524 (Schriften der Sächsischen Kommission für Geschichte 10), Leipzig 1905 (ND Leipzig 
1985), Nr. 88, 107, 135, 658. – Vgl. Planitz: Einführung (wie Anm. 31), S. 45ff. 

34	 Petrus Sylvius (1470–1547) trat 1508 in den Dominikanerorden ein. Sechs Jahre später ließ er sich 
in Rom säkularisieren. Im ernestinischen Kurfürstentum wurde er von den Lutheranern aus seinen 
Anstellungen als Prediger und Pfarrer vertrieben, ehe er 1528 von Herzog Georg nach Rochlitz 
geschickt wurde. Sylvius verfasste zahlreiche Schriften gegen Martin Luther und versuchte gleich-
zeitig, den Laien die »rechte Lehre der Kirche« nahezubringen. Vgl. Volkmar, Christoph: Reform 
statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen 1488–1525 (Spätmittelalter, 
Humanismus, Reformation 41), Tübingen 2008, S. 576f. – Reusch, Franz Heinrich: Art. Sylvius, 
Petrus, in: ADB, Bd. 37, 1894, S. 286f. – Seidemann, Johann Karl: M. Petrus Sylvius, ein Domi-
nikaner der Reformationszeit, in: Archiv für Literaturgeschichte, Bd. 4, 1875, S. 117–153.

35	 Vgl. Planitz: Einführung (wie Anm. 31), S. 50ff.
36	 Vgl. ebd., S. 64ff.

Jens Klingner



225

2  Herzogin Elisabeth von Sachsen, Reisebild, um 1577 (Sammlung des Museums Schloss Wilhelms-
burg Schmalkalden, D IV a 1307)

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



226

Ähnlich gestaltete sich die Lage in Mittweida und Waldheim. Aus Mittweida 
drangen im Juni 1526 Meldungen an Herzog Georg, die von Auseinandersetzungen 
zwischen dem neu eingesetzten Pfarrer und der Stadtbevölkerung berichteten. Die 
Bürger beschwerten sich unter anderem über die Predigten des Pfarrers und ver-
weigerten die Leistung von Abgaben. Der Herzog ermahnte die Bürger zunächst, 
sich nicht bei ihm zu beklagen, sondern die angeblichen Missstände dem Bischof 
anzuzeigen, und verwies damit auf die Zuständigkeit der Diözese.37 Einen Monat 
später fand eine Überprüfung durch das Domkapitel statt, in deren Ergebnis keine 
Verfehlungen seitens des Pfarrers festgestellt werden konnten.38 

Seit den frühen 1530er Jahren zogen die ansässigen Lutheraner heimlich in die 
grenznahen Orte des Kurfürstentums, um dort am evangelischen Gottesdienst teil-
zunehmen und das Abendmahl in beiderlei Gestalt zu empfangen. Vor allem Colditz, 
Leisnig oder das zur Herrschaft Herzog Heinrichs gehörige Ringethal waren die 
Ziele solcher Reisen.39 Angesehene Ratsfamilien bekannten sich zum Luthertum, 
andere verließen die Stadt in Richtung Kurfürstentum. Dem Pfarrer verweigerte 
die städtische Bürgerschaft Zahlungen.40 Im April 1535 forderte Herzog Georg den 
Rat von Mittweida auf, gegen diejenigen Bürger vorzugehen, die an den Osterfeier-
tagen nicht in einer Gestalt kommuniziert hätten. Der Rat wurde gerügt, weil er 
dieses Verhalten nicht angezeigt hatte. Ein Strafmandat Herzog Georgs stellte die 
betroffenen Bürger vor die Wahl, zur alten Lehre zurückzukehren oder ihre Güter 
zu verkaufen und aus der Stadt fortzugehen. Einige Mittweidaer Bürger ließen vom 
neuen Glauben ab und konnten in der Stadt bleiben. Letztendlich wurden von den 
ursprünglich 217 benannten Personen dennoch 73 aus der Stadt verwiesen, die das 
Abendmahl weiter in beiderlei Gestalt zu sich nehmen wollten.41

In Waldheim gingen die Einnahmen des Augustinerklosters seit 1525 aufgrund 
der sinkenden Spendenbereitschaft der Bevölkerung spürbar zurück. Einige Mön-
che verließen aufgrund der neuen Lehre die Glaubensgemeinschaft.42 Auch diese 
Entwicklung weist auf die wachsende Bedeutung der evangelischen Bewegung im 
Rochlitzer Gebiet bis 1537 hin, als die Herzogin nach dem Tod ihres Gemahls in 
das Wittum einzog. (Abb. 2)

37	 Gess, Felician (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 2: 
1525–1527 (Schriften der Sächsischen Kommission für Geschichte 22), Leipzig 1917 (ND Leipzig 
1985), Nr. 1268f.

38	 Ebd., Nr. 1288. – Vgl. Planitz: Einführung (wie Anm. 31), S. 68ff.
39	 Vgl. Werl: Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 223f.
40	 Jadatz, Heiko; Winter, Christian (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von 

Sachsen, Bd. 3: 1528–1534, Köln/Weimar/Wien 2010, Nr. 1948.
41	 Jadatz, Heiko; Winter, Christian (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs 

von Sachsen, Bd. 4: 1535–1539, Köln/Weimar/Wien 2012, Nr. 2763, 2776, 2798. – Vgl. Werl: 
Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 224f. – Planitz: Einführung (wie Anm. 31), S. 74ff.

42	 Ebd., S. 81ff.

Jens Klingner



227

Die Einführung der Reformation 1537
Elisabeth war bestrebt, zügig den durch die Eheberedung aus dem Jahr 1505 bestimmten 
Witwensitz zu beziehen. Allerdings musste sie zunächst bis zur Totenfeier in Dresden 
bleiben. Herzog Georg und seine Räte versuchten unterdessen, die vollumfängliche 
Übertragung des Wittums mit allen Rechten an seine evangelische Schwiegertoch-
ter zu verhindern.43 Sie boten Elisabeth einen finanziellen Ausgleich an, wenn sie 
das Schloss nur als Wohnsitz bezöge, bzw. schlugen ihr mit Meißen und Tharandt 
alternative Witwensitze vor. Die Herzogin wollte weder auf Rochlitz noch auf die 
zugesicherten herrschaftlichen Rechte verzichten und wandte sich an ihren Bruder. 
In Dresden und auf dem Zeitzer Erbeinungstag, bei dem die Erbverbrüderung und 
Erbeinung zwischen Sachsen, Brandenburg und Hessen erneuert wurde44, verhandelte 
der Landgraf mit Herzog Georg über das Wittum. In der Religionsfrage erwartete 
Landgraf Philipp Auseinandersetzungen. Die hessischen Räte instruierte er, keinen 
weiteren Zusatz in das Protokoll aufzunehmen, der vorsah, das Wittum bei allen Frei-
heiten, Rechten und Gewohnheiten zu belassen. Er fürchtete, dies könne auch auf die 
Kirchenordnung bezogen und dadurch Veränderungen einen Riegel vorgeschoben 
werden. Im sogenannten Zeitzer Vertrag wurden die territorialen Ansprüche, die 
umfassenden Einnahmen des Amtes Rochlitz sowie die obrigkeitlichen Rechte für 
das Wittum abschließend geregelt.45 Die Verhandlungen ihres Bruders ermöglichten, 
dass die Eheberedung eingehalten wurde, das Wittum eine eigenständige Herrschaft 
darstellte und damit die Voraussetzungen für Elisabeths Handlungsspielraum ge-
schaffen waren.46 Der hessische Landgraf schickte außerdem noch im Frühjahr mit 
Johann Schütz einen evangelischen Prediger aus Kassel an den Rochlitzer Hof. Für 
den Hofstaat schaffte Elisabeth das Fasten ab, was sie bei Herzog Georg damit be-
gründete, dass ihr keine Fische mehr zur Verfügung stünden.47 

Unmittelbar nach ihrem Einzug in Rochlitz kündigte Elisabeth dem Kurfürsten 
Johann Friedrich Veränderungen an. Sie schrieb ihm am 1. April, dass sie ihre »un-
derthane mit guten gelarten und tuglichen predicannten« versorgen wolle. Als Ersatz 
für den immer noch abwesenden Schmaus benötigte sie einen Pfarrer in Rochlitz 
und des Weiteren in Mittweida einen Prediger. Zwei Wochen später trat sie mit der 
Bitte an Herzog Georg heran, ihr geeignete Geistliche zu schicken, und schlug ihm 
altgläubige Priester aus Dresden, Pirna, Waldheim und Altzella vor. Elisabeth wies 
den Herzog darauf hin, dass sie ungeweihte Priester bekommen könne, um gleich 
wieder zu betonen, solche nicht einstellen zu wollen. Das Gesuch an Georg verfolgte 

43	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3140.
44	 Vgl. Müller, Mario: Besiegelte Freundschaft. Die brandenburgischen Erbeinungen und Erbver-

brüderungen im späten Mittelalter (Schriften zur politischen Kommunikation 8), Göttingen 2010, 
S. 295.

45	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3172.
46	 Vgl. Wartenberg: Herzogin Elisabeth (wie Anm. 1), S. 194f. – Werl: Elisabeth, Herzogin zu 

Sachsen (wie Anm. 7), S. 135.
47	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3223. – Vgl. Werl: Elisabeth. Herzogin 

zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 212f.

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



228

die Herzogin weder nachdrücklich noch glaubte sie daran, dass es ihm gelingen würde, 
die Geistlichen auf die Stellen zu berufen. Über den Waldheimer Mönch schrieb sie, 
er »wil nich heyr syn«.48 Die Bestallung scheiterte tatsächlich an deren oder an der 
Ablehnung seitens der Städte im Wittum.49

Ein wichtiger Unterschied zwischen ihrem Leben als Ehefrau in Dresden und dem 
als Witwe in Rochlitz stellte die nun vorhandene Möglichkeit zu persönlichen Treffen 
mit dem Kurfürsten und ihrem Bruder dar. Vorher waren Besuche bzw. Reisen zu 
ihren Vertrauten am Widerstand Herzog Georgs gescheitert. Jetzt kam sie insbesondere 
mit Johann Friedrich zu Unterredungen zusammen. Bei einem solchen Treffen Ende 
April in Leipzig wird der ernestinische Kurfürst vermutlich auch Einfluss wegen der 
Einführung der Reformation in ihr Wittum genommen haben. Elisabeth verlangte 
bei Johann Friedrich nach evangelischen Predigern, der sie mit Geistlichen aus seinem 
bereits reformierten ernestinischen Kurfürstentum versorgte.50 In Mittweida schaffte 
sie gemeinsam mit dem Stadtrat eine neue Predigerstelle und konnte somit das Patronat 
des Meißner Bischofs auf die Pfarrstelle umgehen. Durch die Anstellung der Prediger 
stieg die Zahl der lutherischen Anhänger in ihrem Wittum abermals an. Eine erste 
evangelische Predigt wurde am 11. September 1537 in Rochlitz gehalten. In deren 
Folge sendete Herzog Georg Drohbriefe an die Räte und die Priesterschaften der Städ-
te Geithain, Rochlitz und Mittweida in ihren Herrschaftsbereich. Er warnte vor den 
kirchlichen Neuerungen und mahnte an, dass die Stadträte sich nach seinem Willen 
als Landesherr zu richten hätten und die von Elisabeth vorgenommenen Änderungen 
ablehnen müssten. Er erinnerte die Räte auch darauf hin, dass die Städte nach dem Tod 
der Herzogin an ihn zurückfallen und sie dann sein Missfallen zu spüren bekommen 
würden.51 Die Städte wandten sich an die Herzogin, die diese Drohungen mit dem 
Hinweis erwiderte, dass Georg niemanden zum Glauben drängen dürfe. Den Rat von 
Mittweida wies sie daran, dass sie nach den Verfügungen in der Ehestiftung Herzog 
Georg keinen Gehorsam leisten müsse, solange sie lebe. Außerdem griff sie das Gesuch 
an Herzog Georg wegen der Geistlichen wieder auf und erklärte, dass er ihr bisher keine 
Priester geschickt habe.52 In dieser Auseinandersetzung verteidigte sie ihren Anspruch auf 
die vollständige Herrschaftsausübung in ihrem Wittum und den Willen zur Erneuerung 
der kirchlichen Ordnung. Am 2. Dezember 1537 sendete sie das eingangs erwähnte 
Mandat über die Priesterehe und den Abendmahlsempfang an den Rat von Mittweida 
sowie an die anderen Städte in ihrem Wittum. (Abb. 3) Eine Woche später löste sie mit 
der Anstellung Anton Musas eine wichtige Personalie. Als Prediger und Superintendent 
von Jena hatte er bereits im sächsischen Kurfürstentum am Aufbau des evangelischen 
Kirchenwesens mitgewirkt und auch Erfahrungen als Visitator gesammelt.53 Kurfürst 
Johann Friedrich befahl ihn nach Rochlitz, wo er die Funktion des Pfarrers und eines 

48	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3178.
49	 Ebd., Nr. 3181, 3183.
50	 Vgl. Werl: Elisabeth. Herzogin zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 213.
51	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3269.
52	 Ebd., Nr. 3270. – Vgl. Planitz: Einführung (wie Anm. 31), S. 100f.

Jens Klingner



229

Superintendenten im gesamten Herrschaftsgebiet übernahm. Mit seiner Hilfe baute 
Elisabeth ein eigenes Kirchenregiment auf. Dem alten Pfarrer von Rochlitz verschaffte 
sie eine hohe Pension und bewog ihn somit zur Aufgabe seiner Stelle. Durch das Mandat 
kehrten zuvor vertriebene Mittweidaer Bürger zurück. Die Herzogin forderte den Rat 
auf, diese Bürger wieder aufzunehmen.54 Damit waren die wesentlichen Schritte zur 
Einführung der Reformation in ihrem Wittum abgeschlossen.55 

Die Behauptung der Reformation 
Der Eingriff in die Kirchenordnung erfolgte nicht ohne den Widerstand Herzog 
Georgs sowie der Bischöfe von Meißen und Merseburg. Ihr Schwiegervater intensivierte 
seine Gegenmaßnahmen und ließ Elisabeth durch seine Räte Wolf von Schönberg 
und Hans von Kitzscher übermitteln, dass sie kein Recht zu kirchenpolitischen Än-
derungen habe und er Ketzerei befürchte, was den Verlust des Wittums zur Folge 

3  Mandat der Herzogin Elisabeth von Sachsen über die Priesterehe und den Abendmahlsempfang 
an den Rat der Stadt Mittweida, 1537 (Stadtverwaltung Mittweida, Stadtarchiv, V.I. Nr. 8)

53	 Vgl. Siebert, Susanne: Art. Musa, Anton, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, 
Bd. 6, 1993, Sp. 370ff.

54	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3280.
55	 Vgl. Werl: Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 234f.

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



230

hätte. Den von der Herzogin vorher angeforderten Waldheimer Mönch wollte er 
ihr nun sofort schicken.56 Die Antwort Elisabeths war zunächst zurückhaltend. Sie 
berief sich darauf, zunächst Rat bei ihrem Bruder und dem Kurfürsten zu suchen. 
Erneut wird die enge Bindung an ihre beiden Vertrauten sichtbar, die sie schon in 
der schwierigen Lebensphase am Dresdner Hof unterstützt hatten. Weiter schreibt 
sie im Brief an Georg, dass sie »solges nich an gefangen hab on ratt und anhalten«57, 
was die Einflussnahme Philipps und Johann Friedrichs auf die Vorgänge manifestiert. 
Landgraf Philipp wandte sich nach diesem Bericht an Herzog Georg und ermahnte 
ihn, dass er nichts im Leibgut der Herzogin zu schaffen habe und Elisabeth die volle 
Obrigkeit zustehe.58 Der Herzog reagierte entsprechend verärgert darüber, dass Philipp 
seiner Schwester zur Einführung der Reformation geraten habe und somit in seine 
Herrschaft hineinregiere. Elisabeth habe in ihrem Wittum nicht mehr Rechte, als 
Georg ihr eingeräumt habe, und sie sei keine »freye furstyn des hayligen Reichs, von 
dehm sye noch nye keyn lehen entpfangen nach auch unß zcu nachteyl zcuentpfahen 
hat«.59 Damit sprach er ihr das Recht zur kirchlichen Neuordnung des Wittums ab, 
welches er trotz des Zeitzer Vertrags immer noch zu seinem Herzogtum zählte.

In einem weiteren Schritt instruierte Herzog Georg die Bischöfe zu Meißen und 
Merseburg, gegen die kirchenpolitischen Änderungen vorzugehen.60 Die beiden 
Bischöfe erinnerte er daran, dass sie das Kollaturrecht für die Pfarrstellen besaßen 
und dass sie nicht darauf verzichten sollten. Er forderte sie zudem auf, den Bann 
gegen die evangelischen Personen in Rochlitz auszusprechen. Ausdrücklich bezog er 
Elisabeth und den Amtmann mit ein, die diese Praxis duldeten. Der Merseburger 
Bischof lehnte dieses Vorgehen ab, da die Lutheraner den Bann ohnehin nicht achten 
würden. Die Einflussnahme des Herzogs ging sogar soweit, dass er die Briefe der 
Bischöfe entwarf und sie aufforderte, sie abzuändern, damit seine Schwiegertochter 
die wahre Herkunft nicht bemerke.61 

Zwischen Elisabeth und Bischof Johann VIII. von Meißen entbrannte eine harte 
Kontroverse. Die Herzogin beschuldigte den Bischof, in seinem Amt säumig gewesen 
zu sein. Bei ihren Antworten berief sie sich auf die Unterstützung durch ihren Bruder 
und den Kurfürsten. Beide rieten ihr, sich ohne ihren Rat auf keine Verhandlung 
einzulassen. Deutlich wird auch, dass der hessische Kanzler Johann Feige eine bera-
tende Funktion hatte. In einem Schreiben bedankte sich Elisabeth bei ihm für seine 
Entwürfe der Antworten an den Bischof von Meißen und Herzog Georg. Es ist also 
festzuhalten, die Argumentation ging nicht von Elisabeth, sondern von ihren Ver-
bündeten aus. Diese übertrugen das Recht, ob das Rochlitzer Territorium katholisch 
blieb oder protestantisch wurde, auf ihre Regentschaft im Wittum. Sie argumentierten 

56	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3286.
57	 Ebd., Nr. 3287.
58	 Ebd., Nr. 3306. – Vgl. im Folgenden auch Werl: Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 232ff.
59	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3310.
60	 Ebd., Nr. 3285.
61	 Ebd., Nr. 3294, 3304.

Jens Klingner



231

mit dem Reichstagsabschied von Speyer 1526, wonach sich jeder Landesherr nach 
seinem Gewissen in Glaubens- und Religionssachen verhalten solle.62 Der Meißner 
Bischof sah in den Vorgängen eine Einmischung in seine geistliche Obrigkeit. Die 
von Elisabeth angesprochenen Versäumnisse seien nur durch ihn abzustellen. Die 
Herzogin könne nicht geistliches Oberhaupt sein. Einen Eingriff dürfe sie sich »als 
eine Weibsperson« nicht anmaßen, auch wenn sie eine Fürstin aus einem berühmten 
Geschlecht sei und mit einem berühmten Fürsten verheiratet war.63 Die Argumentation 
des Bischofs folgte – wie Herzog Georgs zuvor auch – dem traditionellen Rollenmuster: 
der Unterordnung des weiblichen Geschlechts unter den Mann.

Im weiteren Verlauf der Auseinandersetzung mit dem Meißner Bischof unter-
stützte Landgraf Philipp Elisabeth mit dem Rat Philipp Melanchtons. In der theo-
logischen Diskussion stellte dieser das Gewohnheitsrecht dem göttlichen Recht 
gegenüber: Da die geistliche Obrigkeit das Wort Gottes nicht habe, komme nun 
der weltlichen Obrigkeit und der Gemeinde die Abstellung der Mängel zu. Gleich-
zeitig betonte er, dass die Herzogin nicht geistliche Obrigkeit sein wolle, und stellte 
die Frage in den Raum, warum man Elisabeth als Weib das verbieten wolle, was 
Kurfürsten, Ständen und Städten erlaubt sei. Dass Frauen keine Priester absetzen 
dürften, sei eine falsche Auslegung der Schrift. Paulus schließe die Frauen nicht 
aus der Gemeinde aus.64 Nicht Elisabeth disputierte, sondern ihre Vertrauten bzw. 
deren Ratgeber. Die Herzogin hatte schon in ihrer Dresdner Zeit zwar theologische 
Diskussionen verfolgt, biblische Deutungen aber, wenn überhaupt, dann wie hier 
aus zweiter Hand übernommen. 

Als die Versuche Herzog Georgs, auf Elisabeth und die Einwohner ihres Wittums 
einzuwirken, ohne nennenswerten Erfolg blieben, beabsichtigte er in dieser Sache vor 
das Reichskammergericht zu ziehen. Erneut ergriffen ihr Bruder und der Kurfürst 
für Elisabeth Partei. Im April 1538 schlug Landgraf Philipp zuerst der Herzogin und 
wenig später in Braunschweig den Bundesgenossen die Aufnahme seiner Schwester 
in den Schmalkaldischen Bund vor. Als Mitglied des Bundes konnte die Herzogin 
im Notfall militärischen Beistand erwarten. Dieser Schritt sicherte letztlich die 
Einführung der Reformation politisch ab.65 Bereits Ende Januar 1538 hatte Herzog 
Georg dem Merseburger Bischof resignierend geschrieben, wenn sich Elisabeth über 
die Verbote hinwegsetze, »mussen wyr es auch dabey wenden lassen, biß so lang eynn 
mahl eynn besserung gefunden werden mug«.66

62	 Ebd., Nr. 3311.
63	 Ebd., Nr. 3323.
64	 Ebd., Nr. 3344, 3352. – 1. Korinther 14,34.
65	 Jadatz/Winter: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3243.
66	 Ebd., Nr. 3304.

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537



232

Zusammenfassung
Günther Wartenberg hielt zur Einführung der Reformation im Rochlitzer Wittum 
treffend fest, dass Elisabeth »auf Drängen der Bewohner, auf Zureden von Landgraf 
Philipp und Kurfürst Johann Friedrich, unter Drohungen von Herzog Georg, aber 
aus eigener Überzeugung handelte«.67 Wie gezeigt, geschah die Einführung nicht 
willkürlich. Vielmehr griff die junge Herzogin die bereits vorhandenen reformatori-
schen Strömungen in ihrem Herrschaftsbereich auf. Für diesen Schritt war die in der 
konfliktträchtigen Situation am Dresdner Hof ausgeprägte, selbstbewusste politische 
und religiöse Persönlichkeit Elisabeths von großer Bedeutung. Im Zentrum stand die 
Gewissensfrage, nach der sie in Dresden das Abendmahl einnehmen wollte und nach 
der sie den Mittweidaer Bürgern zunächst die Wahl ließ. Gerade die angesprochenen 
Parallelen zwischen der Zeit am Dresdner Hof und in Rochlitz zeigen, dass Elisabeth 
sehr wohl auch aus eigenem Antrieb handelte. Jedoch ist der große Einfluss ihrer 
beiden Vertrauten Johann Friedrich und Philipp grundlegend, nicht zuletzt weil sie 
ihr die reformatorischen Gelehrten zur Unterstützung ins Wittum schickten und 
ihr bei der Durchsetzung der Reformation gegen Herzog Georg und die Bischöfe 
halfen. Mit Landgraf Philipp und Kurfürst Johann Friedrich verbanden Elisabeth 
Verwandtschaft, Glaube und Generation. Man verstand sich auf dieser Basis als ge-
meinschaftlich eng verbundene Vorkämpfer für das Evangelium. Wie entscheidend 
die außergewöhnliche Stellung Elisabeths zu den wirkmächtigen Verwandten war, 
zeigt der weitere Lebenslauf der Herzogin ohne eben diese Voraussetzung. Die 
Niederlage ihrer zuvor starken Verbündeten im Schmalkaldischen Krieg führte zu 
einer veränderten politischen und sozialen Rolle Elisabeths nach 1547 und zu einer 
weitgehenden Isolation in Schmalkalden.

67	 Wartenberg: Herzogin Elisabeth (wie Anm. 1), S. 193.

Elisabeth von Sachsen und die Einführung der Reformation in Rochlitz 1537





Was glauben? 
Normen und Normierungsprozesse alter und neuer 
religiöser Gemeinschaften und konkurrierender 
konfessioneller Identitätsbildungen



235

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540

Andreas Stegmann

Die Gattung der reformatorischen Kirchenordnungen1 entstand in den 1520er 
Jahren, als angesichts der Verweigerung der römischen Papstkirche gegenüber 
grundlegenden Reformen die kirchliche Basis und die weltlichen Obrigkeiten eine 
kirchliche Neuordnung im Sinne der Reformation durchführten. Die reformato-
rischen Kirchenordnungen lösten die Ordnungen der spätmittelalterlichen Kirche 
ab, die über Jahrhunderte gewachsen und im 15.  Jahrhundert im Zeichen der 
normativen Zentrierung von Religion und Gesellschaft2 ansatzweise systematisiert 
und erstmals durch den Druck weiter verbreitet worden waren.3 Vorbildhaft für 
die reformatorischen Kirchenordnungen im Wirkungsbereich der Wittenberger 
Reformation wurden die wesentlich von Luther bestimmten Wittenberger Ordnun-
gen der 1520er Jahre4; vorbildhaft für die reformatorischen Kirchenordnungen im 
Wirkungsbereich der Genfer Reformation wurden die von Calvin verfassten und von 
der Straßburger, Zürcher und Berner Reformation beeinflussten Genfer Ordnungen 

1	 Die maßgebliche Edition steht mittlerweile kurz vor dem Abschluss: Die Evangelischen Kirchen-
ordnungen des XVI. Jahrhunderts, begründet v. Emil Sehling, Bd. 1ff., 1902ff. Daneben gibt es 
eine Reihe älterer und neuerer auf einzelne Städte und Regionen bezogener Editionen. Einen ersten 
Überblick über diese für die Reformationsgeschichte zentrale Quellengattung gibt: Sprengler-Rup-
penthal, Anneliese: Art. Kirchenordnungen II. Evangelische II/1. Reformationszeit, in: Theologische 
Realenzyklopädie, Bd. 18, Berlin/New York 1989, S. 670–703. Aus der neueren Forschungsliteratur, 
die durch die Bemühungen um den Abschluss der von Sehling begonnenen Edition in den letzten 
Jahren neue Impulse bekommen hat, allerdings die brandenburgischen Kirchenordnungen des 
16. Jahrhunderts nur am Rande berücksichtigt, sind folgende Werke zu nennen: Sichelschmidt, 
Karla: Recht aus christlicher Liebe oder obrigkeitlicher Gesetzesbefehl? Juristische Untersuchungen 
zu den evangelischen Kirchenordnungen des 16.  Jahrhunderts, Tübingen 1995. – Sprengler-
Ruppenthal, Anneliese: Gesammelte Aufsätze zu den Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, 
Tübingen 2004. – Wischmeyer, Johannes (Hg.): Zwischen Ekklesiologie und Administration. 
Modelle territorialer Kirchenleitung und Religionsverwaltung im Jahrhundert der europäischen 
Reformation, Göttingen 2013. – Arend, Sabine u. a. (Hg.): Die württembergische Kirchenordnung 
von 1559 im Spannungsfeld von Religion, Politik und Gesellschaft, Epfendorf 2013. – Dingel, 
Irene; Kohnle Armin (Hg.): Gute Ordnung. Ordnungsmodelle und Ordnungsvorstellungen in 
der Reformationszeit, Leipzig 2014. – Arend, Sabine; Dörner, Gerald (Hg.): Ordnungen für die 
Kirche – Wirkungen auf die Welt. Evangelische Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Tübingen 
2015.

2	 Hamm, Berndt: Von der spätmittelalterlichen reformatio zur Reformation. Der Prozeß normativer 
Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 
Bd. 84, 1993, S. 7–82.

3	 Einen Überblick über die Vielfalt des spätmittelalterlichen Kirchenrechts, der allerdings die Ebene 
der Bistümer und Pfarreien ausspart, gibt: May, Gerhard: Art. Kirchenrechtsquellen I. Katholische, 
in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 19, Berlin/New York 1990, S. 1–44.

4	 Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts (EKO 1), Bd. 1, 
Leipzig 1902.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



236

der 1540er Jahre.5 Die unterschiedliche Gruppen der radikalen Reformation ent-
wickelten ebenfalls Ordnungen, wobei die Ansätze kirchlicher Neuordnung durch 
Thomas Müntzer6 keine größere Wirkung entfalteten, während die im Täufertum7 
entwickelten Ordnungsformen eine bedeutsame Alternative zur Mainstream-Re-
formation Wittenberger oder Genfer Prägung darstellten.

Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts wurden von Theolo-
gen – zum Teil in Kooperation mit Vertretern der weltlichen Obrigkeit – erarbeitet, 
von der weltlichen Obrigkeit als territoriales oder städtisches Religionsgesetz erlassen 
und von Staat und Kirche gemeinsam durchgesetzt.8 Sie regelten vor allem drei 
Bereiche: Erstens die Lehre, und zwar in Form eines Lehrbekenntnisses, einer Lehr-
zusammenfassung, eines Katechismus oder einer umfangreicheren systematischen 
Lehrdarstellung; zweitens die Organisation, also etwa die kirchlichen Institutionen 
und Ämter, das Verhältnis von Kirche und Staat, die Kirchenfinanzen durch das 
Schulwesen; drittens das kirchliche Leben, und zwar in Form von agendarischen 
Ordnungen für Gottesdienst und Sakramente, Festkalendern, Kirchenzuchtre-
gelungen oder Vorgaben für kollektive und persönliche Frömmigkeitspraxis. Die 
Regelungen zu diesen drei Bereichen konnten in einem Buch zusammengefasst 
oder in mehreren Einzelordnungen publiziert werden. Diese Ordnungen wurden 
regelmäßig überarbeitet und der kirchlichen Wirklichkeit angepasst, wobei sie im 
Laufe des 16. Jahrhunderts immer umfangreicher und detaillierter wurden. Ein 
Musterbeispiel für die ausgereifte Form der evangelischen Kirchenordnungen des 
Reformationszeitalters ist die Kursächsische Kirchenordnung von 15809, die einen 
Großteil der kirchenrechtlichen und organisatorischen Regelungen in einem vo-
luminösen Band zusammenfasst. Bei der Abfassung von Kirchenordnungen griff 
man in der Regel auf vorhandene Kirchenordnungen zurück und passte diese 
den örtlichen Gegebenheiten an. Wichtige Leittexte neben den grundlegenden 
Wittenberger und Genfer Ordnungen waren dabei im oberdeutschen Bereich die 
Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung von 1533 und später die Württem-
bergische Kirchenordnung von 1553/59, im norddeutschen Bereich Bugenhagens 
Kirchenordnungen (Stadt Braunschweig 1528, Stadt Hamburg 1529, Stadt Lübeck 
1531, Herzogtum Pommern 1534/35, Königreich Dänemark 1537, Herzogtümer 
Schleswig und Holstein 1542, Stadt Hildesheim 1542/44, Herzogtum Braun-
schweig-Wolfenbüttel 1543) und für die reformierten Territorien im Reich die 
Kurpfälzische Kirchenordnung von 1563.

5	 Strohm, Christoph: Recht und Kirchenrecht, in: Selderhuis, Herman J. (Hg.): Calvin Handbuch, 
Tübingen 2008, S. 392–401. – Witvliet, John D.; Bierma, Nathan: Liturgie, in: Selderhuis: 
Calvin Handbuch, S. 401–412.

6	 Bräuer, Siegfried; Vogler, Günter: Thomas Müntzer. Neu Ordnung machen in der Welt, Güters-
loh 2016.

7	 Roth, John D.; Stayer, James M. (Hg.): A Companion to Anabaptism and Spiritualism, 1521–1700, 
Leiden/Boston 2007.

8	 Die folgende Skizze basiert auf Sprengler-Ruppenthal: Art. Kirchenordnungen (wie Anm. 1).
9	 VD16, S 888.

Andreas Stegmann



237

Der Quellenwert der reformatorischen Kirchenordnungen besteht darin, dass sie 
Einblick sowohl in die theologischen Leitideen als auch in die praktischen Maßnah-
men der kirchlichen Erneuerung geben. Sie sind neben den Schriften und Briefen 
der reformatorischen Theologen die frühesten und aussagekräftigsten Quellen für 
den reformatorischen Umbruch und dessen Bewältigung. Wohl an keiner anderen 
reformationsgeschichtlichen Quellengattung lässt sich die Gestaltwerdung der re-
formatorischen Kirche so gut nachvollziehen wie an den Kirchenordnungen. Dabei 
ist allerdings immer darauf zu achten, dass die Ordnungen nicht Wirklichkeit be-
schreiben, sondern Vorgaben für die Gestaltung der Wirklichkeit formulieren. Für 
die Rekonstruktion der tatsächlichen kirchlichen Verhältnisse sind darum weitere 
Quellen (z. B. Visitationsakten) zu berücksichtigen.

Die reformatorischen Kirchenordnungen mussten zahlreiche Probleme klären und 
haben dabei in der Regel theologisch begründete und praktisch umsetzbare Lösun-
gen gefunden. Vier Leitprinzipien machten das möglich. Erstens die angemessene 
Bestimmung des Verhältnisses von christlicher Freiheit und kirchlichem Recht: Die 
durch den Glauben an das Wort gegebene christliche Freiheit weiß um die Notwen-
digkeit äußerlicher Ordnung und beteiligt sich motiviert durch die Nächstenliebe an 
deren Gestaltung. Zweitens die Bejahung des Rechts als Ordnungsprinzips reforma-
torischer Kirche: Recht ist nicht einfach unvereinbar mit dem christlichen Glauben, 
sondern dient als Hilfsmittel, die ecclesia visibilis zu organisieren und so die Existenz 
der ecclesia invisibilis zu befördern.10 Das impliziert zugleich die Zweckbindung des 
Kirchenrechts: Es dient zur Auferbauung der Gemeinde und gilt nur, insofern es im 
Dienst der ecclesia invisibilis steht. Drittens die Heranziehung des Neuen Testaments 
als normatives Prinzip kirchlicher Neuordnung: Das reformatorische Kirchenrecht ist 
eine den zeitlichen und örtlichen Umständen angepasste Übernahme der neutesta-
mentlichen Vorgaben zur Ordnung und Ausgestaltung des Gemeindelebens. Dabei 
können Ordnungsstrukturen, die sich erst im Laufe der Kirchengeschichte entwickelt 
haben, beibehalten werden, wenn und soweit sie nicht den neutestamentlichen Vor-
gaben widersprechen. Vierten die Bestimmung des Verhältnisses von Kirche und Staat 
als Verhältnis grundsätzlicher Unterschiedenheit bei gleichzeitiger Kooperation: Die 
reformatorische »Zweireichelehre« unterscheidet klar zwischen Kirche und Staat und 
sieht in der christlichen Gemeinde eine dem weltlichen Gemeinwesen selbständig 
und autonom gegenüberstehende Größe. Grundsätzlich kommt der christlichen 
Gemeinde darum das Recht zu, sich eine Ordnung zu geben und sich selbst zu ver-
walten. Angesichts der Verhältnisse des 16. Jahrhunderts, vor allem angesichts der 

10	 Strohm, Christoph: Ius divinum und ius humanum. Reformatorische Begründungen des Kirchen-
rechts, in: Rau, Gerhard (Hg.): Das Recht der Kirche, Bd. 2: Zur Geschichte des Kirchenrechts, 
Gütersloh 1995, S. 115–173. Rudolf Sohms Problematisierung der Weiterentwicklung des Kirchen-
rechts in der Reformationszeit (Sohm, Rudolf: Kirchenrecht, Bd. 1: Die geschichtlichen Grund-
lagen, Leipzig 1892, hier v.a. S. 698–700; hierzu: Honecker, Martin: Gibt es ein »evangelisches« 
Kirchenrecht?, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche, Bd. 102, 2005, S. 93–114) wird der dem 
reformatorischen Kirchenrechtsdenken immanenten Dialektik von Freiheit und Ordnung nicht 
gerecht.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



238

faktischen Deckungsgleichheit von Christengemeinde und Bürgergemeinde und des 
sich seit dem späten Mittelalter erhobenen religionspolitischen Regelungsanspruchs 
der weltlichen Obrigkeiten ließ sich aber – mit Ausnahme der Kleingruppen der 
radikalen Reformation – keine Freiheit der christlichen Gemeinde vom weltlichen 
Gemeinwesen erreichen. Darum entwickelten Luther, Melanchthon, Zwingli und 
Calvin theologische Argumentations- und organisatorische Strukturmodelle, die 
eine Kooperation zwischen Kirche und Staat ermöglichten.

Die brandenburgischen »Kirchenordnungen« des 16. Jahrhunderts

Als 1540 die Kirchenordnung Joachims II. veröffentlicht wurde, war das für die Mark 
Brandenburg eine Neuerung in mehrfacher Hinsicht: Nie zuvor hatte es kirchliche 
Ordnungen gegeben, die vom Landesherrn erlassen wurden, sich auf das Territorium 
bezogen und die kirchliche Selbstverwaltung landesherrlicher Kontrolle unterstellten; 
nie zuvor waren in der Mark die wichtigsten kirchlichen Ordnungen in einem Buch 
zusammengefasst und an alle Kirchengemeinden verteilt worden. Natürlich hatte es 
immer schon kirchliche Ordnungen – vom übergeordneten Kirchenrecht der römi-
schen Papstkirche über die liturgischen Ordnungen für Erzbistümer und Bistümer 
bis hin zu den auf Einzelpunkte bezogenen Synodalstatuten – gegeben, die auch im 
15. Jahrhundert im Zuge der normativen Zentrierung vermehrt und mit Hilfe des 
Drucks verbreitet wurden.11 Aber die 1540 erschienene Kirchenordnung war dem-
gegenüber in Form und Inhalt etwas gänzlich Neues.

Im engeren Sinne des Begriffs können nur die beiden vom Landesherrn erlassenen 
umfassenden Ordnungen von 154012 und 157213 als Kirchenordnung gelten. Daneben 

11	 1489 wurden die bislang in handschriftlicher Form dokumentierten einzelnen kirchenrechtlichen 
Regelungen für das Bistum Brandenburg erstmals im Druck als »Statuta synodalia« (GW M43349, 
vollständig erhalten ist ein Exemplar in der Universitätsbibliothek Breslau mit der Signatur Hist. 
Germ. IV Brand. Q 614) gesammelt veröffentlicht. Hierzu: Riedel, Peter: Liturgie und Lebens-
wandel. Breviarium diocesis Brandenpurgensis und Statuta synodalia als Quellen bischöflicher 
Reformbemühungen, in: Bergstedt, Clemens u. a. (Hg.): Im Dialog mit Raubrittern und schö-
nen Madonnen. Die Mark Brandenburg im späten Mittelalter, Berlin 2011, S. 183–187. Zu den 
liturgischen Drucken der Zeit um 1500: Grimm, Heinrich: Die liturgischen Drucke der Diözese 
Lebus, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 9/10, 1955/56, S. 45–51. – Lecheler, Eugenie: Die Gottes-
dienstordnung im Brandenburger Bistum um 1500 – der gedruckte Liber Ordinarius von 1488. 
Inhalt – Vorläufer – Bedeutung, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 89–100. – Dies.: 
Die für das Bistum Brandenburg offiziell gedruckten Messbücher. Buchwissenschaftlicher Befund 
und liturgische Besonderheiten, in: Archiv für Liturgiewissenschaft, Bd. 47, 2005, S. 332–349.

12	 Kirchen Ordnung im Churfurstenthum der Marcken zu Brandemburg / wie man sich beide mit 
der Leer und Ceremonien halten sol, Berlin 1540 (im Folgenden: Brb. KO) (VD16, B 6909). 1542 
erschien in Berlin eine zweite, drucktechnisch einfacher ausgeführte Auflage der Kirchenordnung. 
Eine Beschreibung der Drucke findet sich in: Schwenke, Paul; Voulliéme, Ernst: Die Berliner 
Druckerei des Hans Weiss 1540–47, in: Aus den ersten Zeiten des Berliner Buchdrucks der Fried-
rich-Wilhelms-Universität Berlin zum 11. Oktober 1910 überreicht von der Königlichen Bibliothek, 
Berlin 1910, S. 31–109, hier S. 50–58, 72–75.

13	 Die Augspurgische Confession / aus dem Rechten Original / welches Keyser Carolo dem V. auff 
dem Reichstage zu Augspurg Anno 1530. vbergeben / Der Kleine Catechismus. Erklerung vnd 
kurtzer Außzug aus den Postillen vnd Lehrschrifften des thewren Mans Gottes D. Lutheri / da-

Andreas Stegmann



239

gibt es aber eine Reihe weiterer Ordnungen. Hier sind vor allem die Kasten-, Visita-
tions- und Konsistorialordnungen zu nennen, die administrativen Charakter haben 
und die Kirchenordnungen von 1540 und 1572 ergänzen. Hinsichtlich der 1540 
ergangenen Neumärkischen kasten-ordnung von kirchen-hospitalien und dergleichen 
gütern14 gilt sogar, dass sie anstelle einer umfassenderen Kirchenordnung steht. Im 
Kurfürstentum Brandenburg zählen zu diesen ergänzenden Ordnungen die Artikel, 
belangende der Kirchen vnd geistlichen guter15, die zur Vorbereitung auf die erste Ge-
neralkirchenvisitation 1540 ergingen und den Umgang mit Kirchenvermögen – vor 
allem mit dem Klostergut – regelten. Im Zusammenhang der Visitation 1558 wurde 
eine Ordnung für die Visitation der Dörfer16 veröffentlicht. Für die Neumark sind 
die Visitationsartikel Markgraf Johanns von 1551 überliefert.17 Die Ordnung für das 
kurmärkische Konsistorium erschien erst 157318 im Druck, in ihrer ersten Fassung 
lag sie allerdings bereits 154319 vor und war damals schon rechtsgültig; 155120 wurde 

raus zusehen / wie derselbe von fürnembsten Artickeln vnserer Christlichen Religion gelehret / 
Aus verordnunge des Durchlauchtigsten / Hochgebornen Fürsten vnd Herrn / Herrn Johansen 
Georgen  / Marggrafen zu Brandenburg  / des Heiligen Römischen Reichs ErtzCämmerers vnd 
Churfürsten / in Preussen / zu Stettin / Pommern / der Cassuben / Wenden / Auch in Schlesien zu 
Crossen Hertzogen / Burggraffen zu Nürnberg / vnd Fürsten zu Rügen / Vor die Kirchen in seiner 
Churfürst. G. Landen / Neben einer allgemeinen Agenden oder Ordnung / nach welcher sich die 
Pfarherr vnd Kirchendiener zuuorhalten / zusamen gedruckt, Frankfurt/O. 1572 (VD16, C 4778).

14	 Handschrift: Staatsbibliothek Berlin Preußischer Kulturbesitz, Ms. boruss. 2o 83, fol. 76r–99r; Ab-
druck: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, begründet v. Emil Sehling, 
Bd. 3: Die Mark Brandenburg – Die Markgrafentümer Ober-Lausitz und Nieder-Lausitz – Schlesien 
(EKO 3), Leipzig 1909, S. 28–36. Diese Ordnung wurde wohl in handschriftlicher Form an die 
neumärkischen Städte übersandt und regelte den Umgang mit dem Kirchenvermögen. Als vom 
Landesherrn erlassene Ordnung, die sich an der Wittenberger Reformation orientiert, macht sie 
zwei entscheidende, wenn auch nicht offen benannte Vorgaben: Die neumärkische Kirche ist eine 
evangelische Landeskirche unter der Leitung des Landesherrn.

15	 Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz, Berlin (im Folgenden: GStA PK) I. HA, Rep. 47, 
Nr. 15, Paket 15707, fol. 128–132 (Abdruck: Riedel, Adolph Friedrich [Hg.]: Codex Diplomaticus 
Brandenburgensis, Hauptteil 3, Bd. 3, Berlin 1861, S. 471–473 [Nr. 331]).

16	 Ordnung unnd satzung / so des Durchleuchtigsten hochgeborn Fuersten vnnd Herrn / HErrn Joachims 
Marggraffen zu Brandenburgk / des Heiligen Römischen Reichs Erzkammerers / vnd Churfuersten 
etc. vnsers gnedigsten Herrn vorordente Visitatores, den Patronen / Pfarrern / Gotshausleuten / vnd 
Gemeinden / der Dörffer inn S. Churf: G. Landen vnnd Churfuerstenthumb der Marcke zu Bran-
denburg / sich darnach inn Geistlichen sachen zurichten / gemacht / auffgerichtet vnd vbergeben 
haben, Frankfurt/Oder 1558 (VD16, B 6919; Abdruck: EKO 3 [wie Anm. 14], S. 90–94).

17	 GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 47, Tit. 15, Paket 15707, fol. 138–143, 144–150 (Abdruck: 
EKO 3 [wie Anm. 14], S. 36–39). Aus den 1560er Jahren ist ein die Stadt Königsberg betreffendes 
Visitationsmandat erhalten, das weiteren Aufschluss über die neumärkische Visitationspraxis gibt (ab-
gedruckt in: Die Neumark. Jahrbuch des Vereins für Geschichte der Neumark, Bd. 14, 1943, S. 103f.).

18	 Unser von Gotts gnaden Johansen Georgens Marggraffen zu Brandenburgk / des heiligen Römischen 
Reichs Ertzkammerers vnd Churfürsten / In Preussen / zu Stettin / Pommern / der Cassuben / 
Wenden / vnd in Schlesien zu Crossen Hertzogen / Burggraffen zu Nürnbergk vnd Fürsten zu 
Rügen. Visitation vnd Consistorial Ordenunge, Neudamm 1573 (VD16, B 6924; Abdruck: EKO 
3 [wie Anm. 14], S. 105–141).

19	 GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 20, Lit. A, Bd. 3, fol. 120–126 (abgedruckt in: Forschungen 
zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, Bd. 27, 1914, S. 16–23).

20	 GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 20, Lit. A, Bd. 3, fol. 126–138 (abgedruckt in: Forschungen 
zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, Bd. 27, 1914, S. 23–35).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



240

sie überarbeitet, und 156121 sollte sie in einer nochmals überarbeiteten und um eine 
Visitationsordnung ergänzten Fassung gedruckt werden, was jedoch aus unbekannten 
Gründen unterblieb. Auch die kurmärkischen und neumärkischen Polizeiordnungen 
enthalten einige kirchengeschichtlich interessante Regelungen, etwa die Festsetzung 
der kirchlichen Feiertage in der Neumark.22 Zu den territorialen Ordnungen gehö-
ren auch die kurfürstlichen bzw. markgräflichen Mandate und Instruktionen, die 
Einzelpunkte regelten oder Einzelfallregelungen enthielten.23 Eine Sondergruppe der 
kurfürstlichen Ordnungen bilden die Statuten und liturgischen Ordnungen für die 
Cöllner Stiftskirche.24 Neben den territorialen sind auch die lokalen Ordnungen zu 
nennen: Visitationsabschiede25, Gottesdienstordnungen26 oder Schulordnungen.27 

21	 Geystliche Policey: Visitation: vnd Consistorial Ordnungk (GStA PK [wie Anm. 15], I. HA, Rep. 47, 
Nr.  13, Faszikel mit der Aufschrift »Consistorial-Ordnung 1561«). Teile des 1561 erarbeiteten 
Entwurfs, der 1573 in die dann gedruckte Ordnung einging, sind abgedruckt in: Forschungen zur 
Brandenburgischen und Preußischen Geschichte Bd. 27, 1914, S. 35–53.

22	 Mylius, Christian Otto (Hg.): Corpus Constitutionum Marchicarum, Teil 5, Abt. 1, Berlin/Halle 
1740, Sp. 4. 

23	 Solche Mandate sind in den zentralen und lokalen Archiven verstreut überliefert. Eine Sammlung 
einiger Mandate findet sich in: GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 47, Nr. 5 a 1, Paket 2.

24	 Dombrevier (hierzu: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 2/3, 1906, S. 267). – 
Der alten reinen Kirchen Gesenge verdeutschet, Frankfurt/O. 1568 (VD16, B 8127).

25	 Müller, Julius; Parisius, Adolf (Hg.): Die Abschiede der in den Jahren 1540–1542 in der Altmark 
gehaltenen ersten General-Kirchen-Visitation mit Berücksichtigung der in den Jahren 1551, 1578–79 
und 1600 gehaltenen Visitationen, zwei Bände, Magdeburg bzw. Salzwedel 1889–1929. – EKO 3 (wie 
Anm. 14), S. 151–384. – Herold, Victor (Hg.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede 
und -Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Bd. 1: Die Prignitz, Berlin 1931. – Zimmermann, 
Gerhard (Hg.); Heinrich, Gerd (Bearb.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede 
und -Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Bd. 2: Das Land Ruppin. Inspektionen Neuruppin, 
Wusterhausen, Gransee und Zehdenick, Berlin 1963. Die nicht mehr veröffentlichten Abschriften 
Herolds zur Uckermark und Mittelmark sind als Typoskripte erhalten: GStA PK (wie Anm. 15), 
X. HA Provinz Brandenburg, Rep. 16 Kleine Erwerbungen, Nr. 161, 162a, 162b, 163.

26	 Die Gottesdienstordnung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 wurde mancherorts 
ergänzt oder ersetzt durch lokale Gottesdienstordnungen. So sind Georg Buchholzers Gottes-
dienstordnungen für die Berliner Pfarrkirchen bekannt (hierzu: Jahrbuch für brandenburgische 
Landesgeschichte, Bd. 50, 1999, S. 88). Erhalten ist eine Pergamenthandschrift im Evangelischen 
Landeskirchlichen Archiv Berlin mit Ordnungen für Kasualien (St. Marien-Bibliothek Berlin, Si-
gnatur V 26; Teilabdruck: Laminski, Adolf: Georg Buchholzers Taufliturgie in Berlin, in: Besier, 
Gerhard; Gestrich, Christof [Hg.]: 450 Jahre Evangelische Theologie in Berlin, Göttingen 1989, 
S. 65–78, hier S. 71–77). Der Verbleib der aus der Nikolaikirche stammende Messordnung, die in 
der Bibliothek des Grauen Klosters erhalten sein soll (Cranach und die Kunst der Renaissance unter 
den Hohenzollern. Kirche, Hof und Stadtkultur, Katalog, hg. v. der Generaldirektion der Stiftung 
Preußische Schlösser und Gärten Berlin-Brandenburg und der Evangelischen Kirchengemeinde 
St. Petri – St. Marien, Berlin 2009, S. 292), ist nach Auskunft der Zentral- und Landesbibliothek 
Berlin derzeit unbekannt, so dass die Vorgaben dieser Ordnung nur aus ihren Erwähnungen in der 
Dissertation von Bernhard Klaus (wie Anm. 38) erschlossen werden können. – Die Frankfurter 
Gottesdienstordnungen sind greifbar in: Goltz, Joachim: Agenda Das ist Außerlesene Kirchen-
Ceremonien Welche in den Kirchen Augspurgischer Confeßion in ublichem Brauche sein, Frank-
furt/O. 1613. Nach Hans-Erich Teitge (Der Buchdruck des 16. Jahrhunderts in Frankfurt an der 
Oder. Verzeichnis der Drucke, Berlin 2000, S. 361, Nr. 499) hat es einen Druck von 1569 gegeben, 
der allerdings nur durch spätere Hinweise in der Literatur belegt ist. – Aus Tangermünde ist ein 
ins 16.  Jahrhundert zu datierenden »Officium Missae« der Stephanskirche (Kirchenkreisarchiv 
Stendal, Kirchenarchiv Tangermünde Nr. 0255) sowie eine auf 1608 datierte Übersicht über die 

Andreas Stegmann



241

Manche wichtige Vorgaben sind gar nicht in den territorialen Ordnungen enthalten, 
sondern lassen sich erst durch ihre Umsetzung im Zuge der Visitation oder mittels 
Mandaten erschließen, so etwa der Umgang mit den Klöstern, über den sich die Kir-
chenordnung von 1540 ausschweigt, oder die enge Verklammerung von Landeskirche 
und Landesuniversität, deren Schlüsselbedeutung für die Ausformung der evange-
lischen Landeskirche in der Mark sich aus den Ordnungen in keiner Weise ergibt.

Die brandenburgischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts sind kaum er-
forscht und liegen überwiegend in handschriftlichen bzw. gedruckten Originalen 
oder in heutigen Ansprüchen nicht mehr gerecht werdenden Abdrucken vor. Eine 
Neuedition der brandenburgischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts unter 
Berücksichtigung der Geschichte der brandenburgischen Reformation ist ein Desi-
derat der Forschung.

Geschichte und gegenwärtiger Stand der Forschung 
zur kurbrandenburgischen Kirchenordnung von 1540

Unter den brandenburgischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts ist die »Kirchen 
ordnung im Churfurstenthum der Marcken zu Brandemburg« von 1540 die wich-
tigste: Sie ist ein Schlüsseldokument der brandenburgischen Reformationsgeschichte 
und die für eine Generation maßgebliche Vorgabe für den Aufbau und Ausbau der 
evangelischen Landeskirche in der Mark Brandenburg. Bis weit ins 19. Jahrhundert 
war diese Kirchenordnung allerdings kein Thema der Forschung, auch wenn ihr 
Text dank des vollständigen Abdrucks im »Corpus Constitutionum Marchicarum«28 
greifbar war, da und dort auf ihre Bedeutung aufmerksam gemacht wurde29 und ihre 

»Ritus in Ecclesia Tangermundensi plerique pene diu observati« überliefert (Abdruck: EKO 3 [wie 
Anm. 14], S. 338–340). – Einblick in das reiche gottesdienstliche Leben der evangelischen Wils-
nacker Nikolaikirche gibt eine Ordnung von 1581 (Brandenburgisches Landeshauptarchiv Potsdam, 
Rep. 37 Plattenburg-Wilsnack, Nr. 2584, fol. 370r–388v). – Bekannt ist auch die Kirchen- und 
Gerichtsordnung für die Besitzungen der Familie von der Schulenburg in der Altmark (Abdruck: 
EKO 3 [wie Anm. 14], S. 149f.). – Die Reihe lokaler Gottesdienstordnungen oder lokaler Variationen 
ließe sich fortsetzen, wobei nicht immer klar ist, ob es sich um regelrechte Ordnungen (wie bei den 
Ordnungen Buchholzers, die in je einem Exemplar für jede der beiden Pfarrkirchen sorgfältig und 
repräsentativ auf Pergament festgehalten wurden und im Namen der Kirchengemeine ergingen) 
oder nur um Materialien einzelner Pfarrer handelt (wie es für das Tangermünder »Officium Missae« 
wahrscheinlich ist).

27	 Exemplarisch zu nennen sind etwa die Schulordnung des Pfarrers Johannes Garcaeus aus der 
Neustadt Brandenburg von 1564 (VD16, ZV 6405; abgedruckt in: Vormbaum, Reinhold [Hg.]: 
Evangelische Schulordnungen, Bd.  1, Gütersloh 1860, S.  519–546) oder die »Leges Gymnasii 
Berolinensis« von 1591 (Domstiftsarchiv Brandenburg an der Havel K 326 [30]).

28	 Mylius, Christian Otto (Hg.): Corpus Constitutionum Marchicarum, Teil 1: Von Geistlichen- 
Consistorial und Kirchen-Sachen betreffend die Religion, erste Abteilung, Berlin/Halle 1737, 
S. 5–248. Ein Teilabdruck findet sich auch in: Richter, Aemilius Ludwig (Hg.): Die evangelischen 
Kirchenordnungen des sechszehnten Jahrhunderts, Bd. 1, Weimar 1846, S. 323–334.

29	 So forderte Ludwig Frege im Zusammenhang des Reformationsjubiläums 1839 eine Neuausgabe 
der Kirchenordnung und erklärte sich bereit, diese zu realisieren (Frege, Ludwig: Berlin unter dem 
Einflusse der Reformation im sechszehnten Jahrhundert, Berlin 1839, S. 180, Anm. 18).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



242

Entstehungsgeschichte und ihr Inhalt behandelt wurden.30 Erst um 1900 herum ent-
deckte die Forschung die Brandenburgische Kirchenordnung als Schlüsselquelle der 
brandenburgischen Reformationsgeschichte. 1903 zeigte Johannes Sonnek in einem 
32seitigen Dissertationsdruck, dass in der Brandenburgische Kirchenordnung 1540 
mittelalterliche Gebräuche und Zeremonien beibehalten wurden und wie diese im 
Laufe der Folgejahrhunderte allmählich verschwanden.31 Nikolaus Müller brachte 
durch seine zwischen 1904 und 1908 erschienenen Arbeiten zu Fürst Georg III. von 
Anhalt und zur brandenburgischen Reformation die Forschung entscheidend voran, 
indem er die Entstehungsgeschichte der Ordnung in den Grundzügen rekonstruierte 
und zahlreiche ergänzende Quellen erschloss.32 Er plante auch eine Edition, die jedoch 
nicht zustande kam.33 1908 veröffentlichte Walter Friedensburg das 1541 entstan-
dene Gutachten von Friedrich Nausea zur Brandenburgische Kirchenordnung, das 
die erheblichen Vorbehalte gegen die »christliche Reformation«34 Joachims II. von 
Seiten der Papstkirche deutlich macht.35 Und 1909 legte Emil Sehling in Bd. 3 seiner 
Evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts erstmals eine umfassendere, 
wenn auch bei weitem nicht vollständige Ausgabe mit wissenschaftlichem Anspruch 
vor, die editionsphilologisch allerdings nicht befriedigen kann.36

30	 Z.B. Droysen, Johann Gustav: Geschichte der Preußischen Politik, Teil 2: Die territoriale Zeit, 
Abteilung 2, Leipzig 21870, S.  182–189. – Heidemann, Julius: Die Reformation in der Mark 
Brandenburg, Berlin 1889, S. 219–226.

31	 Sonnek, Johannes: Die Beibehaltung katholischer Formen in der Reformation Joachims II. von 
Brandenburg und ihre allmähliche Beseitigung, Diss. phil. Universität Rostock 1903.

32	 Für die Beschäftigung mit der brandenburgischen Kirchenordnung relevant sind diese Beiträge:  
Müller, Nikolaus: Der Dom zu Berlin. Kirchen-, kultus- und kunstgeschichtliche Studien über 
den alten Dom in Köln-Berlin, Bd. 1, Berlin 1906. – Ders.: Beziehungen zwischen den Kurfürsten 
Joachim I. und II. von Brandenburg und dem Fürsten Georg III. von Anhalt in den Jahren 1534–1540, 
in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 127–174. – Ders.: Fürst 
Georgs III., des Gottseligen, von Anhalt schriftstellerische Tätigkeit in den Jahren 1530–1538 und 
sein Bericht von der Lehre und den Zeremonien, so zu Dessau gehalten werden, vom Jahre 1534, 
Leipzig/New York 1907. – Ders.: Beiträge zur Kirchengeschichte der Mark Brandenburg, Leipzig 1907.

33	 Müller: Beziehungen (wie Anm. 32), S. 168, Anm. 1.
34	 So die Bezeichnung, die Kurfürst Joachim II. in der von ihm verfassten Vorrede der kurbrandenbur-

gischen Kirchenordnung für die kirchliche Erneuerung im Kurfürstentum Brandenburg verwendet 
(Brb. KO [wie Anm. 12], fol. A 4r).

35	 Friedensburg, Walter: Die Kirchenordnung Kurfürst Joachims II. in katholischer Beleuchtung, 
in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 5, 1908, S. 1–25.

36	 EKO 3 (wie Anm. 14), S. 6–9, 39–90. Zu monieren ist, dass Sehling nicht den gesamten Text mit 
allen Paratexten bietet, dass er den Text weder diplomatisch getreu wiedergibt noch normalisiert 
und dass er nicht alle Varianten, Streichungen und Zusätze nachweist. Die mit der Brandenburg-
Nürnbergischen Kirchenordnung von 1533 (Kirchen Ordnung / In meiner gnedigen herrn der 
Marggrauen zu Brandenburg / vnd eins Erberen Rats der Stat Nürnberg Oberkeyt vnd gepieten / 
Wie man sich bayde mit der Leer vnd Ceremonien halten solle, Nürnberg 1533 [im Folgenden: 
Brb.-Nürnb. KO], VD16, B 6955,) und den Kinderpredigten Osianders (Catechismus oder Kinder 
predig, Nürnberg 1533, VD16, O 1036) übereinstimmenden Textteile sind abgedruckt in: Die 
evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, begründet v. Emil Sehling, Bd. 11: Bayern, 
Teil 1: Bayern: Franken. Markgrafschaft Brandenburg-Ansbach-Kulmbach. Reichsstädte Nürnberg, 
Rothenburg, Schweinfurt, Weißenburg, Windsheim. Grafschaften Castell, Rieneck und Wertheim. 
Herrschaft Thüngen, Tübingen 1961, S. 140–279. Die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchen-

Andreas Stegmann



243

Forschungsgeschichtlich wichtig sind auch Victor Herolds Arbeit über die Visita-
tionen des 16. Jahrhunderts aus den 1920er Jahren37, die liturgiegeschichtliche Arbeit 
von Bernhard Klaus38 aus den 1940er Jahren sowie die vergleichenden Studien von 
Theodore Jungkuntz39 und Gerhard Pfeiffer40 aus den 1960er und 1970er Jahren, die 
das Verhältnis von Brandenburgisch-Nürnbergischer und Brandenburgischer Kirchen-
ordnung untersuchen. Zu nennen ist auch die Arbeit von Ernst Walter Zeeden über 
»katholische Überlieferungen« in reformatorischen Kirchenordnungen von 195941, in 
der die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 immer wieder als Beispiel für 
die Konservierung mittelalterlicher Traditionen im frühneuzeitlichen Luthertum ge-
nannt wird.42 Die beiden Aufsätze von Friedrich Weichert aus den 1970er Jahren zur 
Theologie und Organisation der brandenburgischen Landeskirche im 16. Jahrhundert 
dagegen führen die Forschung nicht weiter, sind im Ganzen wie im Einzelnen nicht 
unproblematisch und deshalb nur mit Vorsicht zu benutzen.43

ordnung und Osianders Kinderpredigten sind auch ediert in: Osiander, Andreas: Gesamtausgabe, 
Bd. 5: Schriften und Briefe 1533 bis 1534, Gütersloh 1983, S. 37–177, 182–334.

37	 Ausführlicher behandelt wird sie in: Herold, Victor: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation 
in der Mark Brandenburg 1540–45. Darstellung auf aktenmäßiger Grundlage, in: Jahrbuch für 
Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925, S. 5–104; Bd. 21, 1926, S. 59–128; Bd. 22, 
1927, S. 25–137, hier: Bd. 20, 1925, S. 21–35.

38	 Klaus, Bernhard: Die evangelische Messe in der Mark Brandenburg nach der Einführung der 
Kirchenordnung Joachims  II. 1540, Diss. theol. Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin 1941. 
Einige Ergebnisse dieser Dissertation hat Klaus später in einer Miszelle zusammengefasst: Ders.: 
Die kurbrandenburgische Kirchenordnung Joachims II. in der liturgischen Praxis ihrer Zeit, in: 
Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie, Bd. 4, 1958/59, S. 82–85.

39	 Jungkuntz, Theodore R.: Die Brandenburg-Nürnbergische Kirchenordnung von 1533 und ihre 
Auswirkung. Ein Beitrag zur Geschichte und Theologie der lutherischen Kirchenordnungen des 
16. Jahrhunderts, Diss. theol. Universität Erlangen-Nürnberg 1964, S. 21–55.

40	 Pfeiffer, Gerhard: Die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung in der katholischen Kritik 
des 16. Jahrhunderts, in: Würzburger Diözesangeschichtsblätter, Bd. 35/36, 1974, S. 123–147, hier 
zur Brandenburgischen Kirchenordnung: S. 136–144.

41	 Zeeden, Ernst Walter: Katholische Überlieferungen in den Lutherischen Kirchenordnungen des 
16. Jahrhunderts, in: ders.: Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und 
katholischen Reform, Stuttgart 1985, S. 113–191.

42	 Zeedens Rede von »katholischen Überlieferungen« ist heute missverständlich. Zeeden meint damit 
nicht eine bewusste oder unbewusste Angleichung des frühneuzeitlichen Luthertums an die rö-
misch-katholische Konfessionskirche, sondern die Anknüpfung an das beiden im 16. Jahrhundert 
entstehenden Konfessionskirchen gemeinsame mittelalterliche Erbe, die für die evangelischen 
Landeskirchen im Einflussbereich der Wittenberger Reformation selbstverständlich war.

43	 Weichert, Friedrich: Die theologischen Motive des ältesten märkischen Katechismus. Ein Beitrag 
zur Genesis der brandenburgischen Reformationstheologie, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische 
Kirchengeschichte, Bd. 49, 1974, S. 95–130. – Ders.: Die Anfänge des märkischen Summepisko-
pats. Eine Analyse der ersten reformatorischen Kirchen- und Visitationsordnungen Brandenburgs, 
in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 50, 1977, S. 79–124. Der 1974 
erschienene Aufsatz bietet einen Vergleich von Osianders Katechismusauslegung mit Luthers Kate-
chismen, der systematisch-theologisch angelegt ist; es geht weder um die Entstehung der Branden-
burgischen Kirchenordnung von 1540, noch um die Bearbeitung der Kinderpredigten, noch um deren 
Verwendung und Rezeption in der märkischen Kirche. Der 1977 erschienene Aufsatz beschäftigt 
sich ausführlicher mit der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 (Weichert: Anfänge, 
S.  80–96), vor allem mit der in ihr enthaltenen »Brandenburgische[n] Reformationstheologie« 
(S. 109) und der in ihr dokumentierten »Etablierung« des »summepiskopalen Kirchenregiments« 

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



244

Es ist nicht zu übersehen, dass trotz einzelner gewichtiger Forschungsbeiträge 
im 20. Jahrhundert das Interesse an der Brandenburgische Kirchenordnung wieder 
geschwunden ist44, und zwar so sehr, dass sich die dem Text nicht gerecht werdende 
Deutung als Zeugnis einer via media zwischen Katholizismus und Protestantismus 
weithin durchsetzen konnte.45 Bis in neuere Veröffentlichungen hinein findet sich 
die irreführende Rede von der »katholisierendste[n] Kirchenordnung der deutschen 
Reformation«.46 Was passieren kann, wenn man die Kirchenordnung als Zeugnis 
eines Mittelwegs zwischen den entstehenden Konfessionen heranzieht, zeigt ein 
neuerer Beitrag zur Kirchenpolitik der Hohenzollern im 16.  Jahrhundert.47 Hier 
wird über diese für die Kirchenpolitik Joachims II. zentrale Quelle einleitend – der 
Selbstdarstellung der Kirchenordnung folgend – behauptet: »Die Kirchenordnung 

des Kurfürsten (S. 91), ohne dabei eine vertiefte Analyse der Lehr- und Organisationsvorgaben 
der Brandenburgischen Kirchenordnung zu bieten und sich zur Forschungsdiskussion über das 
landesherrliche Kirchenregiment zu verhalten (vgl. Heckel, Johannes: Die Entstehung des bran-
denburgisch-preußischen Summepiskopats, in: Ders.: Das blinde, undeutliche Wort ›Kirche‹. 
Gesammelte Aufsätze, hg. v. Siegfried Grundmann, Köln/Graz 1964, S. 371–386).

44	 Ausführlicher behandelt, ohne dass die Forschung damit weitergetrieben worden wäre, wird sie in: 
Fendt, Leonhard: Einführung in die Liturgiewissenschaft, Berlin 1958, S. 198–200 (Zusammenfas-
sung von: Ders.: Der lutherische Gottesdienst des 16. Jahrhunderts. Sein Werden und sein Wachsen, 
München 1923, S. 273–282). – Gundermann, Iselin: Kirchenregiment und Verkündigung im 
Jahrhundert der Reformation, in: Heinrich, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Bran-
denburg, Berlin 1999, S. 147–241, hier S. 166–171. – Klingberg, Lars: Kirchenordnungen im 16. 
und 17. Jahrhundert, in: Allihn, Ingeborg; Poeschel, Wilhelm (Hg.): Wie mit vollen Chören. 
500 Jahre Kirchenmusik in Berlins historischer Mitte, Beeskow 2010, S. 94–101. – Anders als der 
Titel es vermuten lässt, handelt der Aufsatz von Otto Gross (Vom Widerstand der katholischen 
Kirche gegen die Kirchenordnung Joachims II., in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 7, 1953, S. 36–52) 
nicht speziell von der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540, sondern von der kirchlichen 
Neuordnung unter Joachim II. im Allgemeinen.

45	 Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 ist für Johannes Beumer (Die ökumenischen 
Bestrebungen des ersten lutherischen Kurfürsten der Mark Brandenburg Joachim II., in: Theo-
logie und Glaube, Bd. 63, 1973, S. 105–119) der Versuch, »die getrennten Konfessionen in einem 
gemeinsamen Bekenntnis zusammenzufassen« (S. 105). Wie die nahe Verwandtschaft mit papst-
kirchlichen Ordnungen zeige, handele es sich um einen »Kompromiß zwischen Katholizismus und 
Luthertum« (S. 112), wobei die Kirchenordnung »in ihrem innersten Wesen als lutherisch« zu gelten 
habe (S. 113). Ähnlich urteilt Frank Göse über die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540: 
»Ihr Inhalt offenbart […] alles andere als ein eindeutiges Bekenntnis zu Luthers Lehre«, vielmehr 
»sollten viele der dem vorreformatorischen Kirchenzeremoniell angehörenden Gebräuche beibe-
halten werden«, weshalb die Brandenburgische Kirchenordnung als »die ›katholisierendste‹ unter 
den lutherischen Kirchenordnungen im Reich« gelten müsse (Göse, Frank: Das Ende des Mittel-
alters? Die Reformation in der Mark Brandenburg, in: Bergstedt u. a.: Im Dialog mit Raubrittern 
und schönen Madonnen [wie Anm. 11], S. 214–226, hier S. 220). – Zur »via-media-These« und 
ihrer Berechtigung hinsichtlich der brandenburgischen Reformation und der Brandenburgischen 
Kirchenordnung: Stegmann, Andreas: Die »christliche Reformation« im Kurfürstentum Branden-
burg. Mittelweg zwischen Rom und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische 
Literaturzeitung, Bd. 141, 2016, Sp. 578–591.

46	 Zscharnack, Leopold: Das Werk Martin Luthers in der Mark Brandenburg. Von Joachim I. bis 
zum Großen Kurfürsten. Denkschrift zum deutschen Reformationsfest, Berlin 1917, S. 83.

47	 Beyer, Achim: Die Religionspolitik der Hohenzollern im Reformationsjahrhundert: Zwischen 
Autonomie und Abhängigkeit, in: Blätter für deutsche Landesgeschichte, Bd. 148, 2012, S. 239–275, 
hier S. 256f.

Andreas Stegmann



245

Joachims II. war eine des Ausgleichs, gegründet in dem Bemühen um die Rückfüh-
rung der Lehre und des Kultus auf den Konsens der Urkirche«. Diese an sich nicht 
falsche Charakterisierung wird dann weiter ausgeführt: »Dabei vermied sie jegliche 
Parteilichkeit, sei es zugunsten der Altgläubigen, sei es zugunsten der evangelischen 
Seite. Ausdrücklich betonte der Landesherr in seiner eigenhändig verfassten Vorrede, 
er wolle weder eine römische noch eine wittenbergische, sondern vielmehr eine wahre 
katholische Kirche«. Wer allerdings in der Vorrede nach diesem Satz sucht, wird 
nicht fündig48, und auch die Behauptung, die Kirchenordnung ergreife nicht Partei, 
lässt sich bei genauerem Hinsehen nicht halten. Erstaunlich sind die Aussagen über 
die gottesdienstlichen Formulare der Kirchenordnung, die zeigen, dass der Verfasser 
weder den Text gelesen noch sich über die kollektiven und individuellen Frömmig-
keitsvollzüge des frühneuzeitlichen Luthertums informiert hat: »Vor allem in den die 
Liturgie betreffenden Fragen dominierte das katholische Element. Eine Umwandlung 
der Messe in einen reinen Predigtgottesdienst war nicht vorgesehen. Ferner hielt die 
Kirchenordnung von 1540 an der katholischen Siebenzahl der Sakramente fest. Bei-
behalten wurden auch bei leichten Abwandlungen die Verehrungs- und Andachts-
formen, z. B. die Firmung, die individuelle Beichte und die lateinische Messe. Die 
Kommunion erfolgte weiterhin [sic!] unter beiderlei Gestalt.«49

Dass der Verfasser zum Urteil gelangt, dass »die lutheranisierende Tendenz begrenzt« 
blieb, was sich auch darin zeige, dass »jeglicher Bezug auf die Confessio Augustana 
oder andere lutherische Bekenntnisschriften« fehle50, kann nicht verwundern. Dabei 
hätte allein ein Blick in Michael Höhles 2002/03 erschienene gewichtige und die 
Forschung entscheidend voranbringende Arbeiten genügt, die Haltlosigkeit dieser 
Beschreibung und Deutung der Brandenburgischen Kirchenordnung aufzuzeigen. 
Höhle hat in diesen die Entstehungsgeschichte der Kirchenordnung erstmals umfas-
sender beschrieben.51 Zutreffend stellt er hinsichtlich der Charakteristik der Branden-

48	 Dieser Satz gehört in einen anderen Zusammenhang, er ist nicht mit Sicherheit Joachim II. zuzu-
weisen, und es handelt sich nicht um eine religionspolitische Grundsatzaussage (Stegmann: Die 
»christliche Reformation« im Kurfürstentum Brandenburg [wie Anm. 45], Sp. 582–584).

49	 Hierzu ist zu bemerken: Nirgendwo in der Reformation wurde die römische Messe durch einen 
reinen Predigtgottesdienst ersetzt, vielmehr orientierte man sich entweder an der römischen Messe 
und wertete dabei den Verkündigungsteil auf, oder man orientierte sich am spätmittelalterlichen 
Prädikantengottesdienst und verband diesen mit einem in bestimmten Zeitabständen gefeierten 
Abendmahl. Davon, dass die Brandenburgische Kirchenordnung die Siebenzahl der Sakramente 
beibehält, kann keine Rede sein. Die Privatbeichte wird in der Brandenburgischen Kirchenordnung 
wie überall im Luthertum beibehalten. Die Kommunion unter beiderlei Gestalt wurde erstmals mit 
der Brandenburgischen Kirchenordnung de jure verbindlich gemacht, allerdings war sie de facto 
schon seit dem 1. November 1539 vorgegeben.

50	 Hierzu ist zu bemerken, dass in der Brandenburgischen Kirchenordnung nicht nur (als Teil der 
Katechismuspredigten des zweiten Hauptteils) Luthers Kleiner Katechismus abgedruckt wird, 
sondern dass sich in ihr auch zahlreiche sprachlich und sachlich der Wittenberger Theologie eng 
verbundene Aussagen finden.

51	 Höhle, Michael: Universität und Reformation. Die Universität Frankfurt (Oder) von 1506 bis 1550, 
Köln u. a. 2002, S. 393–416. – Ders.: Ein »vermittlungstheologischer« Entwurf Georg Witzels 
für die kurmärkische Kirchenordnung von 1540, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, 
S. 101–119.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



246

burgischen Kirchenordnung fest, dass die »von Joachim II. zweifellos überschätzte 
Bewahrung katholischen Brauchtums« in der brandenburgischen Kirchenordnung 
»nicht über ihren lutherischen Grundzug hinwegtäuschen« könne.52

Die Entstehung der Brandenburgischen Kirchenordnung

Was die Entstehung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 angeht, ist die 
Quellenlage schlecht. Die – zumindest teilweise – noch im 19. Jahrhundert vorhan-
denen Akten im Geheimen Staatsarchiv Berlin, darunter unterschiedliche Entwürfe 
und Bearbeitungen sowie Korrespondenz, sind heute verschollen und lassen sich 
nur fragmentarisch durch alternative Überlieferungen und Hinweise in der älteren 
Literatur rekonstruieren.53 Der folgende Überblick über die Entstehungsgeschichte 
ist darum lückenhaft und mit Unsicherheiten behaftet.

Als Joachim  II. im Sommer 1535 Kurfürst wurde, sympathisierte er längere 
Zeit schon mit der Reformation und teilte wohl auch die Grundüberzeugungen des 
evangelischen Glaubens. Bald nach Regierungsantritt plante er die Einführung der 
Reformation in seinem Herrschaftsgebiet. Allerdings schob er diesen Schritt aufgrund 
reichs- und hausmachtpolitischer Rücksichtnahmen mehrere Jahre hinaus, während 
sich an der kirchlichen Basis die Reformation weiter ausbreitete. Durch seine Ver-
mittlungspolitik auf Reichsebene 1538/39, die mit zum Abschluss des Frankfurter 
Anstands beitrug, schuf er dann die politischen Voraussetzungen für die Einführung 
der Reformation. Schon in den ersten Jahren seiner Herrschaft sondierte der Kurfürst 
aber die Möglichkeiten für kirchliche Reformen54, ohne dass es bis zum Frühjahr 

52	 Höhle: Universität und Reformation (wie Anm. 51), S. 413, Anm. 161.
53	 Zum Entwurf des Kurfürsten für die Vorrede und die Messordnung, die Spieker Mitte des 19. Jahr-

hunderts vorlagen, siehe unten Anm. 107 und 222. Franz Dittrich hat Ende des 19. Jahrhundert 
noch einen »Entwurf der 1540 publizirten Kirchenordnung aus dem Jahre 1539 […] mit Rand-
glossen des Kurfürsten« »im Berliner Geh. Staatsarchiv« eingesehen (Dittrich, Franz [Bearb.]: 
Nuntiaturberichte Giovanni Morones vom deutschen Königshofe 1539. 1540., Paderborn 1892, 
S. 70), der heute nicht mehr nachweisbar ist.

54	 Nicht in direktem Zusammenhang mit der Entstehung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 
1540 steht der Anfang 1537 von Joachim II. Georg III. zur Begutachtung übersandte reformkatho-
lische, möglicherweise von Julius Pflug verfasste »furschlag von Christlicher einheit« (Landesarchiv 
Sachsen-Anhalt, Dessau [im Folgenden: LASA, DE], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 234–239; vgl. 
die Denkschrift des herzoglich-sächsischen Kanzlers Georg von Carlowitz für Philipp von Hessen, 
abgedruckt in: Neudecker, Christian Gotthold [Hg.]: Urkunden aus der Reformationszeit, Kassel 
u. Gotha 1836, S. 302–310), der das Interesse des Kurfürsten an reformkatholischen Konzepten 
zeigt. Ende Februar, Anfang März 1537 verwarf Georg III. den »furschlag« (LASA, DE [s. o.], Z 
4, V 240 Nr.  1 Bd.  I, fol.  240–253; dazu: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, 
Bd. 4, 1907, S. 139–142) und setzt seine Anfang März entstandenen »Artickel, welcher gestalt jn 
der Religienn Sachenn zwuschen Chur und Fursten Deutzscher Nationnn ein voreynigung auf-
zurichtenn, jn bedenckenn mag genommen werdenn« (LASA, DE [s. o.], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, 
fol. 255–263) dagegen, die Joachim II. aber möglicherweise nie zur Kenntnis gebracht wurden und 
auch keine Rolle für die Entstehungsgeschichte der Brandenburgischen Kirchenordnung spielten. 
Eine Abhängigkeit der Kirchenordnung von den Artikeln nimmt Nikolaus Müller (Jahrbuch 
für Brandenburgische Kirchengeschichte Bd. 4, 1907, S. 142–144) an; dem widerspricht Michael 
Höhle (Universität und Reformation [wie Anm. 54], S. 395, Anm. 59). Weil sich die religiöse 

Andreas Stegmann



247

1538 Hinweise auf konkrete Planungen für die Einführung der Reformation gibt. Im 
April 1538 aber bat Joachim II. Philipp Melanchthon um Mithilfe bei kirchlichen 
Reformen im Kurfürstentum Brandenburg55 und beauftragte entweder im Frühling 
oder im Herbst 1538 wohl seinen Hofprediger Petrus Rauch56 mit der Ausarbeitung 
eines ersten Entwurfs einer Kirchenordnung. Melanchthon begutachtete diesen nicht 
mehr erhaltenen Entwurf und verwarf ihn mit Verweis auf die unevangelische Lehre.57 
Im Oktober 1538 berichtete Rauch von den bevorstehenden kirchlichen Neuerungen 
und verwies auf die geplante neue Kirchenordnung (»Elector novam institutionem 
flagitat«).58 Aus der Zeit zwischen Herbst 1538 und Sommer 1539 sind keine weiteren 
Informationen über die geplante Kirchenordnung erhalten. Wahrscheinlich wartete 

Position Georgs III. sowohl in den Artikeln von 1537 als auch in den Zuarbeiten zur KO 1539/40 
Ausdruck verschafft, lassen sich die inhaltlichen Ähnlichkeiten durch den Verfasser erklären, ohne 
dass eine literarische Abhängigkeit vorliegen muss.

55	 In einem Brief an Veit Dietrich berichtet Melanchthon am 23.  April 1538: »Marchio elector 
deliberat de ecclesiis instaurandis meque accersit« (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und 
kommentierte Gesamtausgabe, Bd. T 8, Stuttgart-Bad Cannstatt 2007 [im Folgenden: MBW.T 8], 
S. 103f. [Nr. 2022], hier S. 104, Z. 14f.). Kurz darauf muss Melanchthon in Berlin-Cölln gewesen 
sein, wie sein Brief an Justus Jonas vom 14. Mai 1538 zeigt, in dem Melanchthon davon berichtet, 
dass der Kurfürst seinen Willen zu kirchlichen Reformen deutlich gemacht habe, aber noch keine 
konkreten Neuerungen, etwa in Form einer Kirchenordnung, vorgenommen habe (MBW.T 8 [s.o.], 
S. 116–118 [Nr. 2031]). – Zu Melanchthons Kontakten ins Kurfürstentum Brandenburg: Delius, 
Walter: Melanchthon und die Mark Brandenburg, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, Bd. 72, 
1961, S. 315–335.

56	 Eine ältere Überlieferung schreibt die Abfassung des Entwurfs Domdekan Rupert Elgersma zu 
(Müller, Johann Christoph; Küster, Georg Gottfried: Altes und neues Berlin. Das ist: Voll-
ständige Nachricht von der Stadt Berlin, erster Teil, Berlin 1737, S. 76). Der Entwurf ist aber eher 
Hofprediger Petrus Rauch zuzuschreiben, worauf dessen briefliche Äußerung vom Oktober 1538 
hindeutet (vgl. Höhle: Universität und Reformation [wie Anm. 51], S. 398).

57	 Melanchthon berichtet Kurfürst Johann Friedrich von Sachsen am 4. November 1538 über seinen 
Aufenthalt am Berliner Hof und seine Kritik am Entwurf der Kirchenordnung: »Als ich zu dem 
Marggraven erfordert binn, hatt ehr mir seines munchs buch furgeleget und begeret, das ichs wolt 
iudicirn. Nu war viel unrechter lahr darinn, da der Marggrave selb ad margines seine correctur 
zugeschriben hett. Denn der monch verstehet dise propositio nicht recht und gehet weitt aus dem 
weg ›fide iustificamur‹. Derhalben hab ich dem Markgraven geradten, ehr soll dises buch nicht lassen 
ans liecht khomen, ehr wurde nicht mit bestehen und wurde viel unrichtikeit machen. Dabey hab 
ich yhm geradten, das ehr sich seines gemuts one ein schrifftlich ordnung gegen der landschafft 
gnediglich wolte vernemen lassen von zulassung des evangelii und rechtes brauchs des sacraments 
etc. Weiter hab ich nichts geschriben oder geradten, sondern dabey yhnen vormanet, ehr wolde auch 
offentlich das coniugium zulassen und von der mesß mißbreuchen zu predigen gestatten, ob ehr 
gleich die selbige noch anfenglichs nicht endern kont. Dabey ists also beruget. Denn ehr scheuet 
vor der mess abthuung, und, wiewol ehr viel mit mir von der mess geredt, so ists doch also bliben 
hangen. Denn in den andern artikeln lies ehr sich allen wol vernemen. Mehr weiss ich nicht, so 
hab ich yhm nichts geschriben und schreib yhm nichts. Philippus Melanthon« (MBW.T 8 [wie 
Anm. 55], S. 244f. [Nr. 2112]). Aus diesem Brief ergibt sich nicht, ob Melanchthon von seinem 
Aufenthalt im Frühjahr 1538 oder von einem neuerlichen, ansonsten nicht belegten Aufenthalt im 
Herbst 1538 spricht.

58	 Brief des brandenburgischen Hofpredigers Petrus Rauch an den Wiener Bischof Johann Fabri vom 
25. Oktober 1538 (auszugsweise erhalten in Form einer Notiz Morones: Friedensburg, Walter 
[Bearb.]: Nuntiaturberichte aus Deutschland, Abt. 1, Bd. 3: Legation Aleanders 1538–1539, Gotha 
1893, S. 250, Anm. 3).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



248

der Kurfürst ab, wie die Konkordien- und Friedstandsverhandlungen zwischen 
Kaiser und Schmalkaldischem Bund sich entwickeln würden. Allerdings machte er 
auch kein Geheimnis daraus, dass kirchliche Neuerungen im Sinne der Reformation 
bevorstanden.59 Aber noch Anfang Juni 1539 scheint die Umsetzung der geplanten 
kirchlichen Neuerungen nicht terminiert gewesen zu sein, beklagte doch der stets gut 
informierte und in die Reformationsvorbereitungen Joachims II. eng eingebundene 
Melanchthon dem kurfürstlichen Rat Johannes Weinlöben gegenüber noch das 
Stocken der Reformation im Kurfürstentum Brandenburg.60

Im Spätsommer 1539 begann dann aber die Vorbereitung der kirchlichen Refor-
men. Möglicherweise gehörte bereits das Gespräch des von Joachim II. entsandten, 
mit der Reformation sympathisierenden Havelberger Dompropsts Leonhard Keller 
mit Georg III. von Anhalt am 10. Juni 1539, bei dem Georg eine Reformation unter 
Beibehaltung der Bischöfe empfahl, zu diesen Vorbereitungen.61 Mit der Berufung 
dreier profilierter Theologen nach Berlin-Cölln im August und September 1539 be-
gann dann die Kirchenreform: Aus Franken kam im August Jakob Stratner62, der 
Hofprediger wurde; aus dem Herzogtum Sachsen kam Ende August Georg Witzel63, 
der Professor in Frankfurt werden sollte64; und aus der Neumark kam im September 
Georg Buchholzer65, der Berliner Propst wurde und am 14. September in der Cöllner 
Stiftskirche die erste offizielle evangelische Predigt hielt.66 Stratner und Buchholzer 
waren Anhänger der lutherischen Reformation, Witzel gehörte zum reformkatholi-

59	 Das Ersuchen der Städte Berlin und Cölln um Erlaubnis der östlichen Kommunion sub utraque im 
Februar 1539 (Fidicin, Ernst [Hg.]: Historisch-diplomatische Beiträge zur Geschichte der Stadt 
Berlin, Teil 2: Berlinische Urkunden von 1261 bis 1550, Berlin 1837, S. 336f. [Nr. 218]) und die 
Antwort des Kurfürsten darauf (Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925, 
S. 3f.) deuten darauf hin, dass der Kurfürst die Einführung des Laienkelchs plante und das auch 
schon signalisiert hatte.

60	 Melanchthon schreibt: »Profecto, mi Ioannes, ex animo doleo usque adeo negligi in Marchia scho-
las et ecclesias. Qualis vastitas futura est, si Princeps non dabit operam, ut isti parti reipublicae 
medeatur! Hac de re libenter ad eum scripsissem, et scribam aliquando, si tu suadebis. Haec effudi 
liberius et simplicius apud te, confisus tua humanitate et prudentia« (MBW.T 8 [wie Anm. 55], 
S. 448, Z. 15–19 [Nr. 2217]).

61	 Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 152f.
62	 Müller, Nikolaus: Zur Geschichte des Reichstags von Regensburg 1541, in: Jahrbuch für Branden-

burgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 175–248, hier zu Stratners Tätigkeit in Brandenburg: 
S. 239–244.

63	 Mennecke-Haustein, Ute: Art. Witzel, Georg, in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 36, 2004, 
S. 257–260. – Vetter, Paul: Witzel’s Flucht aus dem albertinischen Sachsen, in: Zeitschrift für 
Kirchengeschichte, Bd. 13, 1892, S. 282–310. – Trusen, Winfried: Um die Reform und Einheit 
der Kirche. Zum Leben und Werk Georg Witzels, Münster 1957.

64	 Höhle: Universität und Reformation (wie Anm. 51), S. 394, 400.
65	 Laminski, Adolf: Georg Buchholzer. Erster evangelischer Prediger in Buckow, Schöna und Arns-

walde sowie Propst an St. Nikolai in Berlin, in: Jahrbuch für Brandenburgische Landesgeschichte, 
Bd. 50, 1999, S. 62–112.

66	 Joachim II. hatte auch Urbanus Rhegius zur Übersiedelung nach Brandenburg – und damit wohl 
zur Mitarbeit an der Kirchenordnung – eingeladen, der jedoch nicht bereit war, in die Mark zu 
kommen (s. den bei Frege: Berlin unter dem Einflusse der Reformation [wie Anm. 29], S. 175f., 
abgedruckten Brief von Rhegius an Joachim II.). Auch er sollte wohl Professor in Frankfurt werden 
(Höhle: Universität und Reformation [wie Anm. 51], S. 394).

Andreas Stegmann



249

schen Spektrum. Ende August 1539 informierte der Kurfürst auch die Bischöfe von 
Brandenburg, Havelberg und Lebus über die geplanten Neuerungen und dürfte zu-
mindest die Unterstützung des Brandenburger Bischofs erhalten haben.67

Buchholzer, Stratner und Witzel scheinen eine Kommission gebildet zu haben, 
die regelmäßig zusammentrat und unter der Aufsicht des Kurfürsten, der wohl auch 
selbst Skizzen und Texte beisteuerte, bis Ende November 1539 einen ersten Entwurf 
der Kirchenordnung verfertigte.68 Über den Ablauf der Kommissionsarbeit wissen 
wir nahezu nichts. Ein Brief Melanchthons zeigt, dass dieser Mitte Oktober 1539 bei 
seinem Aufenthalt am Hofe über die Arbeiten informiert wurde, der Brief verrät aber – 
abgesehen von der Erwähnung der in die Ordnung einzufügenden Kinderpredigten 
Osianders – nichts über den Stand der Arbeiten am Text der Kirchenordnung.69 Als 
am 1. November 1539 das erste offizielle evangelische Abendmahl – wahrscheinlich 

67	 Das Treffen mit den Bischöfen lässt sich erschließen aus dem Brief Joachims II. an König Sigismund 
von Polen vom 1. September 1539 (»Haben demnach vor wenigen Tagen wolbedechtiglich mit Rath 
unserer furnembsten Geistlichen Prelaten und Landrethe uns einer Cristlichen reformation etlicher 
Ceremonien und kirchenordnungk disselbige in unsern landen bey und mit den unsern zu halten 
entschlossen und verglichen«: Forschungen zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, 
Bd. 2, 1889, S. 403) und einer Notiz von Cochläus vom 31.  Januar 1540 (»caeterum marchio 
Brandenburgensis elector nuper instinctu Philippi Melanchtonis luthericam fecit ordinationem 
in terris suis, vocatis ad eam dietam provincialem tribus episcopis suis, e quibus unus, nempe 
Brandenburgensis, consensisse dicitur«: Zeitschrift für Kirchengeschichte, Bd. 18, 1898, S. 423).

68	 Die Mitarbeiter der Kommission und der Ablauf der Kommissionsarbeit lassen sich aufgrund 
fehlender Quellen nicht näher bestimmen. Die Beteiligung Witzels ergibt sich aus der Übernahme 
zweier kurzer Abschnitte aus einer seiner Zuarbeiten zur Brandenburgischen Kirchenordnung und 
den Gutachten der Wittenberger Theologen Anfang Dezember 1539. Die Beteiligung von Stratner 
und Buchholzer lässt sich aus deren Kontakten zu den Wittenberger Theologen Ende November, 
Anfang Dezember erschließen. Von den Vorarbeiten und Entwürfen der Kommissionsmitglieder 
haben sich die Witzels erhalten (Höhle: Universität und Reformation [wie Anm. 51], S. 400–402): 
1. »Quaestiones catechisticae« (entstanden 1539 in Berlin, gedruckt 1541 in Mainz, möglicherweise 
gedacht als Vorlage für den Katechismus der Kirchenordnung; Richter, Gregor: Die Schriften 
Georg Witzels bibliographisch bearbeitet, Fulda 1913, Nr.  50); 2. »Hagiologium« (Sammlung 
von Heiligengeschichten, gedruckt 1541, das Vorwort gibt als Zeit und Ort der Abfassung Berlin 
1539 an; Richter: Schriften, Nr. 53); 3. »Typus ecclesiae prioris« (verfasst 1538 für das Leipziger 
Religionsgespräch, gedruckt 1540 in Mainz, Joachim II. soll den Text 1539/40 im Manuskript 
gekannt und geschätzt haben; Richter: Schriften, Nr. 52); 4. »Media aliquot adeoque remedia 
concordiae, etiamnum rudia. Olim apud Berlinum Marchiae, Principi Electori tale quippiam abs 
me efflagitanti« mit der Devise emendari, non amputari (fol. 16v–17r; in: Witzel, Georg: Inspectio 
ecclesiarum ad R. D. D. Marquarum vere episcopum Nemetensem, Köln 1564, VD16, W 3972, 
fol. 14r–21v; Richter: Schriften, Nr. 138); 5. Entwurf für die brandenburgische Kirchenordnung 
(fragmentarisch als handschriftliche Kopie erhalten, Abdruck: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 
2002/2003, S. 111–119).

69	 Am 26. Oktober 1539 schreibt Melanchthon an Veit Dietrich: »Fui in his diebus in Marchia, ac-
cersitus a Ioachimo electore, quod ex Cratone audisse te existimo. Deliberatur de tollendis abusibus 
ecclesiarum, sed nollem adhiberi in consilium Mustelam [Witzel]. Ego quaedam ipsius deliberata 
reprehendi; sed quid futurum sit, exitus ostendet. Calendis Novembris inchoabitur res: Abolentur 
privatae liturgiae, conceditur sacerdotibus coniugium, tollitur invocatio sanctorum, iubetur pura 
doctrina tradi et proponitur vestra κατήχησις [sc. die Kinderpredigten Osianders], conceditur 
integri sacramenti usus. Tantum una in re herebat ὁ Ἄρχων. Cupiebat adhuc retinere quotidianum 
liturgiam unam, a qua sententia deduci posset, si abesset Mustela« (MBW.T 8 [wie Anm. 55], S. 574, 
Z. 66–74 [Nr. 2294]).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



250

in der Spandauer Nikolaikirche im Beisein von Kurfürst Joachim II. und Bischof 
Matthias von Jagow – gefeiert wurde70, war die Kommissionsarbeit noch im Gange, 
und es lag wohl kaum ein Text vor, an dem sich die Feier hätte orientieren können, 
auch wenn die für die Spandauer Feier maßgeblichen Entscheidungen schon gefallen 
waren: Das Deutsche sollte Liturgiesprache sein, und es sollte unter beiderlei Gestalt 
kommuniziert werden. Mitte November 1539 informierte der Kurfürst seinen Bruder, 
der von der Arbeit an der Kirchenordnung wusste und um ein Exemplar gebeten 
hatte, dass die Arbeit am Text noch nicht abgeschlossen sei und er ihm die Ordnung 
so bald wie möglich zugänglich machen werde.71

In der zweiten Novemberhälfte lag ein erster Entwurf der Kirchenordnung vor, 
über dessen Umfang und Inhalt man aus der Korrespondenz mit den Wittenberger 
Theologen einen ungefähren Eindruck bekommt. Die Kommission hatte wohl mit dem 
ersten und zweiten Hauptteil begonnen: den Aussagen über die Lehre und dem Kate-
chismus, wofür sie weitgehend auf die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenord-
nung von 1533 und Andreas Osianders Kinderpredigten zurückgriff. Wahrscheinlich 
wurden die Druckausgaben dieser Werke gemeinsam durchgesehen, Veränderungen 
der Vorlagen beschlossen und das Ergebnis dann in einem handschriftlichen Entwurf 
festgehalten. Möglicherweise lagen dem späteren Druck aber auch mit Streichungen 
und Hinzufügungen versehene Druckausgaben dieser beiden Werke zugrunde, die 
durch weitere gedruckte oder handschriftliche Materialien ergänzt wurden. Außer-
dem muss es auch schon Entwürfe für den dritten Hauptteil gegeben haben, die teils 
auf anderen gedruckt vorliegenden Ordnungen beruhten, teils in handschriftlicher 
Form neu konzipiert worden waren. Welchen Umfang und Inhalt diese Vorform des 
dritten Hauptteil hatte, lässt sich aus der erhaltenen Korrespondenz Ende November, 
Anfang Dezember 1539 allerdings nur umrisshaft erschließen.

Ein Brief Melanchthons an Jakob Stratner vom 23. November 1539 ist der erste 
verlässliche Hinweis auf den Bearbeitungsstand der Kirchenordnung: Stratner muss 
zuvor Melanchthon den Entwurf vorgelegt oder ihn umfassend über diesen Entwurf 
unterrichtet haben, weil der Wittenberger nämlich einzelne Punkte herausgreift und 
kritisch kommentiert.72 Anfang Dezember 1539 schickte Joachim II. dann Stratner 
nach Wittenberg, um das Urteil der dortigen Theologen zum vorläufigen Entwurf der 
Kirchenordnung vom November einzuholen.73 Drei an den Kurfürsten adressierte 

70	 Stegmann, Andreas: Wo fand das erste offizielle evangelische Abendmahl im Kurfürstentum 
Brandenburg statt? – Zum Stand der wissenschaftlichen Diskussion im Reformationsjahr 2017, 
in: Der Bär von Berlin. Jahrbuch des Vereins für die Geschichte Berlins 66, 2017 (im Druck).

71	 Kurfürst Joachim II. an Markgraf Johann von Küstrin, 12.11.1539 (GStA PK [wie Anm. 15], I. HA, 
Rep. 42, Nr. 5b, Paket 14034, Fasz. 3, fol. 14f.; abgedruckt in: Archiv für Reformationsgeschichte, 
Bd. 8, 1910/11, S. 134).

72	 MBW.T 8 (wie Anm. 55), S. 619f. (Nr. 2313). Folgende Punkte lassen sich erschließen: 1. Witzel 
arbeitet an der Brandenburgischen Kirchenordnung mit; 2. vorgesehen ist eine adoratio sacramenti 
in pompa (Sakramentsprozession?); 3. vorgesehen ist die Verwendung von Weihwasser; 4. vorgese-
hen sind »abusus in missa sive communione«, wobei nicht klar wird, was gemeint ist (vielleicht die 
Elevation der konsekrierten Elemente oder deren Anbetung).

73	 Das belegt ein Brief von Justus Jonas an Spalatin, wo es heißt: »Illustriss. elector Brandeburgensis 
dedit ad doct. Mart. Luth. et Phil. et me literas et singulis admodum clementer epistulam misit manu 

Andreas Stegmann



251

briefliche Gutachten von Luther, Melanchthon und Jonas vom 4. oder 5. Dezember 
sind erhalten74, dazu der Brief Luthers an Buchholzer.75 Die Gutachten und der Brief 
an Buchholzer beurteilen den damals vorliegenden Entwurf grundsätzlich positiv und 
haben – anders als Melanchthon 1538 gegenüber dem wohl von Rauch vorgelegten 
Entwurf – keine prinzipiellen Einwände. In den Augen der Wittenberger entsprach 
der ihnen vorgelegte Entwurf weitgehend den eigenen Vorstellungen. Der Kurfürst 
konnte später mit Recht diese Briefe als Ausweis des evangelischen Charakters der 
märkischen Landeskirche präsentieren.76 Allerdings gab es auch einige Kritikpunkte, 
etwa, dass im dritten Hauptteil problematische Aussagen über »Procession, Olunge 
vnd Sacrament«77 enthalten waren und dass es fragwürdige Vorgaben für Prozessio-
nen, für liturgische Kleidung und für die Elevation gab.78 Was mit den kritisierten 
Punkten genau gemeint war – ob etwa in dem begutachteten Entwurf die Fronleich-
namsprozession und die letzte Ölung vorgesehen waren, ob die Allerheiligenlitanei 
beibehalte wurde, ob weiterhin Messen ohne Kommunikanten möglichen waren 
und ob der Versehgang nur mit der konsekrierten Hostie und ohne konsekrierten 
Wein stattfinden sollte –, lässt sich den knappen Formulierungen nicht entnehmen. 
Nicht ohne Grund wiesen die Wittenberger darauf hin, dass sie Stratner persönlich 
genauer unterrichtet hatten, so dass dieser die Änderungswünsche der Wittenberger 
mündlich übermitteln konnte.

Joachim II. suchte aber nicht nur den Kontakt zu den Wittenberger Theologen, 
sondern bezog nun auch Fürst Georg III. von Anhalt79 ein: Am 30. November 1539 

subscriptam, et ad nos legatos misit suum concionatorem d. Jacobum Staden [sc. Jakob Stratner] 
et licentiatum jurisconsultum [Johannes Heiler?]« (Der Briefwechsel des Justus Jonas, gesammelt 
und bearbeitet von Gustav Kawerau, erste Hälfte, Halle/S. 1884, S. 377 [Nr. 470]).

74	 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bd. 8, Weimar 1938 [im Folgen-
den: WAB 8], S. 620–624 (Nr. 3420). – MBW.T 8 (wie Anm. 55), S. 638–640 [Nr. 2324]. – Der 
Briefwechsel des Justus Jonas (wie Anm. 73), S. 375f. (Nr. 469).

75	 WAB 8 (wie Anm. 74), S. 624–626 (Nr. 3421).
76	 Der alten reinen Kirchen Gesenge (wie Anm. 24), fol. d 3v–g 3r. – Auch Joachims jüngerer Halb-

bruder, der in den 1570er Jahren eine Verteidigung der Zeremonien veröffentlichte und darin die 
Haltung Joachims II. unterstützte, druckte diese Briefe ab: Achatius von Brandenburg: Col-
lectur: Vnd Außzug auß den Christlichen / reinen / jetziger vnserer zeit Lehrern wie vnd warumb 
die Christlichen freyen / vnd vngefährlichen reinen Ceremonien / one verletzung der Gewissen / 
mögen / können vnd sollen / gehalten werden, Frankfurt/M. 1579 (VD16, B 7018), S. 20–36.

77	 WAB 8 (wie Anm. 74), S. 622, Z. 27.
78	 Wenn Luther in seinem Brief an Buchholzer verlangt, dass der Kurfürst »die anruffung der Hei-

ligen, das sie nicht Nothelffer, Mittler noch fürbiter sein [, fallen lasse], vnnd das Sacrament in 
der Procession nicht umbtragen [lasse], vnd lassen fallen die teglichen Messen, auch die Vigilien 
vnd Seelmessen der Todten, vnd nicht lassen weihen Wasser, Saltz und Kraut, vnd singen reine 
Responsoria vnd Gesenge, lateinisch vnnd deutzsch, im Circuitu oder Procession« (WAB 8 [wie 
Anm. 74], S. 625, Z. 15–20), dann können im Hintergrund entsprechende Regelungen des Ent-
wurfs oder zumindest Vorschläge des Kurfürsten oder Witzels gestanden haben.

79	 Georg III. war zugleich Geistlicher und herrschender Fürst. Er hatte sich in den 1520er Jahren der 
Reformation zugewandt und führte sie zusammen mit seinen Brüdern während der 1530er Jahre in 
Anhalt ein. Zu Georgs Person und Wirken: Lau, Franz: Georg III. von Anhalt (1507–1553), erster 
evangelischer »Bischof« von Merseburg. Seine Theologie und seine Bedeutung für die Geschichte der 
Reformation in Deutschland, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx-Universität Leipzig, 

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



252

antwortete Joachim II. auf die Glückwünsche Georgs III. von Anhalt anlässlich 
des Beginns der kurbrandenburgischen Reformation am 1. November. Im selben 
Brief bat er ihn, an der Fertigstellung der Kirchenordnung mitzuwirken.80 Die Ein-
beziehung des Askaniers in die Arbeit an der Kirchenordnung hat wahrscheinlich 
erst zu diesem Zeitpunkt begonnen. Georg III. machte sich gleich nach Empfang 
dieses Briefs Anfang Dezember 1539 daran, Vorschläge auszuarbeiten, die er von 
Ende Dezember 1539 bis Mai 1540 nach und nach dem Kurfürsten übermitteln 
ließ.81 Die erhaltene Korrespondenz Georgs III. von Anhalt enthält wertvolle Hin-
weise auf den Ablauf der Arbeiten.82

Gesellschafts- und sprachwissenschaftliche Reihe, Bd. 3, 1953/54, S. 139–152. – Detmers, Achim 
(Hg.): Georg  III. von Anhalt (1507–1553). Reichsfürst, Reformator und Bischof. Ausgewählte 
Schriften, Leipzig 2007.

80	 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 510f. (Abdruck: Jahrbuch für Branden-
burgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 158f.). Zu Georgs Mitarbeit an der Brandenburgi-
schen Kirchenordnung: Müller: Beziehungen zwischen den Kurfürsten Joachim I. und II. von 
Brandenburg und dem Fürsten Georg III. von Anhalt (wie Anm. 32), S. 167–172. Bevor er sich an 
der Brandenburgischen Kirchenordnung beteiligte, legte er bereits in anderen Zusammenhängen 
ähnliche Texte vor. So sind ein Rechtfertigungsbrief der Fürsten von Anhalt-Dessau an Joachim I. 
vom 27.  April 1534 wegen der Einführung der Reformation (Jahrbuch für Brandenburgische 
Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 130–134) und Georgs diesen Schritt verteidigender »Bericht 
von der Lehr vnd Ceremonien, so zu Dessaw gehalten werden« (Originalfassung: LASA, DE [wie 
Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 148–176; abgedruckt in: Müller: Fürst Georgs III. schrift-
stellerische Tätigkeit [wie Anm. 32]) überliefert, die jedoch in keinem direkten Zusammenhang 
mit der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 stehen.

81	 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 512, 516–520, 551–563, 567–571. Um 
welche Abschnitte es sich handelt und wie die Entwürfe angepasst wurden, zeigt Teil 5 unten.

82	 Am 8. Dezember 1539 antwortete Georg auf Joachims Brief vom 30. November 1539 mit der Ent-
schuldigung, wegen »schwacheit meins leibes« nicht nach Berlin kommen zu können, und dem 
Verweis auf den bevorstehenden Besuch seiner Brüder in Berlin (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, 
V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 521). Am 28. Dezember 1539 instruiert Georgs seine Brüder Johann und 
Joachim von Anhalt, die bei ihrem Aufenthalt in Berlin Kurfürst Joachim II. einen von Georg III. 
erarbeiteten Abschnitt über die »Ceremonien in genere« übergeben sollen (LASA, DE [wie Anm. 54], 
Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 516–520). Am 25. Januar 1540 informiert Joachim II. die Fürsten Jo-
hann und Joachim von Anhalt darüber, dass er Stratner zu Fürst Georg III. schicken wolle, um die 
Arbeiten an der KO zu beschleunigen, was aber nicht geht, weil Stratner in Berlin zur Zeit wegen 
der von ihm zu leistenden »etzlicher Artickel Resolution« – womit wohl die Überarbeitung des 
Entwurfs der KO gemeint ist – unabkömmlich ist (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 6. A–Z, Nr. 169, 
fol. 47). Am 9. März 1540 informiert Joachim Georg über die Vorlage der Brandenburgischen 
Kirchenordnung auf dem Landtag und dankt für die Ergänzungen zur Kirchenordnung, die er 
einarbeiten läßt (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 581f.). Am 13. April 1540 
weist Joachims Georg darauf hin, dass der Druck der Brandenburgischen Kirchenordnung begonnen 
hat, und er erbittet von ihm Hilfe bei der Durchsicht der Ordnung (gemeint sind wohl die noch 
nicht gedruckten Abschnitte, vor allem der 3. Hauptteil), wofür Georg am 24. April nach Berlin 
kommen soll (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 6, Nr. 171, fol. 17). Im Antwortbrief (fol. 18) kündigt 
Georg sein Kommen für den für den 24. April an. Am 17. Mai 1540 dankt Joachim III. Georg III. 
für die neuerlichen Zuarbeiten zur Brandenburgischen Kirchenordnung, die jetzt aber nur noch 
partiell berücksichtigt werden können, um den Text nicht noch weiter wachsen zu lassen (LASA, 
DE [wie Anm. 54], Z 6, Nr. 171, fol. 13f.). Möglicherweise handelt es sich bei diesen Zuarbeiten 
um Georgs Entwürfe für die Abschnitte »Von der heiligen zceit der Marterwochenn vnd Osternn« 
sowie »Von der Creutzwochenn«, für die Georg Hinweise Melanchthons verarbeitet hat (der Zettel 
Melanchthons findet sich in: LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 579r/v), die 

Andreas Stegmann



253

Von Mitte Dezember 1539 bis Mai 1540 zog sich dann die Einarbeitung der Ände-
rungsvorschläge der Wittenberger Theologen und Georgs III. von Anhalt hin. Nicht 
mehr beteiligt an diesem Arbeitsschritt war Georg Witzel, der den Ende November 
vorliegenden Entwurf nicht mittragen konnte und die Mark wohl Anfang Dezember 
1539 verließ.83 In dieser Phase der Arbeit veränderte der Text sich in zweierlei Hinsicht 
noch: Zum einen wurden – wohl vor allem im dritten Hauptteil – von den Gutachtern 
monierte Punkte gestrichen oder entschärft, zum anderen wurden die Ergänzungen 
Georgs III. zur Vorrede zum Lehrteil, seine Vorrede zum Zeremonienteil und seine 
Ergänzungen zu den liturgischen Ordnungen eingefügt. Wann die kurfürstliche 
Vorrede zur Kirchenordnung und die bischöfliche Bestätigung der Kirchenordnung 
entstanden, die den Gesamttext rahmen, lässt sich nicht genauer sagen, vermutlich 
aber eher gegen Ende der Arbeit. Erstmals einer eingeschränkten Öffentlichkeit – den 
kurmärkischen Landständen – wurde der mittlerweile weitgehend fertigstellte Text 
am 7. März 1540 vorgelegt.84 Dabei ging es nicht darum, die Zustimmung der Stän-
de einzuholen, sondern darum, sie zu informieren und die im Sommer beginnende 
Visitation mit ihren weitreichenden Veränderungen vorzubereiten. Die altgläubigen 
Prälaten, die zu den Landständen gehörten, protestierten gegen die vom Kurfürsten 
vorgelegte »neue ordnung in der religion und sonderlich der messen« und verlangten, 
dass die altgläubige Predigt und Gottesdienstpraxis nicht abgeschafft würden.85

Anfang April 1540 begann dann der Druck des ersten und zweiten Hauptteils 
der Kirchenordnung und Ende Mai 1540 der Druck des dritten Hauptteils.86 Der 
Druckauftrag ging an Hans Weiß, der erst vor kurzem – vielleicht vom Kurfürsten 
eigens für dieses Publikationsprojekt angeworben – von Wittenberg nach Berlin 
übergesiedelt war.87 Weiß druckte mit Typen, die er schon in Wittenberg verwendet 
hatte, so dass die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 nicht nur ihrem Inhalt 
nach »wittenbergisch« war. Bei der Kirchenordnung handelt es sich wahrscheinlich 
auch um den ersten in Berlin-Cölln überhaupt hergestellten Druck. Die drei Teile 
der Ordnung haben ihre jeweils eigene Bogenzählung, was auf eine Herstellung in 
drei voneinander unabhängigen Arbeitsgängen hindeutet. Weil sich in manchen 

der Kurfürst nun wieder zurückschickt, und zwar mit der eigenhändigen Bemerkung: »Ich schick 
auch E l hyneben des philipi zedell widerumb zu vnd er geffellt mir und Er Jacob [Stratner] woll«.

83	 Witzel schreibt am 8. Dezember 1539 an Johannes Dantiscus, dass er sich in Berlin gescheitert sehe, 
und er kritisiert den Kurfürsten und seine evangelischen Berater (abgedruckt in: Richter, Gregor: 
Die Schriften Georg Witzels bibliographisch bearbeitet, Fulda 1913, S. 168–174, hier S. 170–172; 
vgl. den Brief Witzels an Dantiscus vom 18. April 1541: S. 176f.).

84	 Am 9. März 1540 informierte Joachim II. Georg III. über die Vorlage der KO auf dem Landtag 
(LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 581f.). Zu den Landtagsverhandlungen: 
Herold: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540–45 (wie 
Anm. 37), Bd. 20, 1925, S. 35–61.

85	 Der prelathen und geistlichen artickel, März 1540 (?) (GStA PK [wie Anm. 15], I. HA, Rep. 20, 
vol. C, Fasz. 5, fol. 27r/v, Abdruck: Friedensburg, Walter [Hg.]: Kurmärkische Ständeakten aus 
der Regierungszeit Kurfürst Joachims II., Bd. 1, München/Leipzig 1913, S. 103f. [Nr. 19]).

86	 Das ergibt sich aus der Korrespondenz zwischen Joachim II. und Georg III. (wie Anm. 82).
87	 Zu Weiß’ Druckertätigkeit: Reske, Christoph: Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im 

deutschen Sprachgebiet, Wiesbaden 22015, S. 106.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



254

Druckbögen des ersten und zweiten Hauptteils Druckfehler fanden, wurde einige 
der Bögen ganz oder teilweise neugesetzt, ohne dass die fehlerhaften Druckbögen 
vernichtet wurden.88 Das hat dazu geführt, dass sich die fehlerhaften Druckbögen in 
einem erheblichen Teil der Erstauflage finden, sodass die Exemplare der Erstauflage 
nicht alle satzidentisch sind.

Nachdem schon einige Zeit die Nachricht von der bevorstehenden Veröffentlichung 
der Kirchenordnung die Runde gemacht hatte89 und der Kurfürst selbst wohl mit 
einer Fertigstellung des Drucks Ende Mai gerechnet hatte90, lag dann Ende Juni oder 
Anfang Juli 1540 die Druckfassung vor.91 Rasch wurde sie an auswärtige Adressaten 
übersandt92 und seit August 1540 im Zuge der Visitation auch den Kirchengemeinden 
übergeben.93 Gemeinden, die nicht mit einer baldigen Visitation rechneten, suchten 
auch um die Übersendung eines Exemplars nach.94 Dass diese Neuerscheinung auf-
merksam registriert wurde, zeigen einige frühe Reaktionen.95

88	 Schwenke/Voulliéme: Die Berliner Druckerei des Hans Weiss (wie Anm. 12), S. 54f. Betroffen 
sind die Bögen L und P im ersten Hauptteil und die Bögen f, g, h und z im zweiten Hauptteil.

89	 Schon am 30. April 1540 erbat Kaiser Karl V. von Kurfürst Joachim  II. die Übersendung der 
Brandenburgischen Kirchenordnung (Pfeilschifter, Georg [Hg.]: Acta reformationis catholicae 
ecclesiam Germaniae concernentia saeculi XVI. Die Reformverhandlungen des deutschen Episkopats 
von 1520 bis 1570, Bd. 3 [im Folgenden: ARC 3], Regensburg 1968, S. 94f. [Nr. 59]).

90	 Die kurfürstliche Instruktion für die kurbrandenburgischen Gesandten zum Religionsgespräch von 
Hagenau vom 25. Mai 1540 sieht die Übergabe eines Exemplars während des Religionsgesprächs 
vor (Ganzer, Klaus [Hg.]: Akten der deutschen Reichsreligionsgespräche im 16. Jahrhundert, Bd. 1, 
Göttingen 2000, S. 502–506 [Nr. 195]).

91	 Am 24. Juni 1540 berichtet Joachim II. Georg III. von der baldigen Fertigstellung der Kirchen-
ordnung (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 586r–587v; abgedruckt in: Jahr-
buch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 162f.). Dass der Spandauer Rat am 
25. Juni 1540 18 Groschen für die Anschaffung der Kirchenordnung bezahlt, ist ein Indiz dafür, 
dass der Druck Ende Juni vorgelegen haben könnte (Pohl, Joachim: Das Benediktinernonnenkloster 
St. Marien zu Spandau, Köln u. a. 1996, S. 531). Am 10. Juli 1540 antwortete Georg III. allerdings 
auf Joachims Brief vom 24. Juni, dass er das versprochene Druckexemplar erwarte (Jahrbuch für 
Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 163–167).

92	 Am 22. Juli 1540 wird ein Druckexemplar an Kaiser Karl V. übersandt (ARC 3 [wie Anm. 89], 
S. 179 [Nr. 86]) und am 24. Juli werden mehrere Exemplare an Fürst Georg III. übersandt (LASA, 
DE [wie Anm. 54], Z 6, Nr. 171, fol. 20f.).

93	 Eine solche Übergabe lässt aus den in den Visitationsabschieden üblichen Hinweisen auf die Be-
folgung der Brandenburgischen Kirchenordnung erschließen. Eine Gemeinde, die entsprechend 
der Brandenburgischen Kirchenordnung Gottesdienst feiern wollte, kam auch gar nicht umhin, 
ein Exemplar zu besitzen. Daraus, dass jede Kirchengemeinde ein Exemplar besaß, lässt sich auf 
die Auflage zurückschließen, wobei allerdings die Gesamtzahl der Kirchengemeinden unbekannt 
ist. Aus der dem Druck des Konkordienbuchs von 1581 angefügten Unterschriftenliste mit etwas 
mehr als 1000 Namen märkischer Geistlicher (VD16 K 2001, fol. B 5v – C 3r) lässt sich auf  eine 
Gesamtzahl von Gemeinden im mittleren dreistelligen Bereich schließen.

94	 So etwa am 20. Dezember 1540 der Rat von Gardelegen, der den Kurfürsten um Zusendung 
eines Exemplars der Kirchenordnung bat (Riedel, Adolph Friedrich [Hg.]: Codex Diplomaticus 
Brandenburgensis, Hauptteil 1, Bd. 6, Berlin 1846, S. 166f. [Nr. 236]).

95	 Schon bald wandte sich der aus dem neumärkischen Soldin stammende Tangermünder Pfarrer 
Gregor Solinus, der bis vor kurzem noch in Wittenberg studiert hatte, an die Wittenberger Theo-
logen, die ihm am 24. August 1540 (Vogt, Otto [Hg.]: Dr. Johannes Bugenhagens Briefwechsel, 
mit einem Vorwort und Nachträgen von Eike Wolgast, Hildesheim 1966, S. 202–204 [Nr. 85]) 
bzw. am 13. September 1540 (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und kommentierte Gesamt-
ausgabe, Bd. T 9, Stuttgart-Bad Cannstatt 2008 [= MBW.T 9], S. 364f. [Nr. 2497]; D. Martin 

Andreas Stegmann



255

Ihre Wirkung tat die Kirchenordnung von Anfang an. Während der 1540er Jahre 
wurden ihr folgend die Kirchenorganisation, die Verkündigung und die Gottes-
dienstpraxis umgestellt. Von der intensiven Benutzung der Kirchenordnung zeugen 
die Spuren an vielen erhaltenen Exemplaren: Die stabilen Ledereinbände mit den 
Metallnoppen, die verhindern, dass das Buch aufliegt; die Wachsflecken und die 
abgegriffenen Seiten der Tauf- und Messliturgie, die die Verwendung als Agende 
belegen; die eingeklebten Papierstreifen, die direkten Zugriff auf häufiger benutzte 
Teile erlauben; die zahlreichen Eintragungen und Marginalien, die von auf den Vor-
satzblättern eingetragenen Segensformeln, Gebeten und liturgischen Gesängen bis 
zu mit der Predigtvorbereitung zusammenhängenden Kommentaren zu den Lehr-
aussagen und zum Katechismus reichen. Zugleich bezeugen die zum Teil prächtigen 
Einbände und kostbar ausgestalteten Buchschnitte, dass die Kirchenordnung als 
Repräsentationsobjekt gelten konnte. Was die Umsetzung der Kirchenordnung angeht, 
ist – wie in anderen evangelischen Territorien auch – mit einem längeren Prozess 
der kirchlichen Transformation zu rechnen, der durchaus auch ungleichmäßig – in 
den Städten schneller, auf dem Land langsamer – vor sich ging. In einigen Städten 
und Dörfern, die altgläubigen Bischöfen und Domkapiteln unterstanden, wurde die 
Kirchenordnung erst später eingeführt, als die Lebuser und Havelberger Sedes mit 
einem Hohenzollernprinzen besetzt wurden. Die Verweigerung der Bischöfe und 
Domkapitel von Lebus und Havelberg war auch ein Grund dafür, dass die Weiter-
führung diözesanbischöflichen Struktur, wie sie die Kirchenordnung eigentlich 
vorschrieb, nicht gelang. Tatsächlich setzte sich rasch das von der Kirchenordnung 
eingesetzte landesherrliche Kirchenregiment mit seinen bischöflichen Amtsträgern 
(Visitatoren, Generalsuperintendent) durch, das 1543 durch das die bischöflichen 
Gerichte ablösende Konsistorium ergänzt wurde. Auch in anderer Hinsicht wurde 

Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bd. 8, Weimar 1941 [im Folgenden: WAB 
9], S. 230–233 [Nr. 3534]) auf seine kritischen Rückfragen zur Brandenburgischen Kirchenord-
nung beruhigend antworteten: Die Lehre sei unzweifelhaft evangelisch, auch wenn es einige nicht 
unproblematische Zeremonien gebe. Es ist auch ein Brief Melanchthons vom 4. September 1540 
an Konrad Cordatus in Stendal erhalten, in dem die Kirchenordnung in derselben Weise beurteilt 
wird (MBW.T 9 [s. o.], S. 353f. [Nr. 2489]). Georg III. von Anhalt gegenüber lobt Melanchthon 
am 4. September 1540 die in der Kirchenordnung vorgeschriebene Lehre und übt vorsichtig Kritik 
an einigen der in ihr vorgeschriebenen, nicht als Adiaphoron zu wertenden Zeremonien (MBW.T 9 
[s. o.], S. 354f. [Nr. 2490]). Am 12. Dezember 1540 urteilt der hessische Rat Johann Feige in einem 
Brief an Landgraf Philipp über die Brandenburgischen Kirchenordnung, sie sei »gantz reyn bis auff 
etlich ceremonien, doran nichts gelegen, darine mus und kan man mit Inen gedult haben« (Ganzer, 
Klaus; Mühlen, Karl-Heinz zur [Hg.]: Akten der deutschen Reichsreligionsgespräche im 16. Jahr-
hundert, Bd. 2, Göttingen 2002, S. 874 [Nr. 292]). Als letztes Zeugnis sei ein am 12. November 
1542 verfasster Brief Melanchthons an den in Wittenberg ausgebildeten und an der Bartfelder Schule 
lehrende Leonhard Stöckel genannt, der die Brandenburgische Kirchenordnung für die Verwendung 
im ungarischen Protestantismus übersetzen wollte. Melanchthon soll an Stöckel über die Branden-
burgische Kirchenordnung geschrieben haben: »Gaudeo Marchionis librum a te transferri, propter 
vestras ecclesias. Nam doctrina in eo recte traditur, et cum nostris ecclesiis congruit. Ceremonias 
autem humanas aliquanto plures aut studiosius retinet, quam opus est. Sed has ineptias ferendas 
esse putavimus, quas quidem tempus ipsum emendat« (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und 
kommentierte Gesamtausgabe, Bd. T 11, Stuttgart-Bad Cannstatt 2010, S. 274, Z. 7–11 [Nr. 3051]).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



256

die Kirchenordnung nicht in vollem Umfang befolgt: In vielen Städten gab es alter-
native Gottesdienstordnungen, und bei manchen der vorgeschriebenen Zeremonien 
(z. B. der Firmung) fehlen Zeugnisse, ob und wie diese umgesetzt wurden. Überhaupt 
muss man mit einer erheblichen Freiheit der Kirchengemeinden und Pfarrer in der 
Befolgung der Kirchenordnung rechnen, die sich von den Visitatoren und den nach 
und nach eingesetzten Inspektoren nur in beschränktem Maße Vorschriften machen 
ließen. Manche Gemeinden und Pfarrer orientierten sich mehr an den Wittenberger 
Ordnungen und Katechismen, ja es gab auch offene Kritik an den von der Kirchen-
ordnung konservierten Zeremonien.96 Aber auch wenn die kirchliche Wirklichkeit 
vielfältig gewesen sein dürfte, so gab doch die Kirchenordnung den Rahmen für das 
kirchliche Leben vor und machte zahlreiche Einzelvorgaben. Dass Kirchenordnung 
und kirchliche Wirklichkeit einander entsprachen, wird dadurch bestätigt, dass es 
während der Regierungszeit Joachims II. weder eine neue Kirchenordnung noch – ab-
gesehen von der Visitationsordnung für die Dörfer 1558, der ungedruckten Konsisto-
rialordnung und einzelnen kurfürstlichen Mandaten – ergänzende Ordnungen gab. 
Erst 1572/73 wurde die Kirchenordnung unter Kurfürst Johann Georg überarbeitet 
und durch eine umfangreiche Visitations- und Konsistorialordnung ergänzt.97 Diese 
Ordnungen von 1572/73 bieten aber nichts grundsätzlich Neues, vielmehr bilden sie 
die kirchliche Wirklichkeit ab, wie sie sich während der Regierungszeit Joachims II. 
herausgebildet hatte.

Die Quellen der Brandenburgischen Kirchenordnung

Die im Sommer 1540 publizierte Brandenburgische Kirchenordnung greift wie viele 
der reformatorischen Kirchenordnungen auf Mustertexte zurück. Besonders wichtig 
sind die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung von 1533 und die Kinder-
predigten Andreas Osianders98, auf die der erste und zweite Hauptteil der Ordnung 
fast gänzlich zurückgehen. Die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung war 
in den 1530er Jahren eine der einflussreichsten Kirchenordnungen überhaupt, und da-
durch, dass Markgraf Georg der Fromme einer ihrer Auftraggeber war und Joachim II. 

96	 So kam es bei der Visitation 1558 zu einem Streitgespräch zwischen dem Rathenower Pfarrer und 
Generalsuperintendent Johann Agricola, bei dem der Pfarrer die in der Kirchenordnung vorgeschriebe-
nen Zeremonien kritisierte und Agricola diese verteidigte (Kawerau, Gustav: Eine Kirchenvisitation 
von 1558, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 15, 1917, S. 23–30).

97	 Der erste und zweite Hauptteil der Kirchenordnung von 1540 wurden ersetzt durch den Abdruck 
des Augsburgischen Bekenntnisses, durch den Abdruck des Kleinen Katechismus Martin Luthers 
und durch eine Sammlung von nach theologischen Themen angeordneten Lutherzitaten. Der dritte 
Hauptteil wurde überarbeitet: Einige Passagen wurden gestrichen oder umformuliert, einiges ergänzt, 
vieles aber blieb erhalten, so dass die Vorgaben der Kirchenordnung von 1540 zu Gottesdienst und 
kollektiver Frömmigkeitspraxis auch nach 1572 leitend waren.

98	 Siehe oben Anm. 36. Zur Entstehung dieser beiden Texte vgl. die editorischen Einleitungen zu den 
oben genannten Ausgaben sowie Zimmermann, Gunter: Prediger der Freiheit. Andreas Osiander 
und der Nürnberger Rat 1522–1548, Mannheim 1999, S. 268–308. Die Kinderpredigten waren 
kein Teil der Kirchenordnung, auf sie wurde aber in der Kirchenordnung verwiesen (VD16, B 6955, 
fol. 38r/v; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 153).

Andreas Stegmann



257

seine fränkische Verwandtschaft schätzte, dürfte die Wahl dieser Kirchenordnung als 
Vorlage sich erst recht empfohlen haben. Im ersten Hauptteil ist auch eine Benutzung 
des Wittenberger »Unterrichts der Visitatorn« von 1528 nachweisbar. Für den dritten 
Hauptteil wurde ebenfalls die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung von 
1533 benutzt, daneben aber auch die erste und erweiterte zweite Auflage der Kirchen-
ordnung Herzog Heinrichs von Sachsen von 1539/4099, die von den Wittenberger 
Theologen mitverfasst und in Wittenberg gedruckt wurde, sowie spätmittelalterliche 
Formulare.100 Zudem ist mit mittelbaren Einflüssen anderer Texte zu rechnen. 

Eigens für die Kirchenordnung verfasst wurden die kurfürstliche Vorrede, einige 
Abschnitte im ersten Hauptteil, die Vorrede zum zweiten Hauptteil sowie einige 
Abschnitte des dritten Hauptteils. Nur für einige dieser Abschnitte lässt sich ein 
Autor identifizieren. Wichtige Beiträge hat Fürst Georg III. geleistet: Von ihm stam-
men die Erweiterung der Vorrede des Lehrteils, die Vorrede zum Zeremonienteil 
sowie einzelne Abschnitte innerhalb des Zeremonienteils (Ausführungen über die 
Salbung in der Vorrede zur Taufe, Ausführungen zu Festzeiten). Ob und inwieweit 
Georg III. die Konzeption und Ausgestaltung der KO insgesamt beeinflusst hat – 
wie etwa Nikolaus Müller meint101 –, ist schwer zu bestimmen. Die Belege für seine 
Beteiligung stammen erst aus der Phase, nachdem der erste, weite Teile der später 
gedruckten Ordnung umfassende Entwurf schon vorlag, weshalb die These vom 
konzeptionellen Einfluss zu hinterfragen ist. Die von ihm verfassten Einleitungs-
texte zum ersten und dritten Hauptteil sind ohne Zweifel theologisch gewichtig 
und lassen eine klare Konzeption erkennen – die Verbindung von reformatorischer 
Rechtfertigungslehre und Traditionalismus hinsichtlich des kirchlichen Lebens –, 

99	 Kirchenordnunge zum anfang / fur die Pfarherrn in Herzog Heinrichs zu Sachsen v. g. h. Fürsten-
thum, Wittenberg 1539 (VD16, ZV 200; Abdruck: EKO 1 [wie Anm. 4], S. 264–281 [im Fol-
genden: Herzogl.-Sächs. KO]). Die von Justus Jonas, Georg Spalatin, Caspar Cruciger, Friedrich 
Myconius, Justus Menius und Johannes Weser unterzeichnete Vorrede ist auf den 19. September 
1539 datiert, so dass hinsichtlich der mit der Brandenburgischen Kirchenordnung übereinstimmen-
den Texte die zeitliche Priorität der Herzoglich-Sächsischen Kirchenordnung gesichert sein dürfte. 
Zu berücksichtigen ist auch die 1540 erschienene erweiterte Ausgabe der Herzoglich-Sächsischen 
Kirchenordnung (Agenda Das ist / Kyrchenordnung / wie sich die Pfarrherrn vnd Seelsorger in 
jren Ampten vnd diensten halten sollen / fur die Diener der Kyrchen in Hertzog Heinrichen zu 
Sachsen V. G. H. Fürstenthumb gestellet, Leipzig 1540, VD16, A 744), die wohl in der Endphase 
der Redaktion der Brandenburgischen Kirchenordnung herangezogen wurde. Diese Ordnung 
wurde 1548 auch in Frankfurt (Oder) von Nikolaus Wohlrab, der die Ausgabe Leipzig 1540 her-
gestellt hatte, nachgedruckt (VD16, A 745), wohl vor allem für den sächsischen Markt.

100	 Weil vielfach nicht zu erkennen ist, ob eine bestimmte spätmittelalterlichen Ordnung als Vorlage 
diente und welche das war, wird im Folgenden als Vergleichstext die römische Messe in ihrer triden-
tinischen Normalform herangezogen (Lietzmann, Hans [Hg.]: Liturgische Texte II. Ordo Missae 
Romanus et Gallicanus, Berlin 41935, S. 4–20). Generell gilt, dass es vor der Vereinheitlichung 
durch das Konzil von Trient eine bemerkenswerte Vielfalt gottesdienstlicher Ordnungen gab, die 
allerdings alle in der römischen Tradition stehen und darum Variationen desselben Grundmus-
ters sind. Im Kurfürstentum galten die Ordnungen neun verschiedener Bistümer (Brandenburg, 
Havelberg, Lebus, Verden, Halberstadt, Kammin, Posen, Breslau, Meißen), die zudem zu zwei 
unterschiedlichen Erzbistümern (Magdeburg und Gnesen) gehörten.

101	 Müller: Beziehungen zwischen den Kurfürsten Joachim I. und II. von Brandenburg und dem 
Fürsten Georg III. von Anhalt (wie Anm. 32), S. 167–174.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



258

sie bieten aber nichts Neues gegenüber der in der Vorrede belegten Grundidee des 
Kurfürsten. Wahrscheinlich verhielt es sich eher so, dass Joachim II. die Zuarbeiten 
Georgs III. wegen dieser Entsprechung zu seinen eigenen Vorstellungen schätzte, als 
dass er sich die Konzeption von Georg vorgeben ließ. Es ist allerdings nicht auszu-
schließen, dass Georg durch quellenmäßig nicht belegte Kontakte vor oder während 
der ersten Arbeitsphase im Oktober und November 1539 die Arbeit beeinflusst hat. 
Auch der Einfluss der Kommissionsmitglieder und des Kurfürsten lässt sich nicht 
näher bestimmen. Zu vermuten ist, dass sowohl Joachim II. als auch Stratner und 
Buchholzer die Kirchenordnung entscheidend mitbestimmten. Der Kurfürst setzte 
das Ineinander von theologischer Orientierung an der Reformation und Bewahrung 
der Tradition durch, auf ihn geht die politisch motivierte Behauptung einer bloßen 
Reform innerhalb der papstkirchlichen Strukturen zurück, er sorgte für den Verzicht 
auf explizite Verweise auf die Reformation, und er akzentuierte die reformatorische 
Lehre durch sein Interesse an Buße und Ethik. Stratner und Buchholzer sorgten 
wohl dafür, dass die reformatorische Theologie in der Sache klar zum Ausdruck kam 
und dass problematische Aspekte des Traditionalismus nach Möglichkeit reduziert 
wurden. Der aus Franken stammende Stratner dürfte die Hochschätzung der Bran-
denburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung eingebracht haben. Witzels Mitarbeit 
dagegen beschränkte sich auf eine kurze Phase und beeinflusste das inhaltliche Profil 
der Ordnung nicht in erkennbarer Weise. Vielmehr dürfte es so gewesen sein, dass 
Witzels Werben für eine reformkatholische Konzeption die Alternativen klar hervor-
treten ließ und die Entscheidung für eine eindeutig evangelische Ordnung beförderte. 
Als letzter wichtiger Einflussfaktor sind die Wittenberger Theologen zu nennen, die 
zum einen mit ihren Beiträgen zu Kirchenordnungs-Fragen vorbildhaft waren und 
zum anderen dem an sich anerkannten Traditionalismus theologische Grenzen zogen. 
Möglicherweise hat Melanchthon auch über Hinweise an Georg III. auf dessen Bei-
träge zum dritten Teil eingewirkt.

Gliederung und Inhalt der Kirchenordnung102

Titelblatt und Druckerprivileg103

Die Kirchenordnung beginnt mit dem Titelblatt104, das programmatischen Charakter 
hat: Die Ordnung ist – das zeigt das kurfürstliche Wappen – eine landesherrliche 
Ordnung für das Territorium, die die traditionelle Selbstverwaltung der Kirche und 
ihre gegebene Organisationsstruktur übergeht und an deren Stelle eine Landeskirche 
unter dem Landesherrlichen Kirchenregiment setzt. Das auf das Titelblatt folgende 
Druckerprivileg105 ist datiert auf den Dienstag nach Jubilate 1540 (20. April). Zu 

102	 Die Brandenburgische Kirchenordnung wird im Folgenden ohne Verwendung einer Abkürzung 
nach der Erstausgabe (wie Anm. 12) zitiert.

103	 A 1r–A 2v.
104	 A 1r.
105	 A 2r/v.

Andreas Stegmann



259

diesem Zeitpunkt muss also die Abwicklung des Drucks geklärt gewesen sein, und 
es dürfte auch schon mit der Vorbereitung des Drucks und vielleicht schon mit den 
Druckarbeiten selbst begonnen worden sein.

Vorrede106

Die Ordnung beginnt mit der Vorrede, die im Namen von Kurfürst Joachim  II. 
ergeht und die dieser nach eigener späterer Auskunft »mit [s]einer eigenen faust 
[…] gestellet« hat.107 Zu Beginn begründet der Kurfürst den Erlass der Ordnung 
auf dreierlei Weise:108 Er verweist auf den unleugbaren kirchlichen Reformbedarf 
und das Scheitern der kaiserlichen Religionspolitik109, er weist auf die Gefährdung 
durch die radikale Reformation hin110, und er beruft sich auf Recht und Pflicht des 
christlichen Kurfürsten, für seine Untertanen auch in geistlicher Hinsicht Sorge zu 
tragen.111 Den stärksten legitimatorischen Wert hat dabei die Warnung vor der ra-
dikalen Reformation – also vor Täufern oder Spiritualisten –, weil sie unmittelbares 
Handeln zu erzwingen scheint; allerdings gab es in der Mark keinerlei Gefährdung 
durch die radikale Reformation. Die entscheidenden Argumente aus der Sicht des 
Kurfürsten dürften darum eher das Versagen von Papstkirche und Reich angesichts 
des Reformbedarfs und die religionspolitische Verantwortung des Kurfürsten gewe-
sen sein. Dabei wird das Eingriffsrecht des Territorialherrschers nicht nur aus dem 
kirchlichen Reformbedarf und dem Scheitern der Reichsreligionspolitik an diesem 
Punkt sowie aus der Notwendigkeit der Eindämmung gefährlicher kirchlicher 
Neuerungen abgeleitet – also als obrigkeitliche Notfallhilfe verstanden –, sondern als 
genuine Kompetenz des Landesherrn bestimmt.112 Der Kurfürst hat »als der Christ-

106	 A 3r–B 4r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 39–42).
107	 GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 2, Nr. 1, fol. 95r. Spieker behauptet, Akten zur Brandenburgi-

schen Kirchenordnung im GStA PK eingesehen zu haben. Er zitiert den handschriftlichen Entwurf 
zur Vorrede der Brandenburgischen Kirchenordnung aus dem GStA PK mit den Randglossen des 
Kurfürsten (Spieker, Christian Wilhelm: Geschichte der Einführung der Reformation in die 
Mark Brandenburg, Berlin 1839, S. 171–179). Der von Spieker in modernisierter Orthographie 
gebotene Text entspricht weitgehend der Druckfassung und könnte tatsächlich eine Vorstufe zum 
Drucktext bezeugen.

108	 A 3r–B 1v.
109	 A 3r/v.
110	 A 4r.
111	 A 3v–4r. Der zuletzt genannte Punkt geht wahrscheinlich auf Melanchthon zurück. Melanchthons 

1539 erschienene Schrift »De officio principum quod mandatum Dei praecipiat eis tollere abusus 
ecclesiasticos« war möglicherweise auch für Joachim II. bestimmt (Estes, James M.: Melanch-
thon’s Confrontation with the »Erasmian« Via media in Politics: The De officio principum of 1539, 
in: Loehr, Johanna [Hg.]: Dona Melanchthoniana, Stuttgart-Bad Cannstatt 2001, S. 83–101, 
hier S. 93–95). Höhle erwägt, ob Melanchthon bei seinem Aufenthalt bei Hofe im Herbst 1539 
»Exemplare seiner Schriften ›De ecclesiae autoritate‹ und ›De officio principum‹ überreicht hat« 
(Höhle: Universität und Reformation [wie Anm. 51], S. 403, Anm. 98).

112	 A 3v–4r. Eine solche Ausweitung der religionspolitischen Kompetenz der weltlichen Obrigkeit war 
ursprünglich nicht die Absicht Luthers gewesen, als er 1520 in seiner Adelsschrift den christlichen 
Adel deutscher Nation dazu aufforderte, bei der Kirchenreform zu helfen, und er beharrte auch später, 
als das landesherrliche Kirchenregiment sich etabliert hatte, auf der Unterscheidung von Religion 
und Politik. In den praktischen Konsequenzen unterschied sich seine Haltung gegenüber dem 

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



260

lich Churfurst«113 aufgrund göttlicher Vorsehung gleichsam als Hausvater dafür zu 
sorgen, dass von seinen Untertanen Gott geehrt und das göttliche Wort unter ihnen 
zu ihrem Heil ausgebreitet wird.

Entscheidende Orientierungsgröße für die vom Landesherrn in die Hand ge-
nommene kirchliche Neuordnung ist das heilige göttliche Wort.114 Daneben gibt 
es aber auch noch eine andere Orientierungsgröße: die Tradition der alten Kirche. 
Beide Größen werden nebeneinandergestellt, wobei weder die zweite Größe zeitlich 
und inhaltlich näher bestimmt noch das Verhältnis beider Größen geklärt wird. Es 
heißt nur, dass wir

uns derselben Unserer Reformation und Ordnung / die Wir dem Heiligen warhafftigen und 
unwidersprechlichen wort  / der ewigen Göttlichen warheit  / der aussetzung Jhesu Christi 
unsers einigen Erlösers und Heilands / Der Leer der Heiligen Aposteln / Dem brauch der ersten 
reinen und unbefleckten Kirchen / Dem zeugnis der Heiligen / von der Kirchen angenomen 
und bewerten Veter / so die in brunst / jres rechten bestendigen glaubens / durch jr sterben 
und blut vergiessen erzeigt / und bestettigt / gemes und gleichformig115

achten. Aus der auf die Vorrede folgenden Ordnung ergibt sich, dass das göttliche 
Wort der kirchlichen Tradition vorgeordnet ist und dass hinsichtlich der Tradition 
zum einen zeitlich zwischen dem positiv gewerteten Erbe der antiken und dem kri-
tisch gewerteten Erbe der mittelalterlichen Kirche und zum anderen zwischen mit 
der Bibel vereinbaren und der Bibel widersprechenden Traditionen zu unterscheiden 
ist. Das in der zitierten Formulierung der Vorrede angedeutete reformkatholische 
Nebeneinander von Schrift und Tradition findet sich also in der Ordnung selbst 
nicht wieder, sondern ist als politisch motivierte Schutzbehauptung zu qualifizieren.

Die mit Berufung auf diese Orientierungsgrößen vorgenommenen kirchlichen 
Veränderungen werden in der Vorrede zweifach begrenzt: Sie betreffen zum einen 
nur die Beseitigung von Missbräuchen; Zeremonien und gute Gebräuche dagegen, 
die nicht heilsnotwendig sind, wohl aber zu äußerlicher Zucht und Anreizung der 
Andacht dienen, bleiben erhalten.116 Zum anderen gelten sie nur bis zu einer Klärung 
der Religionsfrage auf einem freien Konzil, einer Nationalversammlung oder einem 
Reichsreligionsgespräch.117

Anspruch der weltlichen Obrigkeiten auf weitreichende religionspolitische Kompetenzen nicht von 
der Melanchthons, die wohl im Hintergrund der Vorrede Joachims II. steht. Zu den Fragen der 
theologischen Begründung und praktischen Ausgestaltung des landesherrlichen Kirchenregiments: 
Holl, Karl: Luther und das landesherrliche Kirchenregiment, in: ders.: Gesammelte Aufsätze 
zur Kirchengeschichte, Bd. 1: Luther, Tübingen 61932, S. 326–380. – Estes, James M.: Peace, 
Order and the Glory of God. Secular Authority and the Church in the Thought of Luther and 
Melanchthon 1518–1559, Leiden/Boston 2005.

113	 A 3v.
114	 A 4r, B 1v.
115	 B 1r.
116	 A 4v.
117	 B 1r/v.

Andreas Stegmann



261

Ein weiterer wichtiger Bestandteil der Vorrede ist das »Bekenntnis« der durch 
den Landesherrn konstituierten märkischen Landeskirche118, das die lutherische 
Rechtfertigungslehre119 und Ethik120 als deren Lehrgrundlage definiert. Was hier an 
theologischen Grundaussagen vorgegeben wird, wird in der Vorrede zum Lehrteil, 
im Lehrteil selbst und im Katechismusteil weiter ausgeführt und im Zeremonienteil 
hinsichtlich der Gottesdienst- und Frömmigkeitspraxis zur Anwendung gebracht. 
Bemerkenswert ist, dass dieses »Bekenntnis« zwar inhaltlich der Wittenberger Re-
formation verpflichtet ist, nicht aber direkt auf diese Bezug nimmt.

Erster Hauptteil121

Der erste Hauptteil führt die im Bekenntnis der Vorrede skizzierte Lehrgrundlage 
der neu geschaffenen kurbrandenburgischen evangelischen Landeskirche weiter aus. 
Der Teil beginnt mit einer Einleitung »Von der lere«122, deren erster Teil aus der 
Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung übernommen wurde123 und die 
die Aufgaben des kirchlichen Amtsträgers, der dem reformatorischen Verständnis des 
kirchlichen Amts zufolge als Verkündiger des Gottesworts verstanden wird, beschreibt. 
Nach Tit. 1,9 haben die Bischöfe – das heißt die Pfarrer, Prediger und Kirchendiener 

– drei Aufgaben: zu lehren, zu ermahnen und zu strafen.124 Lehren meint die Ver-
mittlung des grundlegenden Wissens über die Bibel und das Verstehen der Bibel.125 
Ermahnen meint, durch Gesetzes- und Evangeliumspredigt den Menschen die Lehre 
persönlich nahezubringen und sie in ihrem christlichen Leben zu unterstützen.126 
Und strafen meint, diejenigen, die der Lehre widersprechen und sich der Ermahnung 
entziehen, konfrontativ anzugehen, etwa diejenigen, die die lutherische Abendmahls-
lehre ablehnen.127 Tit. 1,9 ist nichts weniger als die umfassende Beschreibung der 
pastoralen Aufgaben, deren rechte Wahrnehmung den intensiven Umgang mit der 
Bibel verlangt.128 Die Bibel ist dabei nicht nur als Norm und Quelle der kirchlichen 
Verkündigung wichtig, sondern vor allem als das Heilswort: »wollen wir in das Hi-
melreich komen / so müssen wir aus wasser und geist new geborn werden / Solche 

118	 B 1v–B 4r.
119	 B 1v–B 3r.
120	 B 3r–B 4r.
121	 C 1r–R 3v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 42–50; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 141–171).
122	 C 1r–F 3r (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 141–144; EKO 3 [wie Anm. 14], S. 42–47).
123	 C 1r–D 1v (VD16, B 6955, fol. 1v–10v; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 141–144).
124	 C 1r. Neben Tit. 1,9 (1. fidelis sermo secundum doctrinam, 2. exhortari in doctrina, 3. arguere 

qui contradicunt) steht möglicherweise auch 2.Tim. 3,16 (1. docere, 2. arguere, 3. corrigere, 4. 
erudire in iustitia) im Hintergrund. Beide Texte sind im frühneuzeitlichen Luthertum verbreitete 
Schemata der Beschreibung pastoraler Tätigkeit (hierzu: Stegmann, Andreas: »evangelium pure 
docetur« – Beobachtungen zum Verhältnis von Lehre und Predigt bei Luther und Melanchthon 
und im Luthertum des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Lutherjahrbuch, Bd. 81, 2014, S. 249–302).

125	 C 1r–C 2r.
126	 C 2r–C 3r.
127	 C 3r–C 4v. Gegner der lutherischen Abendmahlslehre hat es im oberdeutsch-fränkischen Raum 

gegeben, nicht aber in Brandenburg.
128	 C 4v–D 1v.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



262

geburt aber geschicht nicht aus vergenglichen / sondern unvergenglichen samen / 
Nemlich / aus dem lebendigen wort Gottes / das da ewiglich bleibt«.129

Die zentrale Bedeutung der Bibel kommt aber nicht nur darin zum Ausdruck, dass 
sie als Heilsmittel und Lehrnorm benannt wird, sondern auch darin, dass die Lehr-
darstellung eng an die Bibel angelehnt ist und durch biblische Zitate und Paraphrasen 
die Bibel selbst zum Lehrinhalt macht. In der Brandenburgisch-Nürnbergischen 
Kirchenordnung folgen darum auf diesen die Bedeutung der Bibel herausstellenden 
Abschluss der Einleitung unmittelbar die einzelnen Abschnitte zur Lehre, die der 
Erschließung der Bibel dienen sollen.130

Dass in der Brandenburgischen Kirchenordnung nun noch die Ergänzung131 von 
Georg III. von Anhalt folgt, unterbricht diesen ursprünglichen Zusammenhang von 
Einleitung und Lehrentfaltung. Es fragt sich, warum diese Ergänzung für notwendig 
gehalten wurde. Sachlich neu ist die Betonung der Verantwortung des christlichen 
Fürsten für die kirchliche Lehre und Ordnung. Was Georg III. aber ansonsten über 
Gesetz und Evangelium, Buße und Glaube, Wort und Glaube, Glaube und Werke etc. 
ausführt, findet sich auch in den anderen aus der Brandenburgisch-Nürnbergischen 
Kirchenordnung übernommenen Textteilen und wäre eigentlich nicht nötig gewe-
sen. Die Einleitung von Georgs Ergänzung132 nimmt Bezug auf den vorangehenden 
Teil und stellt neben die dort behandelten kirchlichen Amtsträger den christlichen 
Fürsten als Verantwortlichen für die Lehre, die Sakramente und die Ordnung. He-
rausgestellt wird die religiöse Verantwortung der sich als christlich verstehenden 
weltlichen Obrigkeit. Es gebühre den »Christgleubigen Fursten / darauff zusehen / 
das die heilsame lere des Heiligen Evangelij / in jren landen ausgebreitet / und was 
dem entgegen abgethan / Auch die hochwirdigen Sacrament / nach befelch des / der 
sie eingesetzt / gehandelt / und gute Christliche Ordnung dem Göttlichen wort / 
gemes / auffgericht und gehalten werden«.133

Die »Summa der Christlichen lere«, für die der christliche Fürst Verantwortung 
trage, ist, dass »gepredigt werde die Buß / und vergebung der sunde / durch den 
glauben / in dem namen des Herrn / Und denn / die folgende wirdige früchte der 
Buß / und glaubens«.134

129	 C 4v.
130	 Die ursprüngliche Überleitungsformulierung der Brb.-Nürnb. KO (»Und damit sie sich dester 

bas in die Heiligen Schrifft schicken / und jre lere dester ordenlicher füren mügen / Wollen wir 
jnen hiemit ein kurtze anleitung geben  / und die furnemsten stück Christlicher lere  / die sie 
am allermeisten und fleissigsten treiben / und dem gemeinen einfeltigen man einbilden sollen / 
nacheinander erzelen / nicht der meinung / das sie daran sollen hangen / sondern dadurch in die 
Heiligen Schrifft geweiset und gefuret werden / Das sie daselbst reichliche und gnugsame unter-
richt erlangen«) ist auf fol. D 1r/v stehengeblieben.

131	 D 1v–G 3r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 42–47). Der Entwurf Georgs III. von Anhalt für diesen 
Abschnitt ist erhalten: LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 551r–563r. Er wurde 
mit geringfügigen Modifikationen eingearbeitet.

132	 D 1v–D 2r.
133	 D 1v.
134	 D 2r.

Andreas Stegmann



263

Dieses dem Bekenntnis der Vorrede sachlich entsprechende Lehrsummarium wird 
im Folgenden entfaltet, indem die durch das Gesetz gewirkte Sündenerkenntnis und 
innere Buße135 und die Rechtfertigung durch den Glauben an das Evangelium mit 
ihren notwendigen ethischen Konsequenzen136 näher ausgeführt werden. Theologisch 
erinnert diese Lehrdarlegung mit ihrer Betonung der bußtheologischen und ethischen 
Dimension der Rechtfertigung an das »Bekenntnis« in der kurfürstlichen Vorrede, wobei 
auch die aus der Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung übernommenen 
Lehraussagen und die Kinderpredigten Osianders diese Punkte benennen. Während die 
Kommission die sich mit anderen Abschnitten der Brandenburgische Kirchenordnung 
überschneidenden lehrhaften Ausführungen der Ergänzung Georgs  III. übernahm, 
wurde deren Schlussabschnitt137, der auf die lutherischen Bekenntnisschriften sowie die 
namentlich genannten Wittenberger Theologen Luther und Melanchthon als Bezugs-
größen dieser Lehrdarlegung verwies, nicht übernommen. Stattdessen begnügt sich die 
Brandenburgische Kirchenordnung mit einem summarischen Verweis auf die Apostel 
und christlichen Lehrer als Autoritäten für die Lehre.138 Für Georg III. war klar, dass 
seine Ausführungen über die Lehre sachlich mit Luther und dem Augsburgischen Be-
kenntnis übereinstimmten, und er schlug Joachim II. vor, diese Übereinstimmung auch 
explizit zu benennen. Das scheint dem Kurfürsten aber politisch zu risikoreich gewesen 
zu sein – wollte er sich doch nicht offen mit dem Schmalkaldischen Bund solidarisieren 
und vom altgläubigen Kaiser distanzieren –, weshalb er sich mit einer unverdächtigen 
Berufung auf biblisch-kirchliche Autoritäten begnügte.

Auf die Vorrede zum Lehrteil folgt eine ausführliche Lehrdarlegung in neun Ab-
schnitten, die zu erheblichen Teilen und ohne größere Veränderungen aus der Bran-
denburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung übernommen, von der Kommission 
aber an einigen Stellen ergänzt und bearbeitet wurde. Die neun Abschnitte haben die 
Überschriften: »Vom Alten vnd newen testament«139, »Von der rechten Christlichen 
Buss«140, »Von der Christlichen Beicht«141, »Vom Gesetz«142, »Vom Euangelio«,143 »Vom 
Creutz vnd leiden«144, »Vom Christlichen gebet«145, »Vom freyen willen«146 und »Von 

135	 D 2r–D 3v.
136	 D 3v–G 3r.
137	 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 563r/v.
138	 G 3r.
139	 F 3r–F 4r. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol. 11r–13r; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 144f.).
140	 F 4v–H 1v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 47–50). Vorlage für G 3r–4v ist die Brb.-Nürnb. KO (VD16, 

B 6955, fol. 16r–18v; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 146f.).
141	 H 1v–2v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 50).
142	 H 2v–L 1r. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol.  18v–39v; EKO 11 [wie Anm.  36], 

S. 147–153).
143	 L 1r–N 2v. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol.  39v–59v; EKO 11 [wie Anm.  36], 

S. 153–160).
144	 N 2v–P 3r. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol.  59v–76r; EKO 11 [wie Anm.  36], 

S.  160–165). Ein Zusatz in der Brandenburgischen Kirchenordnung am Schluß (fol. P 2v–3r: 
»oder sich zu den Heiligen hie und dorthin zu geloben / Es sey Sternberg / Wylsnack / zu Sant 
Anna genn Crusso / gen Nykamer / oder andern örtern / da solche Teufflische zeichen geschehen«) 
distanziert sich von der Heiligenverehrung und den Wallfahrtsorten.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



264

christlicher Freyheit«.147 Wie die Themenauswahl zeigt, wird nicht in systematischer 
Weise das Ganze der christlichen Lehre behandelt, sondern – an frühreformatorische 
Lehrbücher wie Melanchthons »Loci« von 1521 oder an das Augsburgische Bekenntnis 
von 1530 erinnernd – vor allem das rechtfertigungstheologische Zentrum der refor-
matorischen Verkündigung behandelt: Die Konfrontation des sündigen Menschen 
mit dem gerechten Gott durch Gesetz und Evangelium, das von diesem Gott für 
den Menschen gewirkte, ihm im Evangelium zugeeignete und vom Menschen im 
Glauben ergriffene Christusheil sowie der christliche Lebensvollzug im Gegenüber 
zu Gott und Welt. Was aus der Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung 
übernommen wurde, geht letztlich auf den Nürnberger Reformator Andreas Osi-
ander148 zurück. Charakteristisch für dessen eng an Luther angelehnte, Luthers 
Theologie aber systematisierende und punktuell umakzentuierende Lehrdarlegung 
ist der rechtfertigungstheologisch zentrale Abschnitt über das Evangelium. Der Text 
gliedert sich in die Darstellung der Heilserbringung149 und die der Heilszueignung.150 
Heilserbringung heißt, dass Christus das Gesetz erfüllt hat, die Sünde der Mensch auf 
Kreuz auf sich nimmt und Fürbitte für die Menschen leistet; Heilszueignung heißt, 
dass das von Christus erbrachte Heil mittels der Zusage der Sündenvergebung im 
Evangelium zuteilwird, indem das Evangelium die Gerechtigkeit Christi zuspricht, 
die innerliche Existenzgemeinschaft mit Christus sowie mit dem Vater und dem 
Heiligen Geist schafft, die Neugeburt des Menschen bewirkt und das neue Leben 
in der Erfüllung des Gesetzes durch die Liebe ermöglicht. Wie überall im Lehrteil 
wird auch diese konzise Darlegung der reformatorischen Rechtfertigungslehre mit 
zahlreichen Bibelzitaten belegt.

Zweiter Hauptteil: »Catechismus oder kinder Predig«151

Die in die Brandenburgische Kirchenordnung aufgenommenen Katechismuspredigten 
stammen von Andreas Osiander und wurden 1531/32 in Nürnberg gehalten. Bei diesen 
Predigten handelt es sich um eine Auslegung von Luthers Kleinem Katechismus152, 

145	 P 3r–Q 4v. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol.  76v–88r; EKO 11 [wie Anm.  36], 
S. 165–169).

146	 R 1r/v. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol. 88r–90r; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 169).
147	 R 1v–3v. Vorlage: Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol. 90r–92v; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 169–

171). Die beiden Schlussabsätze weichen in einigen Formulierungen von der Brandenburgisch-
Nürnbergischen Kirchenordnung ab und stehen dem im Hintergrund dieser Kirchenordnung 
stehenden »Unterricht der Visitatorn« von 1528 näher (Delius, Hans-Ulrich [Hg.]: Martin Luther 
Studienausgabe, Bd. 3, Leipzig 21996, S. 447, Z. 5–18). Eine Deutung der Textänderungen in der 
Brandenburgischen Kirchenordnung gibt Jungkuntz: Die Brandenburg-Nürnbergische Kirchen-
ordnung (wie Anm. 39), Anmerkungsteil, S. 30–32.

148	 Zu Osianders Person und Werk: Seebass, Gottfried: Art. Osiander, Andreas, in: Theologische 
Realenzyklopädie, Bd. 25, 1995, S. 507–515. – Bachmann, Claus: Die Selbstherrlichkeit Gottes. 
Studien zur Theologie des Nürnberger Reformators Andreas Osiander, Neukirchen-Vluyn 1996. – 
Zimmermann: Prediger der Freiheit (wie Anm. 98).

149	 L 1v–L 3r (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 154f.)
150	 L 3r–N 2v (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 155–160).
151	 a 1r–hh 4v.

Andreas Stegmann



265

der in jeder Predigt auch im Schlussteil wörtlich zitiert wird und der vermittelt durch 
die Kinderpredigten damit auch Teil der Brandenburgischen Kirchenordnung ge-
worden ist. Osianders Katechismuspredigten erschienen 1533 als separate Publikation 
in Zusammenhang mit der Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung.153 
Als Vorlage des Abdrucks in der Brandenburgischen Kirchenordnung können unter-
schiedliche Drucke der Kinderpredigten aus den 1530er Jahren gedient haben.154 
Die Vorlage wurde bei der Übernahme in die Brandenburgische Kirchenordnung 
an einigen Stellen verändert: Die Einleitung wurde durch eine kurfürstliche Vorrede 
ersetzt, die von Osiander gewählte Anrede der Adressaten mit »meine lieben Kind-
lein« wurde ersetzt durch »meine Geliebten«, und es gab Veränderungen einzelner 
Formulierungen und einige wenige Ergänzungen.155

Die neu hinzugefügte »Vorrede«156 ergeht im Namen von Joachim II. Sprachlich 
und inhaltlich wäre eine Abfassung durch den Kurfürsten selbst möglich, wahr-
scheinlicher ist aber angesichts der eher zu einem erfahrenen Pfarrer passenden 
Aussagen über die Notwendigkeit des Katechismus und der schriftstellerische Er-
fahrung verratenden eingestreuten Zitate aus der Bibel und antiken Schriftstellern 
ein Mitglied der kurfürstlichen Kommission als Verfasser. Darauf folgt eine Reihe 
ungefähr gleich langer Predigten, die der Anordnung der Katechismusstücke folgen: 
Dekalog, Vaterunser, Apostolikum, Taufe, Buße und Abendmahl. Im Teil »Von 
den zehen geboten«157 wird eingangs noch ein »Gemeiner anfang zu allen Predig«158 
geboten, bevor zuerst der Dekalogtext zitiert wird (»Folgen die zehen Gebot / wie 
die allweg den Kindern furgesagt / vnd von jnen heimlich nachgesprochen werden 
sollen«)159 und dann alle zehn Gebote nacheinander in jeweils einer Predigt aus-
gelegt werden. Im Teil »Vom Glauben«160 wird nach der Vorrede und dem Text 
des Apostolikums161 eine Auslegung der drei Artikel zu Schöpfung, Erlösung und 
Heiligung geboten.162 Im Teil »Vom Gebet«163 werden nach der Vorrede und dem 
Text des Vaterunsers164 nacheinander die sieben Bitten behandelt.165 Am Schluss 

152	 Luther, Martin: Der kleine Catechismus für die gemeine Pfarrherr und Prediger, 1529 (D. Martin 
Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 30, Abt. 1, Weimar 1910, S. 239–819). – Meyer, 
Johannes: Historischer Kommentar zu Luthers Kleinem Katechismus, Gütersloh 1929.

153	 VD16, O 1036 (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 206–279).
154	 Seebass, Gottfried (Bearb.): Bibliographia Osiandrica. Bibliographie der gedruckten Schriften 

Andreas Osianders d. Ä. (1492–1552), Nieuwkoop 1971, S. 67–76 (Nr. 21.1–11).
155	 Beim dritten Dekaloggebot schiebt die Brandenburgische Kirchenordnung gegen Ende eine Be-

lehrung über die Bedeutung äußerlicher Zeremonien für die in den ersten drei Dekaloggeboten 
geforderte innerliche Gottesverehrung ein (e 2v–e 4r; EKO 3 [wie Anm. 14], S. 50f.).

156	 a 2r–4r.
157	 a 4v–n 4r.
158	 a 4v–5v.
159	 a 5v–b 1r.
160	 n 4v–s 2v.
161	 n 4v–o 2r.
162	 o 2r–s 2v.
163	 s 3r–cc 2v.
164	 s 3r–4v.
165	 s 4v–cc 2v.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



266

folgen drei Predigten »Von der Tauffe«166, »Vom ampt der Schlüssel«167 und »Vom 
Abendmal«.168

Osianders Auslegung von Luthers Kleinem Katechismus ist zwar an Heranwach-
sende und mit dem evangelischen Glauben wenig vertraute Adressaten gerichtet, sie 
dürfte aber mit ihrer systematisierenden, viel biblisches Belegmaterial verarbeitenden 
und inhaltlich dichten Darstellungsweise diese Zielgruppen eher verfehlt haben. Was 
für eine städtische Gemeinde wie Nürnberg mit ihrem reichen religiösen Leben und 
ihrem hohen Bildungsniveau angemessen sein mochte, wollte man hier doch die Stadt-
gemeinde umfassend verchristlichen und stellte man darum auch höhere Ansprüche 
an die kirchliche Elementarunterweisung, dürfte für die Mark Brandenburg vielleicht 
nicht die beste Wahl gewesen sein. Was als Lesepredigten für die Gemeinde gedacht 
war, dürfte hier eher als Studienmaterial für Pfarrer benutzt worden sein. Jedenfalls 
war in Gestalt der Kinderpredigten Luthers Kleiner Katechismus in der eng an Luther 
angelehnten Auslegung Andreas Osianders die Vorgabe für die katechetische Unter-
weisung in der 1539/40 neu geschaffenen kurmärkischen Landeskirche.

Dritter Hauptteil: Sakramente und Zeremonien169

Der dritte Hauptteil enthält die Regelungen zum Gottesdienst, zu den kollektiven 
Frömmigkeitsvollzügen und zu den kirchlichen Organisationsstrukturen. Er beginnt 
mit der »Vorrede von den Sacramenten vnd Ceremonien«170, die Georg  III. von 
Anhalt beisteuerte.171 Diese Vorrede ordnet den dritten Hauptteil in das Ganze der 
Kirchenordnung ein172 und beschäftigt sich dann mit der für diesen Teil grundle-
genden Frage nach der Bedeutung und Funktion der Zeremonien.173 Ausgangspunkt 

166	 cc 2v–ee 1v.
167	 ee 2r–ff 4r.
168	 ff 4v–hh 4v.
169	 A 1r–Aaa 4v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 51–88). Für das liturgiegeschichtlichen Hintergrundwissen, 

das die folgende Darstellung der gottesdienstlichen Ordnungen voraussetzt, ist zu verweisen auf die 
mittelalterliche und neuzeitliche Liturgien erschließende Überblicksdarstellung von: Rietschel, 
Georg: Lehrbuch der Liturgik, zweite neubearbeitete Auflage von Paul Graff, Bd. 1: Die Lehre 
vom Gemeindegottesdienst, Göttingen 21951, Bd. 2: Die Kasualien, Göttingen 21952.

170	 A 2r–B 2r.
171	 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 567r–571r. Ein weiterer in den Akten 

überlieferter Entwurf »Von Ceremonien« (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, 
fol. 564r–566r) wurde nicht berücksichtigt und möglicherweise auch gar nicht an die Kommission 
übersandt.

172	 A 2r.
173	 Im Hintergrund stehen Luthers Überlegungen zur christlichen Freiheit, die auch das Verhältnis des 

Christen zu den Zeremonien betrifft, und zwar sowohl in der Hinsicht, dass der Christ frei von 
Zeremonien ist, als auch in der Hinsicht, dass der Christ frei ist, aus bestimmten Gründen Zere-
monien gutzuheißen (Luther, Martin: De libertate christiana, in: D. Martin Luthers gesammelte 
Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 7, Weimar 1897, S. 69–73; Ders.: Wider die himmlischen 
Propheten, von den Bildern und Sakrament, 1524/25, in: D. Martin Luthers gesammelte Werke. 
Kritische Gesamtausgabe, Bd. 18, Weimar 1908, S. 110–125). Entscheidend ist für Luther nicht 
das Äußerliche, sondern die innere Einstellung gegenüber dem Äußerlichen, woraus sich eine be-
merkenswerte Freiheit in der Ausgestaltung von Kirchenordnungen ergibt.

Andreas Stegmann



267

der Überlegungen ist die anthropologische Notwendigkeit von Zeremonien als dem 
Menschen als leiblichem Wesen unverzichtbarer äußerer Formen und Vollzüge.174 Das 
bestätigt auch der historische Rückblick auf die Entwicklung kirchlicher Zeremonien, 
der vom Alten Testament über das Neue Testament und das antike Christentum bis 
zum mittelalterlichen Christentum die Notwendigkeit und Selbstverständlichkeit von 
Zeremonien nachweist. Von besonderer Bedeutung sind unter den Zeremonien die 
Sakramente, die von Georg III. von Anhalt in enger Anlehnung an die Wittenberger 
Sakramentsauffassung definiert werden »als sichtige wort und pfand / Darinnen er 
[Christus] uns sein gotliche gnad vnd gabe jnhalts der klaren wort / warhafftig anbeut 
verleihet vnd mitteilet«.175

Konstitutiv für ein Sakrament sind der Vorrede zufolge die Einsetzung durch Chris-
tus, das äußere Zeichen und die damit verbundene Heilszusage. Demzufolge können 
nur die Taufe und das Abendmahl als Sakramente gelten: die beiden »Hochwirdigen 
Sacrament / der Heiligen Tauff / vnd seines [sc. des Herrn] waren leibs vnd bluts«.176 
Selbstverständlich hat sich die Sakramentspraxis an der Einsetzung durch Christus 
zu orientieren. Die in dieser Sakramentstheologie, die Luthers seit 1520 vertretener 
Position177 entspricht, implizierte Abgrenzung gegen das Sakramentsverständnis der 
spätmittelalterlichen Papstkirche178 wird jedoch nicht benannt oder gar ausgeführt, 
vielmehr beschränkt sich die Vorrede auf eine unpolemische Darlegung, die weder 
die Siebenzahl der Sakramente noch die mit dem sacramentum eucharistiae ver-
bundenen Vorstellungen und Praktiken (Messopferlehre, Transsubstantiationslehre, 
Konkomitanzlehre, Kommunion sub una specie u. a.) anspricht. Eine solche Kritik 
folgt später bei der Behandlung des Abendmahls.

Nachdem in dieser Weise Zeremonien als notwendig erwiesen und erste Kriterien 
für den Umgang mit Zeremonien benannt wurden, stellt sich die Frage, wie man im 
Kurfürstentum Brandenburg mit den überkommenen Zeremonien verfahren soll.179 
Würde man angesichts der grundsätzlichen Bejahung von Zeremonien erwarten, dass 
nun eher die Beibehaltung als die Beseitigung von Zeremonien in den Mittelpunkt 
gestellt wird, so unterläuft der Beginn der nun folgenden Erörterung diese Erwartung. 
Denn die Vorrede betont zuerst die Notwendigkeit, missbräuchliche Zeremonien zu 
beseitigen, und zwar zuerst solche im Zusammenhang der Sakramente180, dann aber 

174	 A 2r–A 3r.
175	 A 2v.
176	 A 2v.
177	 Luther, Martin: De captivitate Babylonica ecclesiae praeludium, 1520 (in: D. Martin Luthers 

gesammelte Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 6, Weimar 1888, S. 484–573). Zu Luthers 
Theorie und Praxis der Sakramente: Wendebourg, Dorothea: Taufe und Abendmahl, in: Beutel, 
Albrecht (Hg.): Luther Handbuch, Tübingen 32017, S. 462–471.

178	 Diese wurde auf dem Unionskonzil von Florenz 1439 im »Decretum pro Armeniis« dogmatisiert 
(Denzinger, Heinrich; Schönmetzer, Adolf [Hg.]: Enchiridion symbolorum […] de rebus fidei 
et morum, Freiburg i. Br. 361976, Nr. 1310–1328) und auf dem Trienter Konzil bestätigt.

179	 A 3r–B 2r.
180	 A 3r. Für den Sprachgebrauch interessant ist das Gespräch Joachims II. mit Abdias Prätorius 1560, 

in dem Joachim streng zwischen Sakramenten, die von Gott geboten und damit verpflichtend 

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



268

auch sonstige181. Erst unter dieser doppelten Voraussetzung einer grundsätzlichen Be-
jahung von Zeremonien und einer theologischen Kritik missbräuchlicher Zeremonien 
kommt die Vorrede zum dritten Hauptteil auf die Beibehaltung unproblematischer 
Zeremonien zu sprechen.182 Das Kriterium für die Beibehaltung ist, dass sie »dem 
Göttlichen wort nicht entgegen / vnd in rechter meinung mit gutem gewissen / gehal-
ten werden mögen«.183 Gemeint ist damit, dass sich Zeremonien biblisch legitimieren 
lassen und rechtfertigungstheologisch unproblematisch sein müssen. Solche unprob-
lematischen Zeremonien sind frei und auch nicht relevant für die Einheit der wahren 
Kirche. In direkter Aufnahme von Art. 7 des Augsburgischen Bekenntnis heißt es 
hier: »Darumb vns auch niemands zuuerdencken / Ob in vnserm Land / mehr oder 
weniger / oder andere eusserliche Ceremonien in vbung behalten / denn an andere 
örter / denn da die leer richtig ist / vnd die Hochwirdigen Sacrament vnuerruckt 
nach Christi einsetzung / gehandelt werden / an dem ists gnugsam zur einigkeit.«184

Innerhalb des Kurfürstentums Brandenburg sind diese wegen der Leiblichkeit des 
Menschen notwendigen, aber in ihrer konkreten Ausgestaltung freien Zeremonien 
jedoch wegen der »gleichformigkeit«185 verbindlich und dürfen weder unterlassen 
noch verändert werden. Als Aufsichtsverantwortliche über die Zeremonien werden 
parallel die Bischöfe und Visitatoren genannt.186 Mit dieser gleichzeitigen Betonung der 
christlichen Freiheit gegenüber den Zeremonien und des landesherrlichen Vorrechts, 
Zeremonien im Interesse der Einheitlichkeit vorzuschreiben und durchzusetzen, schreibt 
die Kirchenordnung eine für die weitere Entwicklung des märkischen Protestantismus 
nicht unwichtige Dialektik fest. Die Zeremonien stehen übrigens mit Blick auf die 
reichspolitische Lage unter dem Konzilsvorbehalt187, was angesichts der damaligen 
Machtverhältnisse wohl nichts weiter als ein formales Zugeständnis an den Kaiser war.

Die agendarischen Ordnungen des dritten Hauptteils beginnen mit dem Sakrament, 
das am Anfang des christlichen Lebens steht: mit der Taufe.188 Auf die Einführung 
zum Taufsakrament189 folgen die Ordnung der Nottaufe190 und die »Ordnung der 

sind, und den Zeremonien, die man tun oder lassen kann, unterscheidet (Spieker, Christian 
Wilhelm: Lebensgeschichte des Andreas Musculus, General-Superintendent der Mark Branden-
burg, Consistorialrath, Doctor und erster Professor der Theologie und Pfarrer zu Frankfurt an 
der Oder. Ein Beitrag zur Reformations- und Sittengeschichte des 16ten Jahrhunderts, Frankfurt 
[Oder] 1858, S. 367). In der Vorrede Georgs III. von Anhalt wird in etwas anderer Weise zwischen 
missbräuchlichen und guten Zeremonien unterschieden.

181	 A 3v.
182	 A 3v–B 2r.
183	 A 3v–A 4r.
184	 A 4v. Vgl. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen 111992, S. 61.
185	 B 1r.
186	 B 1v.
187	 B 1v.
188	 B 2v–E 1v (EKO 3,54–59).
189	 B 2v–3v. Die Ausführungen über die Salbung gehen teilweise auf einen Entwurf Georgs III. von 

Anhalt zurück (B 3r/v: LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 571r/v), der mit 
einigen kleineren Veränderungen übernommen wurde.

190	 B 3v–C 2r. Vorlage: Herzogl.-Sächs. KO (VD16, ZV 200, fol. B 2r–B 4r; EKO 1 [wie Anm. 4], 
S. 267f.). Es gibt zwei marginale Abweichungen: den in der Brandenburgischen Kirchenordnung 

Andreas Stegmann



269

tauff«.191 Während die Nottaufe ähnlich wie in anderen evangelischen Territorien 
gefeiert wird, basiert die eigentliche Taufliturgie auf einem spätmittelalterlichen Tauf-
formular, das übersetzt und zurückhaltend bearbeitet wurde.192 Die Vielzahl der mit 
der Taufe verbundenen symbolischen Handlungen, die von Luther 1523 und 1526 
in den beiden Ausgaben seines Taufbüchleins stark reduziert worden waren, wurden 
in der Brandenburgische Kirchenordnung beibehalten, haben also immer noch reli-
giöse Bedeutsamkeit. So ist etwa die Salbung Ausdruck der Teilhabe am König- und 
Priestertum des »Gesalbten« (hebr. »Messias«, griech. »Christus«), und die Kerze ist 
ein Symbol für das Licht des Glaubens. Die Taufpraxis im Kurfürstentum Branden-
burg unterschied sich durch die Beibehaltung zahlreicher Taufzeremonien von der 
in anderen evangelischen Territorien, ohne dass davon allerdings das Verständnis 
der Taufe betroffen war.

Die zweite agendarische Ordnung, die behandelt wird, ist die »Confirmation oder 
Firmung«.193 Hier wird eingangs auf den historischen Hintergrund der Konfirmation 
bzw. Firmung hingewiesen194: Das spätmittelalterliche Ritual wird auf eine ältere Be-
kenntnis- und Segnungshandlung zurückgeführt, die in ihrem ursprünglichen Sinne 
beibehalten werden kann. Es handelt sich also nicht um ein Sakrament, sondern um 
eine an sich unproblematische, aber der Umgestaltung bedürftige Zeremonie. Diese 
auf ihren ursprüngliche Form und Funktion zurückgeführte Zeremonie besteht im 
Nachweis des Glaubenswissens und im bischöflichen Gebet mit Handauflegung, um 
den Firmling in seinem Glauben »zubestettigen / zuerhalten / vnd zustercken« und 

zugefügten Einleitungssatz »Erstlich wie es mit der Nottauff sol gehalten werden« und das dort 
vollständig gebrachte Zitat des Taufevangeliums Mk.  10. Nicht benutzt wurde der Entwurf 
Georgs III. von Anhalt (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 571v–572r).

191	 C 2r–E 1v. Vorlage für den ersten Teil der Taufvermahnung (VD16, B 6909, fol. C 2r–C 3r): Her
zogl.-Sächs. KO (VD16, ZV 200, fol. B 1r/v; EKO 1 [wie Anm. 4], S. 266). Die Brandenburgischen 
Kirchenordnung übernimmt die Taufvermahnung, lässt allerdings einen Satz aus (VD16, B 6909, 
fol. C 2v, Zeile 22; VD16, ZV 200, fol. B 1v, Zeile 5f.) und fügt einen längeren Abschnitt aus der 
Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung hinzu (VD16, B 6909, fol. C 3r, ab Zeile 6). 
Vorlage für den zweiten Teil der Taufvermahnung (VD16, B 6909, fol. C 3r/v): Brb.-Nürnb. KO 
(VD16, B 6955, fol. 114v–116r).

192	 Siehe den Vergleich unten S. 287f. Kawerau weist zurecht auf die Verwandtschaft mit der Magde-
burger Liturgie von 1497 (Agenda Magdeburgensis, GW 00467) hin: Kawerau, Gustav: Liturgi-
sche Studien zu Luther’s Taufbüchlein von 1523, in: Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und 
kirchliches Leben, Bd. 10, 1889, S. 407–431, 466–477, 519–547, 578–599, 625–643, hier zum 
Verhältnis von Agenda Magdeburgensis und Brandenburgischer Kirchenordnung: S. 420–427.

193	 E 2r–3r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 59). Dieser Passus dürfte von der kurfürstlichen Kommission 
verfasst worden sein, wahrscheinlich ohne dass eine spätmittelalterliche oder reformatorische 
Ordnung zur Vorlage genommen wurde. Vgl. Maurer, Wilhelm: Geschichte von Firmung und 
Konfirmation bis zum Ausgang der lutherischen Orthodoxie, in: Frör, Kurt (Hg.): Confirmatio. 
Forschungen zur Geschichte und Praxis der Konfirmation, München 1959, S. 9–38, hier S. 31. – 
Hareide, Bjarne: Die Konfirmation in den Kirchenordnungen der Reformationszeit, in: Frör, 
Kurt (Hg.): Zur Geschichte und Ordnung der Konfirmation in den lutherischen Kirchen, Mün-
chen 1962, S. 58–82. – Ders.: Die Konfirmation in der Reformationszeit. Eine Untersuchung 
der lutherischen Konfirmation in Deutschland 1520–1585, Göttingen 1971 (hier zur Brb. KO: 
S. 175–179).

194	 E 2r.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



270

ihm die Möglichkeit zu geben, diesen Glauben öffentlich zu bekennen.195 Eltern, Paten 
und Pfarrer sind verpflichtet, das elementare Glaubenswissen, wie es im Katechis-
mus enthalten ist, zu vermitteln, damit die Heranwachsenden an der Schwelle zum 
Erwachsenwerden selbst für ihren Glauben einstehen können. Dieser Passageritus 
ist eigentlich Sache des Bischofs, dieser kann sie aber auch an den Pfarrer delegieren.

Die dritte agendarische Ordnung ist das Beichtformular.196 Wie schon die Vor-
rede zur Kirchenordnung und der erste Hauptteil deutlich gemacht haben, ist die 
Buße ein wichtiger Aspekt christlichen Lebens197, weshalb der Privatbeichte als einer 
der möglichen Vollzugsformen der Buße besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird. 
Die grundlegenden Ausführungen zur Beichte198 sind größtenteils aus der Branden-
burgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung entnommen: Beichte heißt primär Privat-
beichte, die Voraussetzung der Abendmahlsteilnahme ist, wobei im Beichtgespräch 
der gute Lebenswandel und das Glaubenswissen des Beichtenden überprüft werden. 
Die Sünden müssen in der Beichte nicht vollständig aufgezählt werden, der Pfarrer 
soll aber darauf hinwirken, dass das Beichtkind sich nicht nur seiner Sündhaftigkeit 
im Allgemeinen, sondern auch ihrer konkreten Äußerungsformen bewusst wird. 
Genugtuungswerke werden nicht auferlegt, der Pfarrer soll aber in einem christlichen 
Lebenswandel unterrichten. Das auf diese grundsätzlichen Ausführungen folgende 
Formular für das Beichtgespräch wurde aus der Herzoglich-Sächsischen Kirchenord-
nung übernommen.199 Aus der Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung 
übernommen wurden die abschließenden Bemerkungen zum Umgang mit Leuten von 
fragwürdigem Glauben und Lebenswandel sowie zur Katechismusunterweisung.200

Als Vorbereitung auf das Messformular folgt in der Brandenburgischen Kir-
chenordnung dann ein Abschnitt »Von dem Abendmal«201, in dem es vergleichbar 
der Vorrede zur Taufe grundsätzlich um das Altarsakrament geht, bevor dann im 

195	 E 2v–E 3r.
196	 E 3r–G 1v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 59–63). Einige Teile sind der Brandenburgisch-Nürnbergi-

schen Kirchenordnung entnommen: E 3v–E 4r (»Vnd auff das … vnser kennen«: VD16, B 6955, 
fol. 131v–132v), E 4r–E 4v (»Wenn sich nu … auff hilfft«: VD16, B 6955, fol. 133r–134v), F 1r (»Er 
hat gewislich … komen liessen«: VD16, B 6955, fol. 134v–135r), F 1r–F 2r (»Ob aber etliche … 
denn wir jtzt meinen«: VD16, B 6955, fol. 135r–137r), F 2v–F 3r (»Vnd sollen die … Roma .iij.«: 
VD16, B 6955, fol. 137r/v), G 1r–G 1v (»Auch sollen sie acht … vnd schuldig«: VD16, B 6955, 
fol. 138v–139v). Eine Passage (E 4v–F 1r: »Vnd wiewol … den Heiligen Geist«) ist an die Branden-
burg-Nürnbergische Kirchenordnung angelehnt (VD16, B 6955, fol. 134v–135r). Die Vorgaben 
für das Beichtgespräch (F 3r–G 1r) sind der Herzoglich-Sächsischen Kirchenordnung (VD16, ZV 
200, fol. B 4v–C 2r) entnommen. An einer Stelle wird die Kritik der papistischen Beichte in der 
Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung abgeschwächt zur Kritik an der erzwungenen 
Beichte (F 1r), wohl um direkte Polemik gegen die Papstkirche zu vermeiden.

197	 Stegmann, Andreas: Das Trienter Bußdekret und die Theorie und Praxis der Buße bei Martin 
Luther und Johannes Calvin, in: Sodi, Manlio; Saraco, Alessandro (Hg.): Penitenza e Penitenzieria 
nel ›secolo‹ del Concilio di Trento. Prassi e dottrine in un mondo più largo, Città del Vaticano 
2016, S. 61–95.

198	 E 3r–F 3r.
199	 F 3r–G 1r (siehe oben Anm. 196).
200	 G 1r–G 1v (siehe oben Anm. 196).
201	 G 2r–I 3r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 63–67).

Andreas Stegmann



271

nächsten Abschnitt dessen liturgische Gestaltung behandelt wird. Weite Teile die-
ser Unterweisung über das Abendmahl sind der Brandenburgisch-Nürnbergischen 
Kirchenordnung entnommen202, wobei es an einigen Stellen aber zu interessanten 
Streichungen und Ergänzungen gekommen ist. Bemerkenswert ist etwa, dass die 
Brandenburgische Kirchenordnung anders als die Brandenburgisch-Nürnbergische 
Kirchenordnung die dem Abendmahl vorhergehende Buße sowie die Abendmahlsver-
mahnung und Bußpredigt nicht thematisiert. Dafür ist eine mit Kirchenväterzitaten 
versehene Begründung für die Gewährung des Laienkelchs und die hörbare Verlesung 
der Einsetzungsworte eingefügt.203 In der Sache entfaltet die Abendmahlsunter-
weisung der Kirchenordnung die lutherische Abendmahlslehre: Christi Einsetzung 
ist normativ für Verständnis und Feier des Abendmahls204; bei den im Laufe der 
Kirchengeschichte hinzugekommenen Zusätzen ist zwischen guten und schlechten 
zu unterscheiden205; die guten Zusätze sind »Lection / Gebet / vnd Lobgesenge«, die 
zur Besserung der Gemeinde dienen206; die fragwürdigen Zusätze sind Vorstellungen 
und Praktiken, die Christi Einsetzung verkehren, etwa die Messopfervorstellung, 
die Heiligenanrufung oder magische Praktiken207; andere äußerliche Zusätze wie 
liturgische Gewänder und Geräte sind unproblematisch208; auch im Blick auf die 
Einsetzungsworte gibt es Missbräuche, wozu zum einen deren falsches Verständnis 
durch die oberdeutsch-schweizerische Reformation und das Täufertum und zum 
anderen die papstkirchliche Beschränkung der Gemeindekommunion auf das sub 
una gehört, wohingegen die Realpräsenz und das sub utraque zu betonen sind.209 
Abgeschlossen wird die Abendmahlsunterweisung durch eine Reihe von Einzel-
punkten210, die sich der Sache nach, nicht aber in dieser Form in den Vorlagen 
finden: Ablehnung der Privatmessen211, Hinweise zur Abendmahlsvermahnung212, 
Warnung vor Missbrauch213, möglichst tägliche Kommunion in den Kirchen214, 

202	 G 2r–H 4r (VD16, B 6955, fol. 121r–130r). Wo die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung 
von »Papisten« spricht, ersetzt die Brandenburgische Kirchenordnung das durch »widersacher« (H 
1r). Die Ausführungen der Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung über Privatmessen 
und Aufbewahrung des Sakraments (H 1v, nach Z. 9) sind ausgelassen und einige Formulierungen 
neu eingefügt worden.

203	 H 2v–H 3r. Dieser Einschub geht möglicherweise auf Anregungen von Georg III. zurück, der in 
seinem »Bericht an den Churfürsten […] Joachim [I.]« von 1534 dasselbe Kirchenväterzitat an-
führt und dort wie die Brandenburgische Kirchenordnung auf weitere Kirchenväter verweist (Des 
Hochwürdigen Durchleuchten Hochgebornen Fürsten vnd Herrn / Hernn Georgen Fürsten zu 
Anhalt […] Predigten vnd andere Schrifften, Wittenberg 1555, VD16, G 1325, fol. 349r/v).

204	 G 2r–G 2v.
205	 G 2v–H 1v.
206	 G 2v.
207	 G 2v–H 1r.
208	 H 1r–H 1v.
209	 H 1v–H 4r.
210	 H 4r–I 3r.
211	 H 4r.
212	 H 4r/v.
213	 H 4v–I 1r.
214	 I 1v.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



272

Einsetzungsworte hörbar in der Volkssprache215, Benutzung der gewöhnlichen 
liturgischen Gewänder216 und andere.

Die vierte agendarische Ordnung ist das Formular für den Hauptgottesdienst.217 
Dabei wird der detailliert dargestellte Messgottesdienst in Stifts- und Stadtkirchen218 
unterschieden vom Gottesdienst in kleinen Städten und in Dörfern219, der denselben 
Aufriss hat, aber einfacher ausgestaltet ist, und vom Gottesdienst ohne Kommuni-
kanten220, bei dem es sich faktisch um den Predigtgottesdienst handelt, der wie der 
Gebets- und Verkündigungsteil des Messgottesdiensts strukturiert ist.

Die Grundstruktur des Hauptgottesdiensts entspricht der römischen Messe.221 Dem 
Vorbild der Wittenberger Reformation folgend wird in Kurbrandenburg nicht – wie in 
Oberdeutschland oder der Deutschschweiz – das Formular des spätmittelalterlichen 
Prädikantengottesdiensts, sondern das der spätmittelalterlichen Messfeier zugrunde 
gelegt. Ob es dabei eine bestimmte Vorlage gab – etwa eine der in der Mark gängigen 
Messordnungen – und welche das war, lässt die kurbrandenburgische Gottesdienst-
ordnung nicht erkennen. Wahrscheinlich konzipierte der Kurfürst selbst den Ablauf 
der Messfeier222, und die Kommission füllte diese Skizze mit Rückgriff auf die im 
Erzbistum Magdeburg vorhandenen spätmittelalterlichen und im Einflussbereich der 
Wittenberger Reformation neu entstandenen evangelischen Liturgien aus. Das Ergeb-
nis war eine Gottesdienstordnung, deren Gottesdienstverständnis und Gottesdienst-
gestaltung als lutherisch zu qualifizieren sind, die aber einige von der Wittenberger 
Reformation gestrichene oder freigestellte Elemente beibehält.

215	 I 1v–2r.
216	 I 2r.
217	 I 3v–P 4v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 67–75). Einen Aufriss der Messordnung der Brandenburgi-

schen Kirchenordnung, verbunden mit dem Hinweis, dass diese »Meßordnung völlig im Rahmen 
des von der Br.Nü.KO Gesetzten« bleibe, bietet Jungkuntz: Die Brandenburg-Nürnbergische 
Kirchenordnung (wie Anm. 39), S. 35–37. Eine teilweise hypothetische und weiterer Diskussion 
bedürftige Rekonstruktion des Ablaufs des Hauptgottesdiensts am Ersten Advent mit Abdruck 
der in der Brandenburgischen Kirchenordnung nicht enthaltenen Texte bietet: Klaus: Die evan-
gelische Messe in der Mark Brandenburg (wie Anm. 38), S. 51–77. Bei Klaus (S. 6–29) findet sich 
auch eine Übersicht zu den für diese Rekonstruktion herangezogenen spätmittelalterlichen und 
frühneuzeitlichen liturgischen Quellen und eine Besprechung der einzelnen Teile der Liturgie 
(S. 83–143).

218	 I 3v–L 3v.
219	 L 3v–4r.
220	 L 4r–M 1r.
221	 Lietzmann: Ordo Missae Romanus (wie Anm. 100), S. 4–20. Zur römischen Messe sowie zur 

gottesdienstlichen Kleidung, zum Altar und zum Altargerät: Jungmann, Josef Andreas: Missarum 
Sollemnia. Eine genetische Erklärung der römischen Messe, zwei Bände, Wien u. a. 51962. – Meyer, 
Hans Bernhard: Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral, Regensburg 1989. – Braun, Joseph: 
Die liturgische Gewandung im Occident und Orient nach Ursprung und Entwicklung, Verwen-
dung und Symbolik, Freiburg i. Br. 1907. – Ders.: Der christliche Altar in seiner geschichtlichen 
Entwicklung, zwei Bände, München 1924. – Ders.: Die liturgischen Paramente in Gegenwart 
und Vergangenheit. Ein Handbuch der Paramentik, Freiburg i. Br. 21924. – Ders.: Das christliche 
Altargerät in seinem Sein und in seiner Entwicklung, München 1932.

222	 Spieker kennt einen Zettel mit einer Skizze Joachims II. für den Ablauf der Messfeier (Spieker: 
Lebensgeschichte des Andreas Musculus [wie Anm. 180], S. 163).

Andreas Stegmann



273

Entsprechend der seit dem 2. Jahrhundert belegbaren christlichen Tradition ist der 
Gottesdienst zweipolig und gliedert sich in den Gebets- und Verkündigungsteil223 
und die Abendmahlsfeier.224 Der Gebets- und Verkündigungsteil ist nicht im Einzel-
nen ausgeführt. Die Ordnung gibt lediglich die Abfolge der Gottesdienstteile an, die 
nach dem liturgischen Brauch zu gestalten sind, für die der Liturg also auf spätmittel-
alterliche Messbücher zurückzugreifen hat. Bevor die aus der spätmittelalterlichen 
Liturgie zu übernehmenden Teile aufgezählt werden, verweist die Kirchenordnung 
noch darauf, dass die liturgische Kleidung beibehalten wird.225 Der Gottesdienst be-
ginnt entsprechend der spätmittelalterlichen Liturgie mit Akzess, Confiteor, Introitus, 
Kyrie, Gloria, Salutatio, Kollekte226, Epistel (lateinisch gesungen – deutsch gelesen), 
Graduale (lateinischer Psalm oder deutsches Psalmlied), Halleluja (Sequenz oder 
Tractus), Evangelium (lateinisch gesungen – deutsch gelesen) und Glaubensbekennt-
nis (lateinischer Chorgesang oder deutsches Gemeindelied).227 Nicht erwähnt wird 
in dieser Auflistung bemerkenswerterweise die Predigt über das Sonntagsevangelium, 
auf die allerdings die Schlussbemerkung zum Hauptgottesdienst hinweist228 und die 
an das Ende des Verkündigungsteils zu stellen ist. Anders als im spätmittelalterlichen 
Messgottesdienst ist die Predigt nicht fakultativ, sondern unverzichtbar.

Die Abendmahlsfeier beginnt mit dem Kleinen Kanon, ohne dass allerdings aus 
den summarischen Anweisungen im Text der Ordnung klar wird, wieviel davon er-
halten bleibt. Wenn es heißt: »Darnach sol der Priester singen Dominus vobiscum 
absque Oremus / Darauff sol der gesang den man hieuor pro Offertorio gehalten hat / 
gesungen werden«229, dann klingt das nach der Reduktion des Kleinen Kanons auf 
den einleitenden De-tempore-Chorgesang und der Streichung der Gebete des Kleinen 
Kanons mit ihrer Opferterminologie.230 Wahrscheinlich sollen während dieses Chor-
gesangs die Abendmahlselemente vorbereitet werden. Vom Großen Kanon – dem 
Kernstück der römischen Messe – wird in der Brandenburgischen Kirchenordnung 
nur der zentrale Teil beibehalten. Zahlreiche rahmende Gebete, die mit Opfertermino-
logie durchsetzt sind, wurden gestrichen.231 Geblieben ist die Abfolge von Präfation, 
Sanctus und Benedictus232, die in der Ordnung einfach nur aufgezählt wird. Während 
des vom Chor intonierten Sanctus betet der Priester ein deutsches Gebet.233 

223	 I 4v–K 1v.
224	 K 2r–L 3v.
225	 I 3v.
226	 Wird die Kollekte lateinisch gesungen, oder werden die fol. M 2r–N 3r abgedruckten deutschen 

Kollekten benutzt?
227	 Die Auflistung der Abfolge des Verkündigungsteils findet sich fol. I 3v– I 4r (vgl. Lietzmann [Hg.]: 

Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 4–9).
228	 L 3v–L 4r.
229	 I 4r.
230	 Lietzmann: Ordo Missae Romanus (wie Anm. 100), S. 10–13. Vgl. Klaus: Die evangelische 

Messe in der Mark Brandenburg (wie Anm. 38), S. 105–107.
231	 Lietzmann: Ordo Missae Romanus (wie Anm. 100), S. 13–17.
232	 I 4r–K 1r. 
233	 I 4v–K 1v.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



274

Der nun folgende Teil der Abendmahlsliturgie – ab den »verba Consecrationis« – 
ist in der Kirchenordnung im Einzelnen ausgeführt, einschließlich der Rubriken 
und der Noten für den liturgischen Gesang. Die Verwendung schwarzer und roter 
Druckfarbe und der großzügige Druck erlauben es, diesen Teil auch als Agende in 
der gottesdienstlichen Feier selbst zu benutzen. Die Konsekration erfolgt in deutscher 
Sprache und ist mit der Elevation der konsekrierten Elemente verbunden.234 Die 
Einsetzungsworte sind – wie im Luthertum üblich235 – eine Zusammenstellung aus 
allen vier im Neuen Testament überlieferten Einsetzungsberichten. Darauf folgt ein 
Gott für seine Heilsgabe dankender und ihn lobpreisender Gesang.236 Dann wird in 
deutscher Sprache vom Priester das Vaterunser, gewissermaßen als Tischgebet der am 
Tisch des Herrn versammelten Gemeinde, gesungen, das die Gemeinde mit »Amen« 
beschließt.237 Vorbereitend auf die Kommunion werden der traditionelle Friedens-
gruß gesungen238, vom Chor in lateinischer Sprache das Agnus Dei intoniert239, ent-
sprechend der römischen Messe ein lateinisches Friedensgebet und zwei lateinische 
Stillgebete gesprochen240 und dann die deutsche Abendmahlsvermahnung aus der 
Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung verlesen.241 Die Kommunion 
ist entsprechend den reformatorischen Vorgaben Gemeindekommunion und das 
Abendmahl wird unter beiderlei Gestalt empfangen.242 Begleitet wird die Kom-
munion vom Responsorium Discubuit Jesus und deutschen Gemeindeliedern. Die 
Spendeworte entsprechen der Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung.243 
Nach der Kommunion sind ein deutsches Dankgebet, das aus zwei Gebeten der 
Brandenburgisch-Nürnbergischen Kirchenordnung kombiniert wurde244, sowie 
zwei lateinische Gebete des Priesters, die der römischen Messe entnommen sind 
(Corpus tuum, Quod ore sumpsimus)245, vorgesehen. Über den Abschluss des Abend-
mahlsgottesdiensts bemerkt die Kirchenordnung nur: »Vnd ferrer der beschlus  / 
wie die Ordnung der Messen anzeigt«.246 Weil die Gottesdienstordnung keinen 
Schlusssegen enthält, ergänzen manche Exemplare handschriftliche Segensformeln. 
Obwohl in dieser Ordnung des Hauptgottesdiensts das römische Messformular noch 
deutlich erkennbar ist, handelt es sich doch um einen im Sinne der Wittenberger 
Reformation neu verstandenen und dementsprechend umgestalteten Gottesdienst. 
Im Mittelpunkt steht die Heilszueignung durch Wort und Sakrament, worauf die 

234	 K 2r–K 3v.
235	 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 30, Abt. 1, Weimar 1910, S. 222f.
236	 K 3v.
237	 K 3v–K 4v.
238	 K 4v (Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 17, Z. 30).
239	 L 1r (Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 18, Z. 1–3).
240	 L 1r–L 1v (Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 18, Z. 6–26).
241	 L 1v–L 2v (VD16, B 6955, fol. 152v–154v).
242	 L 2v–L 3r.
243	 L 3r (VD16, B 6955, fol. 156v).
244	 L 3r–L 3v (VD16, B 6955, 157r–158r).
245	 L 3v (Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 19, Z. 9–16).
246	 L 4r (vgl. Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 19f.).

Andreas Stegmann



275

Gemeinde mit Bekenntnis, Lob und Dank antwortet. Entscheidend ist, dass die 
primäre Handlungsrichtung des Gottesdiensts verändert wurde: In ihm wird durch 
Wort und Sakrament der Gemeinde das göttliche Heilshandeln zugeeignet, nicht 
Gott durch den Priester ein Opfer dargebracht.

Ergänzt wird die Gottesdienstordnung durch Ausführungen über den Chor-
gesang247, der in den kurmärkischen Stifts- und Stadtkirchen in der hergebrachten 
Form fortgeführt werden soll, durch eine Auflistung von Kollektengebeten248 sowie 
durch die im Zusammenhang von Predigtgottesdienst und Tagzeitengottesdiensten 
zu betende Litanei249, die anders als die im späten Mittelalter üblichen Litaneien 
keine Heiligenanrufung mehr enthält.

Die fünfte agendarische Ordnung ist das Formular für die Krankenkommu-
nion.250 Die Einleitung251 weist auf die den Christen bedrohende Anfechtung hin 
und hebt die seelsorgerlichen Bedeutung der Krankenseelsorge hervor. Ausführlich 
wird dann die Krankenkommunion in den Städten behandelt.252 Normalfall der 
Krankenkommunion sollte die Kommunion im Rahmen des Gemeindegottesdiensts 
oder in einem besonderen Gottesdienst in der Kirche sein.253 Der Pfarrer kann aber 
auch zum Kranken ins Haus kommen: Bei der Krankenkommunion im Haus wer-
den zuvor in der Kirche – entweder während eines Gottesdiensts oder eigens für die 
Krankenkommunion – konsekrierte Elemente verwendet. Diese werden dem Kranken 
feierlich überbracht, das heißt der Versehgang wird beibehalten, allerdings mit der 
Überbringung beider konsekrierter Elemente254:

Wenn aber der krancke so schwach were / das man jm das Sacrament zu haus bringen must / 
Sol es jm nach beschehener forderung vnd ankündigung als obstet / aus der Kirchen von dem 
Altar / wenn man die Communion helt consecriret von dem Priester mit gebürlicher reuerentz / 

247	 M 1v. Der Abschnitt zum Chorgesang weist Ähnlichkeiten mit einem Entwurf Witzels auf (Wich-
mann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 114f.).

248	 M 2r–N 3r. Die Kollektengebete sind alle der Brb.-Nürnb. KO (VD16, B 6955, fol. 142r–151r) 
entnommen.

249	 N 3v–P 4v. Die Vorrede zur Litanei (VD16, B 6909, fol. N 3v) stimmt weitgehend mit der Herzog-
lich-Sächsischen Kirchenordnung überein (VD16, ZV 200, fol. F 4v; EKO 1 [wie Anm. 4], S. 272). 
Der Text der Litanei (VD16, B 6909, fol. N 3v–P 3v) sowie die Litaneikollekten (VD16, B 6909, P 
3v–P 4v) basieren auf der zweiten Ausgabe der Herzoglich-Sächsischen Kirchenordnung von 1540 
(VD16, A 744, fol. XXVIIr–XXXr; EKO 1 [wie Anm. 4], S. 273).

250	 Q 1r–T 4r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 75–81). Die Abendmahlsvermahnung vor der Krankenkom-
munion (VD16, B 6909, fol. R 1r–R 2v) ist der Herzoglich-Sächsischen Kirchenordnung (VD16, 
ZV 200, fol. C 2v–C 4r) entnommen. Einige Teile der Krankenkommunion stimmen mit der 
Herzoglich-Sächsischen Kirchenordnung überein: Das einleitende Psalmgebet mit Ps. 25,1f. (VD16, 
B 6909, fol. R 2v; VD16, ZV 200, fol. C 4r), die Lesung von Joh. 3,16 (VD16, B 6909, fol. S 2r; 
VD16, ZV 200, fol. C 4v) und der Aaronitische Segen (VD16, B 6909, fol. S 4r; VD16, ZV 200, 
fol. D 1r). Im Unterschied zur Herzoglich-Sächsischen Kirchenordnung sieht die Brandenburgische 
Kirchenordnung die Konsekration der Elemente am Krankenbett nur im Ausnahmefall vor.

251	 Q 1r–Q 2v.
252	 Q 3r–T 2r.
253	 Q 4r/v.
254	 R 1r.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



276

als vorgehendem Custer der ein glocken vnd lucern darin ein brennend liecht ist / tragen sol / 
auch das der Priester ein Korrock anhabe / zugetragen werden.255

Für die Krankenkommunion in den Dörfern256 gibt es besondere Vorgaben: An-
gesichts der Schwierigkeiten, auf dem Land bereits konsekrierte Elemente zu über-
bringen, wird hier die ansonsten im Einflussbereich der Wittenberger Reformation 
übliche Konsekration vor Ort vorgeschrieben. Von einer letzten Ölung oder gar 
deren sakramentalem Charakter ist übrigens nirgendwo in der Brandenburgischen 
Kirchenordnung die Rede.

Als sechstes agendarisches Formular findet sich die Ordnung für das Begräb-
nis257, die wahrscheinlich von der Kommission unter Rückgriff auf spätmittelalter-
liche und reformatorische Ordnungen neu verfasst wurde. Einerseits sollen die 
hergebrachten Begräbniszeremonien beibehalten werden – nur die »Tricesimi vnd 
Anniuersarij / mit den seelopffer messen« werden verboten –, andererseits werden 
deutsche Lieder – wohl auch Lutherlieder wie Aus tiefer Not, Mitten wir im Leben 
sind, Mit Fried und Freud fahr ich dahin –, deutsche Bibellesungen »ex Hiob oder 
Paulo de Resurrectione« und eine deutsche Kollekte eingefügt. Das Officium Si enim 
credimus wird beibehalten, jedoch ohne Kommunion. Ebenso gibt es regelmäßige 
Gedenktage für die Verstorbenen.

Als letztes liturgisches Formular wird die Ordnung der Eheschließung258 ab-
gedruckt. Eingeleitet wird sie mit einer Unterweisung über den Ehestand259, die 
im Sinne der Wittenberger Reformation die als Normalform christlicher Existenz 
bestimmt, den Zwangszölibat für Priester ablehnt260 und einige Hinweise zu Ehe-
hindernissen und Ehescheidung gibt. Das kanonische Eherecht bleibt in Kraft, 
und die »ordenlichen Consistoria«, also die bischöflichen Gerichte, sind weiterhin 

255	 Q 4v. Der Versehgang – bei dem es sich de facto um eine Sakramentsprozession handelte – wurde 
in den reformatorischen Kirchen ansonsten abgeschafft. Die Beibehaltung des Versehgangs in der 
Brandenburgischen Kirchenordnung ist ein Ausnahmefall. Die Ordnung kann sich auf Luther 
berufen, der die Überbringung von konsekrierten Hostien für Kranke durchaus gutheißen kann 
(D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 10, Abt. 2, Weimar 1907, S. 32, Z. 3–5), 
wobei er sein Zugeständnis dadurch relativiert, dass er die promissio für wichtiger als das signum 
hält. Luther hatte ansonsten erhebliche Vorbehalte gegen alle Arten von Sakramentsprozessionen, 
die er auch in der Korrespondenz über den Entwurf der Brandenburgischen Kirchenordnung 
Anfang Dezember 1539 zum Ausdruck brachte (siehe oben Anm. 74f.).

256	 T 2r–T 3v.
257	 T 4v–V 1v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 81).
258	 V 1v–X 3v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 81–85). Der Abschnitt zur Eheschließung weist in einem 

Abschnitt Ähnlichkeiten mit einem Entwurf Witzels auf (vgl. VD16, B 6909, fol.  V 1v, mit 
Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 112). Für die Abkündigung und die Trauung 
(VD16, B 6909, fol. V 2v–X 2r) sind die entsprechenden Texte der Brandenburgisch-Nürnbergi-
schen Kirchenordnung zugrunde gelegt (VD16, B 6955, fol. 165r–171r; EKO 11 [wie Anm. 36], 
S. 200–202) und an einigen wenigen Stellen leicht verändert worden.

259	 V 1v–V 2v.
260	 Es gibt allerdings weiterhin die Möglichkeit zölibatären Lebens für Geistliche, jedoch ohne Zu-

sammenleben mit »vordechtige[n] personen in jren Heusern«.

Andreas Stegmann



277

zuständig für Eherechtsfragen. Abkündigung261 und Trauung262 sind in enger 
Anlehnung an die Brandenburgisch-Nürnbergische Kirchenordnung gestaltet, die 
allerdings die abschließende Einsegnung im Gemeindegottesdienst263 nicht kennt. 
Wie in reformatorischen Trauliturgien üblich, sind die biblischen Lesungen (Gen. 
2,18–24; Mt. 19,3–9; Eph. 5,22–29; Gen. 3,16–19; Gen. 1,27.28.31; Prov. 18,22) 
als Unterweisung zur Führung einer christlichen Ehe zu verstehen: Die Ehe ist eine 
gute Schöpfungsordnung; sie ist als von Gott gefügte Verbindung ohne Möglichkeit 
der Scheidung; gefordert ist von den Ehepartnern eheliche Liebe; und beide müssen 
mit dem Kreuz der Ehe rechnen.

Der dritte Hauptteil umfasst aber nicht nur agendarische Ordnungen, sondern 
auch Ausführungen über die Kirchenorganisation. Diese fallen vergleichsweise kurz 
aus, sind aber in der Sache umso gewichtiger. Nachdem die kurfürstliche Vorrede 
zur Kirchenordnung de facto das landesherrliche Kirchenregiment eingeführt und 
die diözesanbischöfliche Jurisdiktion dem landesherrlichen Leitungsanspruch unter-
geordnet hat, geht es im Abschnitt »Von Beruffung vnd Ordination der Kirchendie-
ner / Auch Bisschofflicher Autorithet vnd Jurisdiction«264 um Rolle und Funktion 
der Diözesanbischöfe unter diesen neuen Bedingungen. Der Abschnitt hat keine 
Vorlagen, sondern wurde von der Kommission – wohl in enger Abstimmung mit 
dem Kurfürsten und seinen Räten, die bei diesem politisch sensiblen Thema das 
letzte Wort gehabt haben dürften – abgefasst. Bezeichnenderweise geht der Abschnitt 
nicht von den Diözesanbischöfen, sondern von den Gemeindepfarrern aus265: Predigt, 
Sakramente und ethische Anleitung fordern für ihren verantwortungsvollen Dienst 
qualifizierte Pfarrer. Um die Qualifikation der Pfarrer zu gewährleisten und Vertreter 
schwärmerisch-täuferischer oder altgläubiger Vorstellungen vom Pfarramt fernzuhalten, 
führt die Kirchenordnung eine neue Regelung ein: Nach der Vokation und vor dem 
Amtsantritt müssen zukünftige Pfarrer vom kurfürstlichen Generalsuperintendenten 
(»fur vnsern Supperattendenten alhier«) hinsichtlich Lehre und Lebensführung über-
prüft werden. Die Vokationsrechte anderer Instanzen werden zwar anerkannt, die 
Stellenbesetzungen unterliegen damit aber kurfürstlicher Kontrolle. Die auf Vokation 
und Examination folgende Ordination ist Sache des mit dem Kurfürsten lehrmäßig 
übereinstimmenden Bischofs von Brandenburg.266 Die Ehe schließt nicht von der 
Ordination aus, sondern die Ordination Verheirateter ist gerade wünschenswert. Der 
Ordinationsritus soll in seiner Substanz möglichst beibehalten, aber im reformatori-
schen Sinne gereinigt werden. Mit der Ordination ist das diözesanbischöfliche Amt 
in den Blick getreten: Die Kirchenordnung versteht das Bischofsamt mit Verweis 
auf Hieronymus und das mittelalterliche Kirchenrecht als ein aus organisatorischen 
Gründen aus dem Pfarramt ausgegliedertes Aufsichtsamt, dem keine besondere geist-

261	 V 2v–V 3r.
262	 V 3r–X 2r.
263	 X 2v–X 3v.
264	 X 4r–Y 3r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 85f.).
265	 X 4r–X 4v.
266	 X 4v–Y 2r.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



278

liche Dignität zukommt.267 Die bischöfliche Befugnisse und Rechte haben weiterhin 
Geltung, insbesondere die bischöfliche Jurisdiktion und die Ehegerichtsbarkeit sowie 
die Verfügungsgewalt über den kirchlichen Besitz, aber nur für die Bischöfe, die der 
Kirchenordnung zustimmen. Mit dieser Beibehaltung des diözesanbischöflichen Amts 
entsprach die Kirchenordnung dem eigentlichen Ideal der Wittenberger Reformation, 
die ursprünglich nicht eine Ablösung der diözesanbischöflichen Strukturen durch 
das landesherrliche Kirchenregiment mit seinen bischöfliche Funktionen wahrneh-
menden Visitatoren, Superintendenten und Konsistorien beabsichtigt hatte, sondern 
eine evangelische Erneuerung des Bischofsamts.268 Abgeschlossen wird der Abschnitt 
mit Verhaltensmaßregeln für Pfarrer und Hinweisen zur Kirchenzucht.269 Die Pfarrer 
sind den Bischöfen untergeordnet. Sie leben von den hergebrachten kirchlichen Ein-
nahmen, die von der Kirchenordnung in bisherigen Umfang bestätigt werden. Die 
Pfarrer sollen sich mit der Bibel beschäftigen, ein vorbildliches Leben führen, die 
Gemeindeglieder durch Predigt und Ermahnung disziplinieren.

Abgeschlossen wird der dritte Hauptteil mit einer Übersicht zu kirchlichen Festen 
und Fastenzeiten270, die wahrscheinlich von der Kommission verfasst wurde. Der 
kurbrandenburgische Festkalender271 ist im Vergleich mit anderen evangelischen 
Territorien reichhaltiger: Zwar werden die Heiligen- und Marienfeste reduziert, es 
bleiben jedoch einige Heiligenfeste und der überwiegende Teil der Marienfeste.272 
Insgesamt sind einschließlich der Christusfeste 35 Festtage, wobei die Hochfeste 
Weihnachten, Ostern und Pfingsten dreitägig gefeiert werden. Auch das Fronleich-
namsfest und das Allerheiligenfest bleiben, über ihre liturgische Gestaltung finden sich 
aber keine weiteren Angaben.273 Die Heiligenverehrung wird auf den vorbildhaften 

267	 Y 2r–Y 2v.
268	 Wendebourg, Dorothea: Das bischöfliche Amt, in: Zeitschrift für Evangelisches Kirchenrecht, 

Bd. 51, 2006, S. 534–555.
269	 Y 2v–Y 3r.
270	 Y 3r–Aaa 1r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 86–88).
271	 Y 3r–Y 4r.
272	 Zum Umgang mit Maria und den Heiligen im frühneuzeitlichen Luthertum, die nicht mehr als 

Fürbitter und Heilsmittler, sondern als Vorbilder christlichen Glaubens und Lebens verstanden 
wurden und in dieser neuen Funktion durchaus noch eine Rolle spielten: Lansemann, Robert: Die 
Heiligentage besonders die Marien-, Apostel- und Engeltage in der Reformationszeit, betrachtet 
im Zusammenhang der reformatorischen Anschauungen von den Zeremonien, von den Festen, 
von den Heiligen und von den Engeln, Göttingen 1939. – Schimmelpfennig, Reintraud: Die 
Geschichte der Marienverehrung im deutschen Protestantismus, Paderborn 1952. – Fuchs, Thomas: 
Protestantische Heiligen-Memoria im 16. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift, Bd. 267, 1998, 
S. 587–614. – Knodt, Gerhard: Leitbilder des Glaubens. Die Geschichte des Heiligengedenkens 
in der evangelischen Kirche, Stuttgart 1998. – Kolb, Robert: Festivals of the Saints in Late Re-
formation Lutheran Preaching, in: ders.: Luther’s Heirs Define His Legacy. Studies on Lutheran 
Confessionalization, Aldershot/Brookfield 1996, Nr. IX, S. 613–626.

273	 Das Fronleichnamsfest wurde wohl verstanden als feierliches Bekenntnis zur Realpräsenzlehre, das 
seine primäre Ausdrucksform nicht mehr in einer Sakramentsprozession – es ist eine offene Frage, 
ob und in welcher Form es nach 1540 im Kurfürstentum Brandenburg Fronleichsnamsprozessionen 
gab –, sondern wohl in der Einschärfung der lutherischen Abendmahlslehre in der Predigt hatte. 
Es gibt einige wenige Hinweise auf die Feier dieses umgestalteten Fronleichnamsfests: Odenthal, 
Andreas (Hg.): Das Vesperale et Matutinale des Havelberger Domdechanten Matthaeus Ludecus. 
Nachdruck eines lutherischen Offizienbuches von 1589, Bonn 2007, S. 273–282. – Bonin, Burk-

Andreas Stegmann



279

Glauben und Lebenswandel der Heiligen bezogen und kategorial von der Verehrung 
Christi als des einen Mittlers unterschieden. Die Vorschriften für die Fastenzeiten274 
verweisen eingangs auf das Recht des Kurfürsten als »parens patrie«, eine religiös 
unproblematische und dem Gemeinwohl dienende »politicam Ordinationem« zu 
erlassen.275 Dazu gehört das Fasten, das zugleich notwendig sei und in freier Weise 
praktiziert werden müsse.276 Um das zu ermöglichen, werden die herkömmlichen 
Fastenzeiten (freitags, samstags, vor Ostern) als Hilfe zur Selbstdisziplinierung beibe-
halten.277 Gesondert behandelt werden die liturgischen Ordnungen für die Osterzeit, 
den Markustag (25. April), die zwischen Rogate und Christi Himmelfahrt liegende 
Kreuzwoche und Pfingsten278, für die Georg III. von Anhalt Entwürfe279 lieferte und 
deren spätmittelalterliche Ausgestaltung in veränderter Form beibehalten wird. Nur 
anhangsweise und sehr kurz wird dann noch das Schulwesen erwähnt.280

Der kurfürstliche »Beschlus« und »Des bischofs zu Brandemburg bewilligung 
und bestettigung«
Der kurfürstliche Vorrede am Beginn entspricht der »Beschlus« am Ende.281 Wie der 
Kurfürst die Vorrede in seinem Namen ergehen lässt, so auch den Beschluss, womit er 
zeigt, dass die gesamte Ordnung aus seiner obrigkeitlichen Vollmacht ergeht. Gründe 
für den Erlass der Kirchenordnung sind erstens die persönliche Glaubensüberzeugung 
des Kurfürsten, zweitens die obrigkeitliche Verpflichtung zur Sorge für das Seelen-
heil der Untertanen, drittens die obrigkeitliche Verantwortung für die Einförmig-
keit der Gottesverehrung und viertens die Verzögerung der Kirchenreform durch 
die Papstkirche und das Reich. Die Aneinanderreihung dieser vier Argumente und 
der Verweis auf den die Kirchenordnung legitimierenden »könig aller könige« Jesus 
Christus macht deutlich, dass die Kirchenordnung gut begründet ist, allerdings wirkt 
die Massierung der Argumente so, als ob der Kurfürst der Überzeugungskraft der 
einzelnen Argumente nicht recht trauen würde. Noch einmal wird das Zeremonien-
thema aufgegriffen und die Beibehaltung der hergebrachten Zeremonien bestätigt, 
sofern sie nicht dem »artikel der justification« widersprechen. Am Schluss steht die 
rechtsverbindliche landesherrliche Aufforderung an alle Untertanen geistlichen und 
weltlichen Stands, der Kirchenordnung Folge zu leisten.

Die bischöfliche Bestätigung der vom Kurfürsten erlassenen Ordnung beschließt 
den Text.282 Matthias von Jagow bekennt sich zum reformatorischen Verständnis 

hard von (Hg.): Entscheidungen des Cöllnischen Konsistoriums 1541–1704. Nach der Sammlung 
des Konsistorialrats und Propstes D. Franz Julius Lütkens, Weimar 1926, S. 340.

274	 Y 4v–Z 1v.
275	 Y 4v.
276	 Y 4v.
277	 Z 1r–Z 1v.
278	 Z 1v–Aaa 1r.
279	 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 512r–513r.
280	 Aaa 1r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 88f.).
281	 Aaa 1v–2r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 89).
282	 Aaa 3r–4v (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 89f.).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



280

des bischöflichen Amts und erkennt die Gültigkeit der vom Kurfürsten erlassenen 
Kirchenordnung an. Er fordert alle ihm unterstehenden Geistlichen zur Anerken-
nung der Kirchenordnung und zur Ausübung ihres Amts in deren Sinne auf. Das 
Schlusszitat von Ps.-Augustin283 besagt, dass die katholische Kirche als Mutter und 
als alleinige Vermittlungsinstanz der Wahrheit zu gelten habe, und es warnt davor, 
die in der Kirchenordnung bezeugten christlichen Wahrheit zu verleugnen. Ganz 
am Schluss steht – in Entsprechung zum kurfürstlichen Wappen auf dem Titelblatt – 
das bischöfliche Wappen284, das die kirchliche Approbation der landesherrlichen 
Ordnung unterstreicht.

Die kurbrandenburgische Kirchenordnung von 1540 als 
Schlüsseltext der brandenburgischen Reformation

Theologisch
Leitend für die reformatorische Umgestaltung der Kirche waren theologische Ideen. 
Es ging nicht darum, einzelne Probleme zu beheben oder bestimmte Forderungen 
umzusetzen, sondern darum, das neuentdeckte biblische Ideal des Christentums 
umfassend zu verwirklichen. Die leitenden theologischen Ideen spiegeln sich in den 
evangelischen Kirchenordnungen wieder. Was die Brandenburgische Kirchenordnung 
von 1540 angeht, so nimmt sie die Wittenberger Theologie Luthers und seiner Mitstrei-
ter auf und macht diese zur Grundlage, um »das Christlich wesen / [zu] reformiren / 
[zu] erhalten vnd ein bestendig Regiment  / Ordnung  / vnd Gottes dienst an[zu]- 
richten«.285 Auch wenn die Kirchenordnung auf diesen Hintergrund nicht explizit 
verweist, ist er in der Sache und den Formulierungen unverkennbar und durchdringt 
die gesamte Ordnung. Die beiden theologischen Summarien286, deren Ausführung 
in der Ergänzung Georgs III. zur Vorrede zum Lehrteil, im Lehrteil selbst und in 
Osianders Katechismus und deren Anwendung auf das kirchliche Leben im dritten 
Hauptteil machen das unzweifelhaft deutlich, selbst wenn sie nicht ausdrücklich auf 
die Wittenberger Reformation Bezug nehmen.

Dabei ist zu beachten, dass die Brandenburgische Kirchenordnung dank ihrer 
unterschiedlichen Quellen durchaus unterschiedliche »Theologien« aufweist. Bedeut-
sam sind vor allem Joachim II. mit seiner Vorrede, Georg III. von Anhalt mit seinen 
Beiträgen zu den Vorreden zum ersten und dritten Teil und Andreas Osiander, auf 
den der erste Hauptteil zurückgeht und der die Kinderpredigten verfasst hat. Für die 
quellenmäßig nicht identifizierbaren Texte muss mit dem Einfluss von Jakob Stratner 
und Georg Buchholzer gerechnet werden, deren theologisches Profil für das Jahr 
1540 allerdings schwerlich näher zu bestimmen ist. Was das Verhältnis dieser »Theo-
logien« zueinander angeht, so sind zuerst die großen Gemeinsamkeiten zu betonen: 

283	 Aaa 4r (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 90).
284	 Aaa 4v.
285	 2. Hauptteil, fol. a 3r.
286	 1. Hauptteil, fol. B 1v–B 4r, D 2r.

Andreas Stegmann



281

Alle Beiträger und Redaktoren der Kirchenordnung teilten die Anschauungen der 
Wittenberger Reformation und hatten vor allem von Luther, aber auch von Melanch-
thon gelernt. Innerhalb der gemeinsamen Grundanschauungen muss allerdings mit 
unterschiedlichen Akzentuierungen gerechnet werden, die sich allerdings nur durch 
eine detaillierte theologische Analyse der Texte erheben lassen, die weitere Schriften 
der Beteiligten heranziehen müsste, was in diesem Beitrag nicht möglich ist. So sind 
etwa die Aussagen der Kirchenordnung hinsichtlich des Verhältnisses von Recht-
fertigungsglauben und ethischer Praxis nicht ganz einheitlich.

Organisatorisch
Auch hinsichtlich der Kirchenorganisation ist die Brandenburgische Kirchenordnung 
von 1540 eine Schlüsselquelle. Die Ekklesiologie der Kirchenordnung, die abgese-
hen von der Auslegung des dritten Glaubensartikels im Katechismus nirgendwo 
ausführlicher entfaltet wird, sich jedoch aus zahlreichen Aussagen rekonstruieren 
lässt, entspricht der Wittenberger Theologie287: Die Kirche ist eine geistliche Ge-
meinschaft, die durch Wort und Sakrament konstituiert wird, die aber auch eine 
sichtbare Außenseite hat und deshalb Ordnungen und Strukturen braucht, deren 
Gestaltung sich an den biblischen Vorgaben zu orientieren hat. Bei der Gestaltung 
der ecclesia visibilis folgt die Kirchenordnung dem Wittenberger Prinzip, das bei-
zubehalten, was nützlich erscheint und der Bibel nicht widerspricht wie etwa die 
diözesanbischöfliche Struktur. Nicht direkt ableitbar aus der lutherischen Ekklesio-
logie, wenn auch mit ihr vereinbar, ist das landesherrliche Kirchenregiment, das 
aber für die Brandenburgische Kirchenordnung wie für die anderen lutherischen 
Kirchenordnungen des Reformationsjahrhunderts selbstverständlich war. Obwohl 
die Brandenburgische Kirchenordnung noch nicht die im Laufe der 1540er Jahre 
entwickelte Kirchenorganisation kodifiziert, finden sich in ihr mit dem landesherr-
lichen Kirchenregiment, den Visitatoren und dem Generalsuperintendenten bereits 
die wichtigsten Elemente. Die Kirchenordnung machte unzweifelhaft klar, dass die 
kirchliche Selbstverwaltung der Kontrolle des Landesherrn unterstellt war und dass 
die Diözesanbischöfe nur im Rahmen der vom Landesherrn gegebenen Ordnung 
amtieren konnten.

Frömmigkeitspraktisch
Auch hinsichtlich der Frömmigkeitspraxis war die Brandenburgische Kirchenord-
nung grundlegend. Im Wissen um die Notwendigkeit kollektiver und individueller 
Frömmigkeitsvollzüge, in denen der Christusglaube vermittelt und gelebt wurde, ge-
staltete die Kirchenordnung das Frömmigkeitsleben der kurmärkischen Gemeinden 
neu. Leitend waren auch hier die Vorgaben der Wittenberger Reformation. Ihre im 
Vergleich mit anderen evangelischen Kirchenordnungen des 16.  Jahrhunderts ver-
gleichsweise starke Berücksichtigung traditioneller Elemente – Melanchthon spricht 

287	 Wendebourg, Dorothea: Kirche, in: Beutel, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch, Tübingen 32017, 
S. 451–462.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



282

von einigen menschlichen Zeremonien mehr als nötig288 – bewegt sich im Bereich des 
im frühneuzeitlichen Luthertum Möglichen und lässt sich als »für das Luthertum 
im Rahmen autogener Reformationsprozesse charakteristische[r] Konservatismus im 
Umgang mit liturgischen Traditionen und religiösem Brauchtum«289 charakterisie-
ren.290 Die Kirchenordnung bezeugt damit die bewahrende Kraft des Luthertums.291

Mit ihren theologischen, organisatorischen und frömmigkeitspraktischen Vorgaben 
war die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 das Gründungsdokument der 
evangelischen Landeskirche im Kurfürstentum Brandenburg und der Anfangspunkt 
der Ausbildung einer lutherischen Konfessionskultur in der Mark. Weil es sich bei 
ihr um eine Schlüsselquelle der brandenburgischen Reformationsgeschichte handelt, 
verdient die Brandenburgische Kirchenordnung die verstärkte Aufmerksamkeit der 
reformationsgeschichtlichen und landeshistorischen Forschung. Weder die kurfürst-
liche Religionspolitik noch die Entwicklung der reformatorischen Landeskirche der 
Mark lassen sich ohne diesen Text angemessen verstehen. Was Bischof Matthias von 
Jagow in seiner bischöflichen Bestätigung der Kirchenordnung abschließend aus einer 
pseudoaugustinischen Schrift zitiert, darf auch die moderne Forschung als Einladung 
zu Beschäftigung mit diesem Text verstehen: »Legite, & omni uigilantia ista discutite, 
& magis magisque legite atque discutite«!292 – »Lest und prüft dieses Buch mit aller 
Sorgfalt, und lest und prüft es ganz genau«!

288	 Siehe den oben Anm. 95 zitierten Brief (MBW Nr. 3051).
289	 Kaufmann, Thomas: Die Gutachtertätigkeit der Theologischen Fakultät Rostock nach der Refor-

mation, in: Boockmann, Hartmut u. a. (Hg.): Recht und Verfassung im Übergang vom Mittelalter 
zur Neuzeit, Teil 2, Göttingen 2001, S. 297–333, hier S. 315.

290	 Zum Gottesdienst im frühneuzeitlichen Luthertum, der nicht nur in Kurbrandenburg die Tradi-
tionen des westlichen Christentums bewusst weiterführte: Graff, Paul: Geschichte der Auflösung 
der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen Kirche Deutschlands, Bd. 1: Bis zum 
Eintritt der Aufklärung und des Rationalismus, Göttingen 21937.

291	 Fritz, Johann Michael (Hg.): Die bewahrende Kraft des Luthertums. Mittelalterliche Kunstwerke 
in evangelischen Kirchen, Regensburg 1997.

292	 3. Hauptteil, Aaa fol. 4r (Zitat aus [Evodius von Uzalis]: De fide contra Manichaeos, in: Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 25, Prag/Wien/Leipzig 1892, S. 972, Z. 27–29).

Andreas Stegmann



283

Gliederung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540

Begnadung und befreyhung des Druckers (A 2r/v)
Vorrede (A 3r–B 4r; EKO 3,39–42)

•	 A 3r–B 1v: Begründung des Erlasses einer Kirchenordnung
•	 B 1v–B 4r: Das Bekenntnis der durch den Landesherrn konstituierten märkischen 

Landeskirche

Erster Hauptteil: Von der lere (C 1r–R 3v; EKO 3,42–51; EKO 11,141–171)

Einleitung (C 1r–F 3r; EKO 11,141–144; EKO 3,42–47)
•	 C 1r–D1v: Aus der Brb.-Nürnb. KO übernommene Einleitung

◦◦ C 1r: Das dreifache Verkündigungsamt
◦◦ C 1r–C 2r: Lehre
◦◦ C 2r–C 3r: Ermahnung
◦◦ C 3r–C 4v: Strafe
◦◦ C 4v–D 1v: Abschluß

•	 D 1v–G 3r: Von Georg III. von Anhalt konzipierte Ergänzung
◦◦ D 1v–D 2r: Einleitung
◦◦ D 2r–D 3v: Gesetz und Buße als das eine Hauptthema der Lehre
◦◦ D 3v–G 3r: Evangelium, Glaube und gute Werke als das andere Hauptthema 
der Lehre

Vom Alten vnd newen testament (F 3r–4r; EKO 11,144f.)
Von der rechten Christlichen Buss (F 4v–H 1v; EKO 3,47–50)
Von der Christlichen Beicht (H 1v–2v; EKO 3,50)
Vom Gesetz (H 2v–L 1r; EKO 11,147–153)
Vom Euangelio (L 1r–N 2v; EKO 11,153–160)
Vom Creutz vnd leiden (N 2v–P 3r; EKO 11,160–165)
Vom Christlichen gebet (P 3r–Q 4v; EKO 11,165–169)
Vom freyen willen (R 1r/v; EKO 11,169)
Von christlicher Freyheit (R 1v–3v; EKO 11,169–171)

Zweiter Hauptteil: Catechismus oder kinder Predig (EKO 11,206–279; EKO 3,50f.)

Vorrede (a 2r–4r)
Von den zehen geboten (a 4v–n 4r)

•	 Gemeiner anfang zu allen Predig (a 4v–5v)
•	 Folgen die zehen Gebot / wie die allweg den Kindern furgesagt / vnd von jnen 

heimlich nachgesprochen werden sollen (a 5v–b 1r)

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



284

•	 1. Gebot (b 1r–c 2r)
•	 2. Gebot (c 2r–d 3r)
•	 3. Gebot (d 3r–e 4v)
•	 4. Gebot (e 4v–g 2v)
•	 5. Gebot (g 2v–h 4r)
•	 6. Gebot (h 4r–k 1r)
•	 7. Gebot (k 1r–l 1r)
•	 8. Gebot (l 2r–m 2r)
•	 9. Gebot (m 2v–n 2r)
•	 10. Gebot (n 2r–4r)

Vom Glauben (n 4v–s 2v)
•	 Vorrede und Text des Apostolikums (n 4v–o 2r)
•	 Erster Artikel Gott Vater und die Schöpfung (o 2r–p 2r)
•	 Zweiter Artikel Jesus Christus und die Erlösung (p 2r–r 1v)
•	 Dritter Artikel Heiliger Geist und die Heiligung (r 1v–s 2v)

Vom Gebet (s 3r–cc 2v)
•	 Vorrede und Text des Vaterunsers (s 3r–4v)
•	 1. Bitte (s 4v–v 1v)
•	 2. Bitte (v 1v–x 1r)
•	 3. Bitte (x 1r–y 1v)
•	 4. Bitte (y 1v–z 1v)
•	 5. Bitte (z 1v–aa 1r)
•	 6. Bitte (aa 1r–aa 4v)
•	 7. Bitte (aa 4v–cc 2v)

Von der Tauffe (cc 2v–ee 1v)
Vom ampt der Schlüssel (ee 2r–ff 4r)
Vom Abendmal (ff 4v–hh 4v)

Dritter Hauptteil: Sakramente und Zeremonien (EKO 3,51–88)

Vorrede von den Sacramenten vnd Ceremonien (A 2r–B 2r; EKO 3,51–53)
•	 A 2r: Einführende Einordnung des 3. Hauptteils in das Ganze der KO
•	 A 2r–A 3r: Anthropologische Begründung der Notwendigkeit von Zeremonien 

und historischer Rückblick auf die Entwicklung kirchlicher Zeremonien (AT, 
NT, Antike, Mittelalter)

•	 A 3r–B 2r: Umgang mit den überkommenen Zeremonien im Kurfürstentum 
Brandenburg

◦◦ A 3r: Beseitigung von falschen Zeremonien im Zusammenhang der Sakramente
◦◦ A 3v: Beseitigung von sonstigen falschen Zeremonien

Andreas Stegmann



285

◦◦ A 3v–B 2r: Beibehaltung unproblematischer Zeremonien

Taufe (B 2v–E 1v; EKO 3,54–59)
•	 Vorrede der Tauffe (B 2v–3v)
•	 Von der NotTauff (B 3v–C 2r)
•	 Ordnung der tauff (C 2r–E 1v)

Von der Confirmation oder Firmung (E 2r–3r; EKO 3,59)
•	 E 2r: Historischer Hintergrund der Konfirmation
•	 E 2v–E 3r: Verständnis und Vollzug der Konfirmation

Beichte (E 3r–G 1v; EKO 3,59–63)
•	 E 3r–F 3r: Grundlegende Ausführungen zur Beichte
•	 F 3r–G 1r: Formular für das Beichtgespräch
•	 G 1r–G 1v: Abschließende Bemerkungen über den Umgang mit Leuten von 

fragwürdigem Glauben und Lebenswandel und zur Katechismusunterweisung

Von dem Abendmal (G 2r–I 3r; EKO 3,63–67)
•	 G 2r–G 2v: Christi Einsetzung ist normativ für Verständnis und Feier des Abend-

mahls.
•	 G 2v–H 1v: Bei den im Laufe der Kirchengeschichte hinzugekommenen Zusätzen 

ist zwischen guten und schlechten zu unterscheiden.
•	 G 2v: Die guten Zusätze sind »Lection / Gebet / vnd Lobgesenge«, die zur Bes-

serung der Gemeinde dienen.
•	 G 2v–H 1r: Die schlechten Zusätze sind Vorstellungen und Praktiken, die Christi 

Einsetzung verkehren. Dazu gehören die Meßopfervorstellung, die Heiligenan-
rufung und magische Praktiken. 

•	 H 1r–H 1v: Andere äußerliche Zusätze wie liturgische Gewänder und Geräte sind 
unproblematisch.

•	 H 1v–H 4r: Auch im Blick auf die Einsetzungsworte gibt es Mißbräuche, wozu 
zum einen deren falsches Verständnis durch die oberdeutsch-schweizerische Refor-
mation und das Täufertum und zum anderen die papstkirchliche Beschränkung 
der Gemeindekommunion auf das sub una gehört. Dagegen sind die Realpräsenz 
und das sub utraque zu betonen. Hinweise zum Umgang mit Menschen, die eine 
Kommunion sub utraque verweigern.

•	 H 4r–I 3r: Einzelpunkte. Keine Privatmessen, Abendmahlsvermahnung, Warnung 
vor Mißbrauch, Einsetzungsworte hörbar in der Volkssprache, Benutzung der 
gewöhnlichen liturgischen Gewänder u. a.

Gottesdienst (I 3v–P 4v; EKO 3,67–75)
•	 Agende für den Meßgottesdienst in Stifts- und Stadtkirchen (I 3v–L 3v)

◦◦ Gebets- und Verkündigungsteil (I 4v–K 1v)
◦◦ Abendmahlsfeier (K 2r–L 3v)

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



286

•	 Hinweise für den Gottesdienst in kleinen Städten und in Dörfern (L 3v–4r)
•	 Gottesdienst ohne Kommunikanten (L 4r–M 1r)
•	 Vom Chorgesange (M 1v)
•	 Kollektengebete (M 2r–N 3r)
•	 Litanei (N 3v–P 4v)

Krankenseelsorge und Krankenkommunion (Q 1r–T 4r; EKO 3,75–81)
•	 Q 1r–Q 2v: Einleitung (zur Vorbereitung der Christen auf die Anfechtung und 

zur seelsorgerlichen Bedeutung der Krankenseelsorge)
•	 Q 3r–T 2r: Krankenkommunion in den Städten
•	 T 2r–T 3v: Krankenkommunion in den Dörfern
•	 T 4r: Abschließende Bemerkungen

Begräbnis (T 4v–V 1v; EKO 3,81)

Eheschließung (V 1v–X 3v; EKO 3,81–85)
•	 V 1v–V 2v: Zum Ehestand
•	 V 2v–V 3r: Abkündigung
•	 V 3r–X 2r: Trauung
•	 X 2r–X 3v: Einsegnung im Anschluß an den Gemeindegottesdienst

Vokation und Ordination der Pfarrer, Bischofsamt (X 4r–Y 3r; EKO 3,85f.)
•	 X 4r–X 4v: Prüfung der Pfarrer
•	 X 4v–Y 2r: Ordination der Pfarrer
•	 Y 2r–Y 2v: Fortbestehen der bischöflichen Jurisdiktion
•	 Y 2v–Y 3r: Verhaltensmaßregeln für Pfarrer und Hinweise zur Kirchenzucht

Kirchliche Feste und Fastenzeiten (Y 3r–Aaa 1r; EKO 3,86–88)
•	 Von den Festen (Y 3r–4r)
•	 Von der Fasten (Y 4v–Z 1v)
•	 Von der heiligen zeit der Marterwochen vnd Ostern (Z 1v–2r)
•	 Von der Creutzwochen (Z 2r–Aaa 1r)

Anhang: Schule (Aaa 1r; EKO 3,88f.)

Beschlus (Aaa 1v–2r; EKO 3,89)

Des bischofs zu Brandemburg bewilligung und bestettigung (Aaa 3r–4v; EKO 3,89f.)

Andreas Stegmann



287

Agenda 
Magdeburgensis, 1497 

(GW 00467)

Luthers Taufbüchlein 1526 
(D. Martin Luthers Werke. 
Kritische Gesamtausgabe, 

Bd. 19, Weimar 1897, 
S. 531–541)

Brandenburgische 
Kirchenordnung, 1540

Vor der Kirche: Vor der Kirche:

nomendatio Erkundigung nach den 
Eltern und dem Namen des 

Täuflings (C 2r)

Taufvermahnung (C 2r–C 3v)

exorcismus Exorzismus mit Anbla-
sen des Täuflings

Exorzismus (539,3f.) Exorzismus (C 4r)

Erkundigung nach dem 
Namen des Täuflings

obsignatio crucis Bezeichnung des Täuf-
lings mit dem Kreuz auf 

Stirn und Brust

obsignatio crucis (539,5–7) obsignatio crucis (C 4r)

Gebete Gebet: Omnipotens 
sempiterne Deus

Gebet (539,8–16) Gebet: Almechtiger ewiger 
Gott (C 4r)

Gebet: Deus immortale 
praesidium

Gebet: Sintflut 
(539,17–540,4)

Gebet: Gott du vnsterbliche 
zuflucht (C 4v)

benedictio et 
datio salis

Segnung des Salzes und 
Salzgabe

datio salis (C 4v)

Gebete Gebet: Deus patrum 
nostrorum

Gebet: Gott vnserer Veter 
(C 4v–D 1r)

Gebet: Deus Abraham 
oder Deus celi, deus 

terre

Gebet: Gott Abraham (D 1r)

exorcismus dreifacher Exorzismus einfacher Exorzismus 
(540,5–7)

dreifacher Exorzismus 
(D 1r–D 2r)

Gebet Gebet: Eternam ac  
iustissimam pietatem 

tuam

Gebet: Herr heiliger Vater 
(D 2r)

evangelium Lesung des Evangelium 
infantium Mk. 10,13–16

Lesung des Evangelium
infantium Mk. 10,13–16 

(540,8–14)

Lesung des Evangelium in-
fantium Mk. 10,13–16 

(D 2r–D 2v)

admonitio ad patrinos Vermahnung der Paten 
(D 2v–D 3r)

Taufliturgie der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



288

traditio orationis 
dominicae et symboli

Priester spricht Vater-
unser und Glaubensbe-

kenntnis
[Verzicht auf das sonst 

übliche Ave Maria]

Gemeinsames Gebet des
Vaterunsers (540,15–21)

Gemeinsames Gebet des 
Vaterunsers und des 

Apostolikums mit Berühren 
des Täuflings (D 3r–D 3v)

apertio aurium Öffnung der Ohren

Exorzismus (D 3v)

In der Kirche: In der Kirche:

Eingangsvotum Eingangsvotum Eingangsvotum (540,24f.) Eingangsvotum (D 4r)

abrenuntiatio diaboli stellvertretende dreifa-
che Absage an den Teu-

fel durch die Paten

stellvertretende dreifache 
Absage an den Teufel durch 

die Paten (540,28f.)

stellvertretende dreifache 
Absage an den Teufel durch 

die Paten (D 4r)

interrogatio de fide stellvertretendes 
Glaubensbekenntnis 

durch die Paten

stellvertretendes Glaubens-
bekenntnis durch die Paten 

(540,29–541,4)

stellvertretendes Glaubens-
bekenntnis durch die Paten 

(D 4r/v)

unctio pectoris et sca-
pularum

Salbung von Brust und 
Schultern des Täuflings 

durch den Priester

Salbung des Täuflings von 
Brust und Schultern des 

Täuflings mit dem »öl 
Cathecuminorum« durch 

den Pfarrer (D 4v)

Frage nach dem Tauf-
wunsch

Frage nach dem 
Taufwunsch

Frage nach dem Taufwunsch 
(541,5)

Frage nach dem Namen und 
nach dem Taufwunsch (D 4v)

Taufe Taufe Taufe (541,6–9) Taufe (D 4v)

Chrismatio Salbung der Stirn kreuzförmige Salbung der 
Stirn des Täuflings mit 

Chrisma (E 1r)

alba vestis neophyto-
rum

Bekleidung des 
Getauften mit weißen 

Kleidern

Bekleidung mit dem 
Westerhemd (541,10–17)

Bekleidung mit dem 
Westerhemd (E 1r/v)

Friedensgruß (541,17) Friedensgruß (E 1v)

traditio candelae Überreichung der 
brennenden Taufkerze

Übergabe der brennenden 
Taufkerze (E 1v)

Friedensgruß (E 1v)

Segen (E 1v)

communio neophyto-
rum cum ecclesia

[Kommunionempfang 
von Gemeinde und 

Getauftem]

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540



289

Indizien für Beharrung und Wandel in den  
kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten  
des 16. Jahrhunderts
Christiane Schuchard

Einleitung
Die Reformation in Brandenburg1 war kein kurzfristiges, plötzliches Ereignis, sondern 
umfasste eine ganze Reihe von Ereignissen und von allmählichen Veränderungen 
innerhalb eines Zeitraums von mehreren Jahrzehnten (und mit einer Vorgeschichte).

Wandel und Beharrung, Veränderungen und Verzögerungen sollen an einigen – 
zumeist Berliner – Beispielen verdeutlicht werden; zunächst auf der Ebene des Ver-
fahrens der Visitation, dann auf der Ebene der zu lösenden Probleme und der Erfolge 
oder Misserfolge der ergriffenen Maßnahmen.

Anlässe und Akteure der Visitation
Visitation ist definiert worden als »ein institutionalisierter, rechtlich geregelter Besuch 
mit der Aufsicht betrauter kirchlicher Amtsinhaber oder ihrer Vertreter in Einzel-
gemeinden, Kirchenbezirken oder kirchlichen Einrichtungen ihres Zuständigkeits-
bereiches. Die Visitation dient dem Zweck der unmittelbaren Einsichtnahme in das 
kirchliche Leben vor Ort«, wobei der Schwerpunkt sowohl auf der Seelsorge als auch 
auf der »Prüfung der kirchlichen Rechts- und Besitzverhältnisse« liegen konnte.2

1	 Leicht erweiterte, mit einem Quellenanhang und mit Anmerkungen versehene Fassung des am 
10. Juni 2016 in Brandenburg an der Havel gehaltenen Vortrags. – Überblicksdarstellungen für das 
»Jahrhundert der Reformation«: vgl. Schultze, Johannes: Die Mark Brandenburg, 4. Bd.: Von der 
Reformation bis zum Westfälischen Frieden (1535–1648), Berlin 1964, ND 1989. – Escher, Felix: 
Das Kurfürstentum Brandenburg im Zeitalter des Konfessionalismus, in: Materna, Ingo; Ribbe, 
Wolfgang (Hg.): Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 231–290. – Gundermann, Iselin: 
Kirchenregiment und Verkündigung im Jahrhundert der Reformation (1517 bis 1598), in: Heinrich, 
Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Brandenburg, Berlin 1999, S. 147–241. – Einschlägig 
auch: Wolgast, Eike: Hochstift und Reformation. Studien zur Geschichte der Reichskirche 
zwischen 1517 und 1648 (Beiträge zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit 16), Stuttgart 
1995, S. 218–227: Brandenburg, Havelberg und Lebus. – Beutel, Albrecht: Die brandenburgische 
Landeskirche unter den Kurfürsten Johann Georg (1571–1598) und Joachim Friedrich (1598–1608), 
in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 161–180. – Scholz, 
Michael: Kirchliche Strukturen in der Altmark in der Reformationszeit, in: ebd., S. 137–159. – 
Wolgast, Eike: Die Einführung der Reformation und das Schicksal der Klöster im Reich und in 
Europa (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 89), Gütersloh 2014, S. 143–153: 
Kurbrandenburg. – Vgl. außerdem zwei neue Bibliographien: Czubatynski, Uwe: Bibliographie 
zur Kirchengeschichte in Berlin-Brandenburg, Bd. 1: Allgemeines und Altmark, Nordhausen 2013; 
Bd. 2: Kreise und Orte im Land Brandenburg, Nordhausen 2014. – Stegmann, Andreas: Biblio-
graphie zur brandenburgischen Reformationsgeschichte, in: Quellen und Literatur zur Reformation 
in der Mark Brandenburg. Beiträge zur Erforschung der brandenburgischen Reformationsgeschichte 
(Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Sonderband 2015), Berlin 2015, S. 9–75.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



290

Anlass und offizielle Begründung für die erste kurbrandenburgische Kirchen-
visitation von 1540 bis 1545 waren die Auflösungserscheinungen bei Klöstern und 
anderen kirchlichen Institutionen und der damit einhergehende Verlust von Kirchengut, 
dem dringend Einhalt zu gebieten war. Diesem Zweck, also der Bestandsaufnahme 
und Sicherstellung kirchlicher Güter und Rechtstitel, sowie auch der Neuregelung 
der geistlichen Angelegenheiten sollte eine Visitation dienen. Dies war ein zwar alt-
hergebrachtes, aber anscheinend selten gebrauchtes Instrument. Neu war jedoch die 
weltliche (statt der geistlichen) Visitation, das heißt dass der Landesherr sie allein 
durchführte.3 Die Visitation lag nun in den Händen von »weltlichen«, das heißt vom 
Kurfürsten bestellten Visitatoren.

In einer Handschrift der Berliner Staatsbibliothek ist ein Schriftstück überliefert, 
das eine Begründung für die Durchführung einer »weltlichen« Visitation der Klöster 
enthält.4 Es bezieht sich auf Sachsen, doch die Argumentation ließ sich auch auf 
Brandenburg übertragen. Der Titel lautet: »Handelung unnd abschidt nehist gehalten 
tags der prelaten zcu Leyptzigk anno 1538«. Behauptet und begründet wird darin die 
Nutzlosigkeit der geistlichen Visitationen. Es gibt (diesem Text zufolge) drei Arten 
von geistlichen Visitationen5:

1.	Die päpstliche Visitation exemter Einrichtungen; sie geschieht selten.
2.	Die Visitation durch den Ordinarius (d. h. den zuständigen Bischof); dieser wird 

hofiert und bestochen.
3.	Die Visitation durch die »Ältesten«, das heißt die Visitation eines Klosters durch 

sein Mutterkloster; diese Visitatoren korrumpieren und verderben die Visitierten.
Den »beweibten« Prälaten tun es die Brüder (d. h. die Ordensgeistlichen) nach; sie 
laufen weg und »nhemen mit sich, was nit gehen will, und furens hynweck«.6 Eine 
fast identische Formulierung findet sich auch in der brandenburgischen Visitations-
Begründung, in deren erstem Satz es heißt, »das die geistlichen, […] was nicht mit-
gehen will, aus den kirchen mitnhemen«.7

2	 Peters, Christian: Art. Visitation  I. Kirchengeschichtlich, in: Theologische Realenzyklopädie, 
Bd. 35, Berlin/New York 2003, S. 151–163, hier S. 151. Für die evangelischen Kirchen der Frühen 
Neuzeit vgl. ebd., S. 154–157.

3	 Zu den damit verbundenen grundsätzlichen Problemen vgl. Brecht, Martin: Die Visitation – Ab-
deckung eines Teilbereichs kirchenleitender Aufgaben, in: ders. (Hg.): Martin Luther und das 
Bischofsamt, Stuttgart 1990, S. 101–105. – Der Begriff »weltliche Visitation« oder auch »landes-
herrliche Visitation« wird in einigen neuen Veröffentlichungen nicht in diesem Sinne gebraucht, 
sondern im Sinne einer Landesvisitation zur Kontrolle der Unterbehörden und des Gemeinwesens 
(und nicht nur der Kirchen, Schulen und Hospitäler). Vgl. z. B. Brakensiek, Stefan; Bredow, Co-
rinna von; Näther, Birgit (Hg.): Herrschaft und Verwaltung in der Frühen Neuzeit (Historische 
Forschungen 101), Berlin 2014, hier vor allem die Beiträge von Nicolás Brochhagen und Birgit 
Näther (mit weiterer Literatur).

4	 Vgl. Berlin, Staatsbibliothek zu Berlin Preußischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung, Ms. germ. 
fol. 716, Blatt 55–60 (alte Nr.: 32).

5	 Vgl. ebd., Blatt 58rv.
6	 Ebd., Blatt 58v.
7	 Vgl. Berlin, Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz,  I. Hauptabteilung Geheimer Rat 

(zukünftig: I. HA), Rep. 47 Geistliche Angelegenheiten (zukünftig: Rep. 47), Tit. 15, Paket 15707, 
Blatt 128–133, gedruckt unten S. 305–311 (Anhang). – Alter Druck: Codex Diplomaticus Bran

Christiane Schuchard



291

Der zweite Grund für die Visitation waren offenkundige Mängel in der geist-
lichen Betreuung der Landbevölkerung, sodass der Kurfürst nunmehr eine von den 
Bischöfen vernachlässigte Aufgabe an sich zog.8

Der Kurfürst war jetzt zwar der Hauptakteur, aber nicht der einzige Akteur. Die 
Stände9 beanspruchten sowohl Mitsprache bei der Festlegung der Ziele als auch 
Teilnahme an der Durchführung – zumindest auf dem Wege der Personalauswahl. 
Hier allerdings setzte sich der Kurfürst durch. Die Stände verfolgten jeweils unter-
schiedliche Interessen; jeder auf seine Weise war auf Besitzstandswahrung bedacht. 
Die Prälaten sahen sich in der Defensive.10 Der Bischof von Brandenburg, Matthias 
von Jagow (1527–44)11, der auf der Seite des Kurfürsten stand, versuchte seine 
bischöflichen Rechte zu wahren, indem er forderte, dass ein von ihm, dem Bischof, 
zu Beauftragender an der geplanten Visitation teilnehmen solle.12 Die Bischöfe von 
Havelberg und Lebus blieben dagegen altgläubig und verhinderten reformatorische 
Maßnahmen. Andere (so das Domkapitel von Brandenburg) verzögerten zumindest 
die Einführung der neuen Kirchenordnung.13 Der Adel verlangte (und erreichte in 

denburgensis (zukünftig: CDB) 3.3, S. 471–473, Nr. 331, hier der erste Artikel (Erstlich, dieweil 
[…]), S. 471.

8	 Vgl. den Bericht der Visitatoren an den Kurfürsten vom 2. Juni 1541 über das Havelland: »[…] do 
wir nicht wenigk ungeschickligkeit der pfarrer und armen leute befunden, und sehen teglich, wie 
hoch notigk solche visitation sei, do der gemeine hauffe den mehren teill wider von Got noch seinen 
wortts oder sacrament[en] wissen, das es pillich zu erbarmen. Und werden die bischoffe, dene solche 
visitation und examen gebhueret, Got schwere rechnung geb[en]. […]«: GStA PK (wie Anm. 7), I. 
HA Rep. 47 Tit. 14, Paket 15706, Kopialbuch A, Blatt 65r–66v, hier Blatt 65r.

9	 Vgl. dazu z. B. Landmesser, Bernhard: Die Stände der Kurmark Brandenburg unter Joachim II. 
(1535–1571), Diss. Kiel 1929, bes. S. 267–278 (Kirchen- und Bildungswesen), sowie die Einleitung 
in: Beck, Friedrich (Bearb.): Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (Rep. 23 A) des Bran-
denburgischen Landeshauptarchivs (Quellen, Findbücher und Inventare des Brandenburgischen 
Landeshauptarchivs 16), Frankfurt/M. 2006. Die zunehmende Verschuldung des Landesherrn 
und damit seine Abhängigkeit von ständischen Steuerbewilligungen führten die Mitbestimmung 
der Stände auf ihren »Gipfelpunkt […] um die Mitte des 16. Jahrhunderts« (ebd., S. 14).

10	 Vgl. z. B. Wolgast, Eike: Die Einwirkung der Wittenberger Theologen auf die Reformation in 
Brandenburg, in: Herbergen der Christenheit, Bd. 28/29, 2004/2005, S. 89–101, hier S. 99. – 
Vgl. auch (in einem größeren zeitlichen Rahmen) bereits ders.: Hochstift und Reformation (wie 
Anm. 1). – Kurze, Dietrich: Bischof, Domstift und weltliche Landesherrschaft in Brandenburg. 
Eine landes- und kirchengeschichtliche Einleitung, in: Reihlen, Helmut (Hg. im Auftrage des 
Domstifts): Liturgische Gewänder und andere Paramente im Dom zu Brandenburg, Regensburg 
2005, S. 17–33, hier S. 29–31 (»Die Reformation«).

11	 Über ihn vgl. kurz Escher, Felix: Art. Jagow, Matthias von, in: Gatz, Erwin unter Mitwirkung 
von Brodkorb, Clemens (Hg.): Die Bischöfe des Heiligen Römischen Reiches 1448 bis 1648. Ein 
biographisches Lexikon, Berlin 1996, S. 334f.

12	 Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47 Tit. 15, Paket 15707, Blatt 166f. – Druck: CDB 3.3, 
S. 480f., Nr. 337; Ziesar, 1540 Juli 10. – Vgl. dazu auch Schuchard, Christiane: Landesherr und 
Reformation – Visitationen in der Mittelmark, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte, Bd. 71, 2017.

13	 Vgl. dazu Schössler, Wolfgang: Die Reformation im Domstift Brandenburg, in: Delius, Hans-
Ulrich; Kunzendorf, Max-Ottokar; Winter, Friedrich (Hg.): »Dem Wort nicht entgegen …«. 
Aspekte der Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 49–62; dazu ebd. S. 153f. 
Nr. 7 sowie die Abb. 26–28. – Schössler, Wolfgang (Bearb.): Regesten der Urkunden und Auf-

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



292

mehreren Fällen) die Weiterexistenz von (Dom-)Stiften und (Frauen-)Klöstern zur 
standesgemäßen Versorgung seiner Nachkommen.14 Auf lokaler Ebene verteidigten 
die adligen »Junker« ihr Patronatsrecht.15

Die Städte waren die treibende Kraft. Zum Teil erbaten sie ausdrücklich eine 
Visitation.16 Ihr Einfluss als Landstand war allerdings begrenzt. Die Mediatstädte in 
den Bistümern Havelberg (Wilsnack17, Wittstock18) und Lebus (Fürstenwalde, Le-
bus, Seelow) konnten zunächst nicht visitiert werden, wohl aber die Immediatstädte 
Havelberg19, Frankfurt (Oder) und Müncheberg.20 Jede Stadt für sich verhandelte 
mit den kurfürstlichen Visitatoren und erhielt einen Visitationsabschied. Wichtig war 
dem jeweiligen Stadtrat das Patronatsrecht über die städtische(n) Pfarrkirche(n) und 
die Aufsicht über Vermögen, Einkünfte und Rechte der kirchlichen Einrichtungen 
(Kirche, Hospital und Schule).

Verfahren
In der Mark Brandenburg fanden mehrere Kirchenvisitationen statt, die sich jeweils 
einige Jahre lang hinzogen. Unter Joachim II. (1535–71) folgten auf die erste Visita-
tion (1540–45) noch zwei weitere (1551/52 und 1557/58), wobei es sich teils um eine 
Wiederholung handelte, mancherorts aber auch um die erste Visitation.21 Joachims 
Nachfolger, sein Sohn Johann Georg (1571–98) und sein Enkel Joachim Friedrich 
(1598–1608), ließen jeweils bald nach ihrem Regierungsantritt eine allgemeine Kir-
chenvisitation durchführen (1573–81 bzw. 1600–02).

zeichnungen im Domstiftsarchiv Brandenburg, Teil 2: 1488–1519/1545 (Veröffentlichungen des 
Brandenburgischen Landeshauptarchivs 54), Berlin 2009, hier Nr. 866–872, S. 301–304.

14	 Vgl. z. B.: Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (wie Anm. 9), Nr. 254 (17. März 1540), 
S. 180–182, hier Punkt [3], S. 181; ebd., Nr. 384 (16. Juni 1572), S. 253f., hier Punkt 2, S. 253; 
ebd., Nr. 413 (11. März 1602), S. 267–270, hier Punkt 3, S. 267; dazu z. B. auch Wolgast: Die 
Einführung der Reformation (wie Anm. 1), hier S. 148–152. – Ders.: Die Einwirkung (wie Anm. 10), 
S. 98f. – Für die Altmark Scholz: Kirchliche Strukturen (wie Anm. 1), hier S. 158f.

15	 Vgl. z. B.: Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (wie Anm. 9), Nr. 337 (14. Oktober 1550), 
S. 223f., hier Punkt 3, S. 223; ebd., Nr. 384 (16. Juni 1572), S. 253f., hier Punkt 3, S. 253; ebd., 
Nr. 413 (11. März 1602), S. 267–270, hier Punkt 4, S. 267f. (nun für alle Stände).

16	 Vgl. z. B. ebd., Nr. 327 (4. Oktober 1549), S. 214f., hier unter Punkt [1] und [2], S. 214. Nochmalige 
Zusage der umgehenden Durchführung der »durch eine Seuche aufgehaltene[n] Kirchenvisitation« zur 
Abstellung der »Mängel in der Besoldung der Kirchen- und Schuldiener«: vgl. ebd., Nr. 334 (1. Juli 
1550), S. 219–221, hier S. 220. – Beispiel Perleberg: vgl. Herold, Victor (Hg.): Die brandenburgischen 
Kirchenvisitations-Abschiede und Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, 1. Bd.: Die Prignitz 
(Veröffentlichungen der Historischen Kommission für die Provinz Brandenburg und die Reichshaupt-
stadt Berlin IV), Berlin 1928–1931, S. 842f., S. 237 mit Anm. 1; Havelberg: vgl. ebd., S. 544f.

17	 Vgl. ebd., S. 611.
18	 Vgl. ebd., S. 651.
19	 Vgl. ebd., S. 544f.
20	 Vgl. Herold, Victor: [Vorbemerkung zum Abschnitt »Dörfer der Inspektion Frankfurt«], in: GStA 

PK (wie Anm. 7), X. HA Brandenburg, Rep. 16 Kleine Erwerbungen, Nr. 163, und zukünftig 
in: Schuchard, Christiane (Bearb.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und 

-Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Mittelmark, hg. aus dem Nachlass von Victor Herold, 
Teilbd.: Östliche Mittelmark.

21	 Vgl. z. B. Wolgast: Hochstift und Reformation (wie Anm. 1), bes. S. 223 (Bistümer Havelberg 
und Lebus). Zu den Domkapiteln vgl. ebd., S. 226f.

Christiane Schuchard



293

Die erste Visitation (1540ff.) hatte einen organisatorischen Vorlauf. Die Einführung 
der Kirchenordnung und die Visitation hingen zusammen: In der Kirchenordnung 
ist von den Visitatoren die Rede. Die Visitation diente auch der Einführung der Kir-
chenordnung. Die Frage, ob es eine Visitationsordnung bzw. -instruktion gab, wird in 
der bisherigen Literatur teilweise positiv beantwortet22, was jedoch strenggenommen 
nicht zutrifft.23 Es gibt allerdings (zum Teil undatierte) Aktenschriftstücke, die die 
Vorbereitung der Visitation dokumentieren:

•	 eine Denkschrift24; offene Fragen daraus gingen ein in eine
•	 Gesprächsnotiz, also quasi eine mündliche (stichwortartig protokollierte) In

struktion25;
•	 eine schriftliche Begründung der Visitation gegenüber den zu Visitierenden.26

Im Gegensatz zur Kirchenordnung wurde dieses Dokument offenbar nicht im Druck 
vervielfältigt und verbreitet. Allerdings ist die »Überlieferungschance« (Arnold Esch)27 
solcher und anderer »Verordnungsdrucke« gering, und sie sind bibliographisch schwer 

22	 Schultze: Die Mark Brandenburg (wie Anm. 1), Bd. 4, S. 32: »Weinlöben hatte zuvor eine In
struktion dafür ausgearbeitet« (er verweist auf CDB 3.3, S. 480). – Gundermann, Iselin: Die erste 
und die zweite Reformation in der Mark Brandenburg, in: Mitteilungen des Vereins für Geschichte 
der Prignitz, Bd. 2, 2002, S. 6–21, hier S. 11 (ohne Quellennachweis): »Johann Weinlöben, der 
kurfürstliche Kanzler, hatte eine Instruktion ausgearbeitet und sie den geistlichen wie den weltlichen 
Visitatoren […] an die Hand gegeben.«– Landmesser (Die Stände, wie Anm. 9, S. 278) spricht von 
»dem Weinlebschen Entwurf« (womit er das in Anm. 23 nachgewiesene Dokument meint). Paul 
Clauswitz wählte für seinen Nachdruck dieses Texts die Überschrift: »Kirchenvisitations-Instruktion, 
verfaßt vom Kanzler Weinlöben, etwa im Jahre 1539«. – [Clauswitz, Paul (Zusammenst.):] Die 
kirchliche Baulast nach märkischem Provinzialrecht. Urkundenbuch, hg. vom Magistrat zu Berlin, 
Berlin 1899; Nachtrag zum Urkundenbuche […], Berlin 1900, Nr. 14, S. 9f. – Schulze-Feld-
mann, Finn: Kurfürst Joachim II. 1535–1571. Gedrucktes Gedächtnis, in: Fischbacher, Thomas 
(Hg.): Die Hohenzollern in Brandenburg. Gesichter einer Herrschaft (Einzelveröffentlichung des 
Brandenburgischen Landeshauptarchivs XV), Regensburg 2015, S. 72–79, hier S. 78, erwähnt 
»Visitationsordnungen der 1540er Jahre«. Der Zusammenhang suggeriert, dass Drucke gemeint 
sind: »Auch in der Visitationsordnung von 1573 findet sich aufwendiger Wappenschmuck, der in 
den ersten Visitationsordnungen der 1540er Jahre noch vergeblich zu suchen ist.« (Ebd.)

23	 Richtig gesehen hat dies Wolgast: Die Einführung der Reformation (wie Anm. 1), S. 149f.: »Eine 
eigentliche Visitationsinstruktion ist nicht erlassen worden, lediglich eine 15 Punkte umfassende 
Aufzeichnung des Kanzlers Johann Weinleben diente diesem und dem Generalsuperintendenten 
und Hofprediger Stratner als Richtlinie: ›Artikel, belangende der kirchen- und geistlichen guter‹.«

24	 Undatierte Artikel »belangende der kirchen und geistlichen guter«: GStA PK (wie Anm. 7), I. HA 
Rep. 47 Tit. 15 (MA 136), Paket 15707, Blatt 128–133; Druck: CDB 3.3, S. 471–473, Nr. 331 
[1539?]. »Nach der Urschrift.« Vgl. unten S. 305–311 (Anhang).

25	 Undatiertes Schriftstück (wohl: »Memorial«; Herold: »Merkzettel«) von Johann Weinleben. GStA 
PK (wie Anm. 7),  I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136) Paket 15709, Blatt 257r–258r; danach Ab-
schrift (nicht fehlerfrei) von Herold, Victor: Kurbrandenburgische Kirchenverwaltung bis zum 
Bekenntniswechsel Johann Sigismunds (1539–1613), o. O. o. J. [Berlin 1940–1942] [größtenteils 
ungedruckt; Typoskript: GStA PK (wie Anm. 7), VIII. HA, Slg. Herold, V., Nr. 1], S. 10f. – Vgl. 
unten S. 305–311 (Anhang).

26	 Zwei undatierte Schriftstücke: GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136), Paket 
15707, Blatt 123rv und Blatt 135–136. Druck (»nach der Urschrift«): CDB 3.3, Nr. 342, S. 489–491, 
hier beides zusammengefasst unter dem Titel »Erklärungen des Kurfürsten an die Landstände über 
die Kirchenordnung und die Kirchenvisitation, vom Jahre 1540«.

27	 Esch, Arnold: Überlieferungschance und Überlieferungszufall als methodisches Problem des 
Historikers, in: Historische Zeitschrift, Bd. 240, 1985, S. 529–570.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



294

zu ermitteln.28 Der Buchdruck war an sich das Mittel der Wahl, wenn es darauf an-
kam, den authentischen Wortlaut eines Textes in einer großen Auflage identischer 
Exemplare schnell und relativ kostengünstig zu verbreiten. Kurfürst Joachim II. holte 
1540 den Buchdrucker Hans Weiß aus Wittenberg nach Berlin, der 1540 und 1542 
die brandenburgische Kirchenordnung druckte (und wohl auch vertrieb), aber bereits 
1543 starb und seine Witwe und Kinder mittellos zurückließ.29 Verwaltungsdruck-
sachen mit Bezug zur Kirchenvisitation sind von ihm nicht überliefert.

Als die erste Kirchenvisitation Joachims  II. beschlossene Sache war, sollte die 
Visitationskommission aus drei Personen bestehen: »nemlich ein Prelat, einer von 
der Ritterschafft vnnd ein Rechtsvorstendiger«. Tatsächlich bestand sie jedoch aus 
fünf Personen. Geleitet wurde sie von dem Superintendenten Jakob Stratner.30 Die 
Konzepte der meisten Schriftstücke der Kommission tragen aber die Handschrift des 
kurfürstlichen Vizekanzlers Johann Weinleben.31 »Handschrift« ist hier im wörtlichen 
und im übertragenen Sinne zu verstehen, denn es geht in seinen Unterlagen fast nur 
um den Rechtsstatus und um die materiellen Belange der kirchlichen Einrichtungen 
und nicht um Glaubensfragen. Weinleben war Verwaltungsexperte und kein Theologe. 
Dank der erhaltenen gebliebenen Sammlung seiner Konzepte lassen sich das »Itinerar« 
der ersten Visitationsreisen und die Arbeitsweise der Kommission rekonstruieren.32

Bei der zweiten Visitation, in den 1570er Jahren, legte Kurfürst Johann Georg 
(1571–98) ein klares Bekenntnis zur »Augsburgische[n] Konfession samt der Apologie 
nach Dr. M[artin] Luther« ab, neben der andere Lehren nicht zugelassen waren.33 
Damit war auch der Calvinismus gemeint. »Als Vertreter der zweiten protestantischen 

28	 Schwenke, Paul; Vouilliéme, Ernst: Die Berliner Druckerei des Hans Weiß 1540–47. Mit Beiträ-
gen von Heinrich Krause und Erich von Rath, in: Aus den ersten Zeiten des Berliner Buchdrucks. 
Der Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin zum 11. Oktober 1910 überreicht von der Königlichen 
Bibliothek, Berlin 1910, S. 31–109, hier S. 35. Ebd. eine Zusammenstellung von gerade einmal 
sechs bis dahin bekannten »kurfürstlichen Drucksachen« aus den Jahren 1523 bis 1537. Sie stammen 
von dem Drucker Johann Jamer aus Hanau (Johann Hanau), der nicht in Berlin, sondern in der 
Universitätsstadt Frankfurt/O. tätig war.

29	 Vgl. ebd., S. 41 mit Anm. 1.
30	 Vgl. Herold: Kurbrandenburgische Kirchenverwaltung (wie Anm. 25), S. 77–82; Generalsuper-

intendent 1540–1542.
31	 Über ihn vgl. v. a.: Holtze, Friedrich [junior]: Die ältesten märkischen Kanzler und ihre Fami-

lien, in: Forschungen zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, Bd. 7, 2. Hälfte, 1894, 
S. 181–233, hier S. 224–233; über seine Tätigkeit als Visitator vgl. Herold, Victor: Zur ersten 
lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540–45. Darstellungen auf aktenmäßiger 
Grundlage, I. Teil, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925, S. 5–104; II. 
Teil, in: ebd., Bd. 21, 1926, S. 59–128; III. Teil, in: ebd., Bd. 22, 1927, S. 25–137.

32	 Vgl. Herold: Kirchenvisitation (wie Anm. 31), II. und III. Teil; vgl. auch die Zeittafeln der Visitatio-
nen bei Herold: Die Prignitz (wie Anm. 16), S. 842f., und in: Zimmermann, Gerhard (Hg.): Die 
brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, 
bearb. von Gerd Heinrich, 2. Bd.: Das Land Ruppin. Inspektionen Neuruppin, Wusterhausen, 
Gransee und Zehdenick. Aus dem Nachlass von Victor Herold […] (Veröffentlichungen der Ber-
liner Historischen Kommission beim Friedrich-Meinecke-Institut der Freien Universität Berlin 6, 
Quellenwerke 2), Berlin 1963, S. 6.

33	 Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (wie Anm. 9), Nr. 384 (16. Juni 1572), S. 253f., hier 
Punkt 1, S. 253.

Christiane Schuchard



295

Fürstengeneration hatte er [= Kurfürst Johann Georg] nicht mehr die Auseinander-
setzung mit dem Katholizismus, […] sondern die innerprotestantische konfessionelle 
Profilbildung zu betreiben.«34

Die Begründung für die Visitation wird im (jeweils gleichlautenden) einleitenden 
Abschnitt des Visitationsabschieds für die einzelnen Städte gegeben. Eine Seuche hatte 
verhindert, dass die Visitation sogleich nach dem Regierungsantritt des Kurfürsten 
stattfinden konnte.

Ebenso wie in den 1540er Jahren wurde auch diesmal eine Visitationskommission 
aus fünf Personen gebildet, mit dem Generalsuperintendenten und Frankfurter Pro-
fessor D. Andreas Musculus35 an der Spitze. Nicht realisiert wurde eine 1572 geplante 
Verstetigung der Visitation, das heißt die Durchführung in einem Zehnjahresturnus36 
(eine Landschaft nach der anderen, nach zehn Jahren wieder von vorn beginnend). 
Eine bleibende Neuerung war jedoch die erstmals 1573 im Druck erschienene »Visi-
tation- und Konsistorialordnung«. Sie blieb langfristig in Kraft und wurde noch im 
18. Jahrhundert nachgedruckt.37

Die dritte Visitation ließ Kurfürst Joachim Friedrich (1598–1608) in den Jahren 
1600 bis 1602 durchführen. Er folgte dem Beispiel seines Vaters, indem er sich dabei 
ebenfalls ausdrücklich zur Augsburgischen Konfession und zum Konkordienbuch 
bekannte.38 Auch seine Visitation wurde im einleitenden Abschnitt des Visitations-
abschieds für jede einzelne Stadt begründet, und auch diesmal hatte eine Seuche den 
Beginn der Visitation verzögert. Vermutlich als Konsequenz daraus, dass sich sowohl 
die 1540 als auch die 1574 begonnene Visitation jeweils über Jahre hingezogen hatte, 
wurden im Jahre 1600 zwei Visitationskommissionen eingesetzt, eine für die Mittelmark, 
das Land Ruppin und die Uckermark, die andere für die Altmark und die Prignitz.

34	 Beutel: Die brandenburgische Landeskirche (wie Anm. 1), S. 166.
35	 Über ihn vgl. u. a.: Art. Splett, Jürgen: Musculus (Meusel), Andreas, in: Noack, Lothar; Splett, 

Jürgen: Bio-Bibliographien. Brandenburgische Gelehrte der Frühen Neuzeit. Mark Brandenburg 
mit Berlin-Cölln 1506–1640 (Veröffentlichungen zur brandenburgischen Kulturgeschichte der 
Frühen Neuzeit), Berlin 2009, S. 391–423 (mit Bild S. 391). – Herold: Kurbrandenburgische 
Kirchenverwaltung (wie Anm. 25), S. 101–178.

36	 Vgl. Visitation- und Consistorial-Ordnung (hier zitiert nach einem Druck: Cüstrin 1685, S. 5f.): 
»Wann aber die gemeine Visitation vollendet / sol dieselbe hernach in zehen Jahren / an Orte oder 
Kreyse / wie folget / reiteriret werden / Als ein Jahr in Unser Altenmarcken. Das ander und dritte 
Jahr in Unser Prignitz / Lande zu Ruppin und Stiffte Havelberg. Im vierdten in Unser Uckermar-
cken. Im fünfften / sechsten und siebenden / in Unser Mittelmarcken / auch beyden Stiffte Lubbuß 
und Brandenburg. Im achten / neundten und zehenden Jahre in Unser Neuenmarcken / daß also 
an jedem Orte in zehen Jahren einmal unnachlässig visitiret / und jedes Jahrs die Visitation bald 
[S. 6:] nach Ostern bis auf Johannis Baptistae, Und dann von Bartholomäi bis auf Martini gehalten 
werde / doch sol es bey Unsern Visitatorn stehen / welchen Orth Sie in den zehen Jahren erstlich 
fürnehmen wollen.«

37	 Druckort 1573: Neudamm in der Neumark. Nachgedruckt wurde sie 1577 (Berlin), 1590 (Frank-
furt/O.), 1685 (Küstrin) und 1738 (o. O.).

38	 Vgl. Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (wie Anm. 9), Nr. 413 (11. März 1602), S. 267–270, 
hier Punkt 1, S. 267, unter ausdrücklichem Verweis auf Nr. 384 (16. Juni 1572).

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



296

Maßnahmen bei der ersten Visitation (1540ff.)
In den Visitationsakten steht im Vordergrund der Aufbau einer weitgehend neuen 
Personal- und Besoldungsstruktur, wobei die bisherigen materiellen Grundlagen des 
kirchlichen Lebens weiterhin genutzt, aber größtenteils umgewidmet wurden.

Die spätmittelalterliche Kirche beruhte auf der Kombination von Amt und Pfründe. 
Die Pfründe sollte den Lebensunterhalt des Stelleninhabers gewährleisten, der die mit 
dem Amt verbundenen Pflichten wahrzunehmen hatte. Die Praxis sah aber vielfach 
anders aus. Viele Pfründen waren nur unzureichend dotiert; diese, aber auch gutdo-
tierte Pfründen wurden oft kumuliert, das heißt zwei oder mehrere in der Hand eines 
Geistlichen vereinigt. Pfründen dienten aber auch zur Versorgung von Amtsträgern 
der Landesherren und Städte (z. B. des Stadtschreibers oder des Schulmeisters) und 
als Stipendien für junge Kleriker, die damit ihr Studium an einer auswärtigen Uni-
versität finanzierten. All dies führte häufig zur Abwesenheit des Inhabers, der – wollte 
er seine Pflichten nicht vernachlässigen – dann einen Stellvertreter benötigte, dem er 
einen Teil der Pfründeneinkünfte abtreten musste.

Auch in Berlin lassen sich diese Erscheinungen beobachten. Wie in anderen großen 
Städten gab es an den Berliner Pfarrkirchen St. Nikolai und St. Marien eine Vielzahl 
von Altären und Kapellen39 mit »Lehen« und »Commenden«: an der Nikolaikirche 
waren es außer der Stelle des Propstes 32 weitere Stellen, an der Marienkirche 25. In 
dem (kleineren) Cölln an der Spree gab es an der Petrikirche außer der Pfarre noch 
16 »Lehen« und »Commenden«.

Diese Kapellen, Altäre und Priesterstellen waren – größtenteils im Laufe des 14. 
und 15. Jahrhunderts – von Einzelpersonen, Familien oder Bruderschaften gestiftet 
worden, um sowohl dem Seelenheil der Stifter zu dienen als auch ihr Andenken bei 
der Nachwelt wachzuhalten; hinzu kam, dass man durch eine repräsentative Ausstat-
tung die Gelegenheit zur Selbstdarstellung im öffentlichen Raum der Kirche nutzen 
konnte und dass Stifter bzw. ihre Erben oder Rechtsnachfolger durch die Ausübung 
des Patronatsrechts den Inhaber des »Lehens« bestimmten und dadurch über eine 
Versorgungsmöglichkeit für Angehörige der eigenen Familie oder Gruppe verfügten. 
In der Reformationszeit wurden die »Privatmessen« und »Privathoren« (liturgische 
Gesänge) allerdings abgeschafft, die meisten Priesterstellen dadurch überflüssig. Man 
benötigte nur noch Pfarrer und an jeder Kirche eine kleine Anzahl von Kaplänen sowie 
das Schulpersonal. Jede Stadt richtete nun einen »Gemeinen Kasten« ein, in den die 
Einkünfte der einzelnen »Lehen« und sonstigen Einrichtungen in kirchlicher Regie 
(wie Hospital und Schule) fließen sollten und aus dem das Personal – die »Kirchen- 
und Schuldiener« – besoldet und die übrigen Ausgaben bestritten werden sollten.

39	 Vgl. dazu z. B. Bünger, Hansjürgen (†); Delius, Walter (Überarb.): Altarpfründen im Bistum 
Brandenburg. Die mittelalterlichen Seelgerätstiftungen im Archidiakonat des Dompropstes von 
Brandenburg unter besonderer Berücksichtigung der Altar- und Vikariestiftungen, in: Jahrbuch für 
Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 42, 1967, S. 7–76. Für Berlin vgl. Leh, Gustav: 
Die St. Nikolaikirche zu Berlin und die Geschichte der Berlinischen Propstei, Berlin 1961, hier 
S. 16–18. – Ders.: Die St.-Marien-Kirche zu Berlin. Ihre Geschichte und ihr Bild, Berlin 1957, 
S. 14–17.

Christiane Schuchard



297

Im März 1540 sagte der Kurfürst den Städten zu, dass nach der Visitation »wegen 
der Lehen, Benefizien und Stiftungen […] eine spezielle Ordnung ergehen« solle.40 
Eine solche allgemeine »Ordnung« ist jedoch offenbar nicht zustande gekommen, 
zumindest nicht dokumentiert. Vielmehr wurde bei der ersten Visitation für jede 
einzelne Pfründe eine neue Regelung getroffen. Dabei behielten meist die bisherigen 
Inhaber ihre Pfründen auf Lebenszeit, und die Visitatoren nahmen Rücksicht auf die 
Interessen der Stifter41 bzw. ihrer Nachkommen (oft Ratsfamilien).

In Berlin stellte sich die Situation folgendermaßen dar: 24 Stellen (= 40 %) hatten 
einen Inhaber, der in Berlin residierte. (Fast alle von ihnen waren bei der Visitation 
von 1551 nicht mehr am Leben.) Zehn Stellen waren 1540 vakant, bei einer weiteren 
Stelle schwebte offenbar das Wiederbesetzungsverfahren. Sieben Stellen dienten 
bereits der Besoldung von »Kirchendienern«.42 Sechs Pfründen (je drei an jeder 
Kirche) dienten als Studienstipendien oder waren zumindest bis vor kurzem dazu 
genutzt worden. Je vier Pfründenbesitzer verloren ihre Pfründe bzw. mussten den 
Teil der Einkünfte an den Gemeinen Kasten abtreten, den sie sonst an einen Stell-
vertreter hätten zahlen müssen (das sogenannte Lektoristen- oder Offiziantengeld, 
das dem »Mietpriester« zustand, der anstelle des Amtsinhabers dessen gottesdienst-
liche Pflichten wahrnahm).

Pfründen der Berliner Nikolai- und der Marienkirche 1540 (Quelle: Visitationsregister von 1540)

Status Nikolaikirche Marienkirche Summe 

(einheimischer) Besitzer 13 11 24

Vakanz 10 0 10

Einkünfte dienen zur Besoldung von Kirchendienern 5 2 7

Studienstipendium 3 3 6

(auswärtiger) Besitzer zahlt Lektoristen-/Offizianten-
geld 

0 4 4

Besitzer muss Verzicht leisten 2 2 4

Kaland erhält die Einkünfte 0 1 1

Kapitel der Cöllner Stiftskirche erhält die Einkünfte 0 1 1

unklar 0 1 1

Summe 33 25 58

40	 Regesten der Urkunden Kurmärkische Stände (wie Anm. 9), Nr. 253 (14. März 1540), S. 179f., hier 
unter Punkt [6], S. 180.

41	 Vgl. dazu z. B. Bünger/Delius: Altarpfründen (wie Anm. 39).
42	 Am 16. Dezember 1538 gestattete Kurfürst Joachim II. dem Berliner Rat die Umwidmung des 

Lehens Maria Magdalena in der Marienkirche. Druck: vgl. Fidicin, Ernst (Hg.): Historisch-diplo
matische Beiträge zur Geschichte Berlins, Teil 2: Berlinische Urkunden von 1261–1550, Berlin 1837, 
ND 1990, S. 334f., Nr. CCVII.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



298

Interessanterweise lassen sich bestimmte Korrelationen zwischen Patronats- und 
Besitzverhältnissen beobachten: Patrone43 der meisten Stellen waren Bruderschaften 
(insgesamt 18, davon 13 Handwerker- und fünf andere Bruderschaften), von zwölf 
Stellen war es der Rat, in neun Fällen eine Familie oder ein Familienverband, viermal 
der Kurfürst. Stellen, die bereits zur Besoldung von »Kirchendienern« herangezogen 
wurden, unterstanden entweder der Verfügung des Rates oder einer Bruderschaft. Es 
fällt auf, dass die meisten (d. h. sechs von zehn) der 1540 unbesetzten Stellen einer 
Bruderschaft unterstanden; möglicherweise dachten nicht nur die Schustergesellen 
über eine Umwidmung ihres »Lehens« nach (die »Schusterknechte« wollten nämlich 
ein heuslein zur Unterbringung von kranken Mitgliedern erwerben). Studienstipen-
dien hatten vergeben: der Rat an den in Frankfurt studierenden Sohn eines Bürger-
meisters sowie an einen gewissen Joachim Hargstro; die Schuster an einen Berliner 
Bürgerssohn (»studirt davon im lande zu Lunenburgk«); die Familie Wins an einen 
Hieronymus Wins; Joachim Zerer an seinen gleichnamigen Sohn (der in Frankfurt 
studierte, noch eine zweite Pfründe in Tangermünde besaß und nun eine davon 
abgeben sollte, die andere aber fünf Jahre lang behalten durfte); ein anderer Bürger-
meistersohn studierte in Wittenberg, wobei das Patronat der dazu herangezogenen 
Pfründe nicht angegeben ist. – Von den Visitatoren abgesetzt wurde bezeichnender-
weise der Kanzler des Bischofs von Lebus, Lukas (von) Wultzke, der in Berlin zwei 
»Lehen« besessen hatte44; auch der Magdeburger Domherr Bertram von Bredow sollte 
sein »Lehen« an der Berliner Marienkirche verlieren.45 Auf jeden Fall wird deutlich, 
dass auf Anwesende (bzw. auf Angehörige ortsansässiger Familien) mehr Rücksicht 
genommen wurde als auf auswärtige Pfründenbesitzer.

Elf Jahre später, 1551, wurde in Berlin ein neues Visitationsregister angelegt. In-
zwischen waren fast alle Pfründeneinkünfte »in den Gemeinen Kasten geschlagen« 
worden; nur noch vier Pfründen hatten einen Priester als Besitzer, auf deren »Abster-
ben« gewartet wurde, um auch diese Einkünfte dem Gemeinen Kasten einzuverleiben. 
(Von den 24 Pfründenbesitzern von 1540 waren 1551 offenbar nur noch drei oder 
vier am Leben.)46 Die Gliederung der Einkünfte nach Pfründen wurde aber bei der 

43	 Vgl. dazu allgemein Krogel, Wolfgang G.: Grundlinien des neuzeitlichen Kirchenpatronats in der 
Mark Brandenburg, in: Jahrbuch für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 64, 2003, 
S. 67–85.

44	 Lukas (von) Wultzke († 1549) residierte als Domherr von Lebus in Fürstenwalde, besaß aber wei-
tere Pfründen u. a. in Stendal und Havelberg. Über ihn vgl. Popp, Christian (Bearb.): Das Bistum 
Halberstadt, Bd. 1: Das Stift St. Nikolaus in Stendal (Germania Sacra, N. F. 49), S. 324. – Als 
Gegenleistung für die Abtretung seiner beiden Berliner »Lehen« erhielt Wultzke vom Kurfürsten 
eine Verschreibung auf jährlich 25 rheinische Gulden aus den Wriezener Zolleinkünften und eine 
Anwartschaft auf neue Pfründen mit entsprechendem Ertragswert. Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. 
HA Rep. 78 Kurmärkische Lehnskanzlei, Nr. 37, Blatt 134r (Cölln an der Spree, 1540 Oktober 30).

45	 Bertram von Bredow († 1550) war ein Vertreter der katholischen Partei im Magdeburger Domkapitel 
(»ein eifriger Mann«); vgl. Hertel, Gustav: Die Annahme der Reformation durch das Magdeburger 
Domkapitel, in: Jahrbuch des Pädagogiums zum Kloster Unser Lieben Frauen in Magdeburg und 
Einladung zum Schulactus […]. Neue Fortsetzung, Heft 59, Magdeburg 1895, S. 1–34, hier S. 12, 
vgl. auch S. 5f.

Christiane Schuchard



299

Buchführung noch beibehalten. Sie findet sich noch jahrzehntelang in den Berliner 
Kirchenrechnungen und verschwindet erst ganz allmählich. Zweifellos erleichterte es 
die Buchhaltung, wenn die Unterlagen einfach fortgeschrieben wurden, und offenbar 
war es außerdem wichtig, dass alte Rechte als solche erkennbar blieben.47 Die Macht 
der Gewohnheit mag auch mitgespielt haben – auch das Datum gab man noch Jahr-
zehnte später nach Heiligenfesten und nicht mit Monat und Tag an.

Was veränderte sich bei der zweiten und der dritten Visitation gegenüber der ersten?
Die Grobgliederung der Visitationsabschiede in Kirchen, Schulen und Hospitäler 
wiederholte sich, aber die inhaltlichen Schwerpunkte hatten sich verschoben. Auf-
fällig ist die sehr ausführliche Behandlung der Schulen und der Hospitäler bei den 
Folgevisitationen.48

In Berlin gab es je eine Schule bei der Nikolai- und bei der Marienkirche, 1540 
aber nur noch eine Schule. 1551 waren es dann wieder zwei Schulen. 1574 sollte eine 
neue Schule im ehemaligen Grauen Kloster eingerichtet werden, deren Finanzierung 
aber offensichtlich nicht gesichert war; man hoffte jedenfalls auf Zuwendungen von 
Privatleuten und versprach dafür gewisse Vergünstigungen als Anreiz. Außerdem 
sollte es in Berlin 1574 zwei Mädchenschulen geben; in Cölln sollte eine solche erst 
eingerichtet werden.49 1600 erhielt der Rat den Auftrag, die Schule zu visitieren und 
Mängel abzustellen; wegen Rückgangs der Schülerzahl sollte die Zahl der Schul-
gesellen auf acht reduziert werden, und die Visitatoren ermahnten die Schulgesellen 
und Kantoren insbesondere zu Gehorsam gegenüber dem Propst.

46	 An der Nikolaikirche besaß eine Pfründe ein gewisser Jacob Lidicken, eine zweite »ein Lidicken«, 
vielleicht also ein und dieselbe Person; an der Marienkirche waren ein Bartholomeus Schulze und 
ein Erasmus Schulze bepfründet.

47	 Ein Beispiel: vgl. Bonin, Burkhard von (Hg.): Entscheidungen des Cöllnischen Konsistoriums 
1541–1704. Nach der Sammlung des Konsistorialrats und Propstes D. Franz Julius Lütkens […], 
Weimar 1926, S. 62 (eine Abgabe aus Potsdam an das Lehen S. Barbarae in der Cöllner Petrikirche 
betreffend; 1603).

48	 Die Visitationsabschiede (als wichtigste, da fast einzige Quelle für die Jahre von 1540 bis 1600) 
paraphrasiert Richter, Wilhelm: Berliner Schulgeschichte. Von den mittelalterlichen Anfängen 
bis zum Ende der Weimarer Republik (Historische und Pädagogische Studien 13), Berlin 1981, 
S. 10–18 (Anmerkungen S. 154–156). – Ein Überblick über die Berliner Hospitalgeschichte fehlt; 
allzu knapp sind die Bemerkungen bei Brandenburg, Dietrich von: Berlins alte Krankenhäuser 
(Berlinische Reminiszenzen 39), Berlin 1974, S. 12–15. Für einige andere Städte und Länder vgl. 
beispielsweise Friedrich, Arnd; Heinrich, Fritz; Vanja, Christina (Hg.): Das Hospital am 
Beginn der Neuzeit. Soziale Reform in Hessen im Spiegel europäischer Kulturgeschichte. Zum 
500. Geburtstag Landgraf Philipps des Großmütigen (Historische Schriftenreihe des Landeswohl-
fahrtsverbandes Hessen. Quellen und Studien 11), Petersberg 2004.

49	 Mit Verweis auf ein gedrucktes Büchlein des Superintendenten: Jungfraw Schule. Gestellet und 
Geordnet / auff die newlichste Auffgerichteten Christlichen Schulen in gehaltener Visitation der 
Marck Brandenburgk. Durch Andream Musculum Doctor. Gedruckt zu Franckfurdt an der Oder / 
durch Johan Eichorn. ANNO M. D. LXXIIII. [1574], [134] Bl.; VD16 M 7171; Neuausgabe: 
Grosse, Hugo (Hg.): Ein Mädchenschul-Lehrplan aus dem 16. Jahrhundert: Andreas Muskulus’ 
»Jungfraw Schule« vom Jahre 1574 (Friedrich Mann’s pädagogisches Magazin 222), Langensalza 
1904. Vgl. Splett: Musculus (Meusel), Andreas (wie Anm. 35), S. 415.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



300

Die Hospitäler ließ man 1540 bestehen, allerdings existierten in der Folgezeit 
nur noch das Berliner Heiliggeistspital (nahe dem Spandauer Tor) und das Hospital 
bei St. Georg (nördlich der Stadt vor dem Oderberger Tor) sowie in Cölln das Ger-
traudenspital (am heutigen Spittelmarkt), während einige kleinere Einrichtungen 
eingegangen sind.

Die Armenfürsorge stellte für die Stadträte offenbar ein Problem dar. In Berlin 
überließen die Visitatoren von 1540 dem Rat und den Kastenherren die Entschei-
dung über das Vermögen bzw. Einkommen der Elendengilde. Entweder konnten 
sie es »in den Gemeinen Kasten schlagen«, mussten dann aber auch die Ausgaben 
übernehmen, »davon die milden werk, wie vorhin die Ele[n]den getan, zu besteln«50, 
nämlich die Fürsorge für arme und kranke Pilger und andere Fremde, insbesondere 
für deren Begräbnis. 1551 hatte der Rat sich jedoch anders entschieden: er zog es vor, 
die Elendengilde weiter existieren zu lassen bzw. sie »wider anzurichten«, und bat die 
Visitatoren um Rückgabe der Unterlagen der Elendengilde.51 Man gab in diesem Fall 
also einer vorreformatorischen Problemlösung auf der Grundlage »privater« Initiative 
den Vorzug.

Die Visitationsabschiede der 1570er Jahre enthalten neben alten Problemen auch 
neue Themen, das heißt solche, die in den Abschieden der 1540er Jahre nicht an-
gesprochen wurden (auch wenn es zweifellos alte Probleme waren):
1.	 Die Bettelei: Die Visitatoren appellierten an die Spendenbereitschaft der Bevöl-

kerung, und sie regten an, eine Bettelordnung aufzustellen. Dies geschah auch: 
Der Berliner Rat überreichte den Visitatoren einen Entwurf, der aber noch mit 
Cölln abzustimmen war. Die Visitatoren begrüßten dies, erklärten sich aber für 
nicht zuständig, da die Bettelordnung »nicht allein auf erkundigung der betler, 
sondern auch auf mörder, diebe und anderer unthaten, dahin sich der visitatoren 
ambt nicht erstrecket, gerichtet« sei.52

50	 Bzw.: »Die elende gilde hat auch jerl. 3½ sck jerl. einkommens, soll der rat sambt den castenhern 
bedenken, ob sie wollen solch geld in kasten nehmen und das, wie die gilde gewohnt, dokegen 
ausrichten oder [ob sie die] gilde also bleiben lassen wollen.« Vgl.: GStA PK (wie Anm. 7), X. HA 
Brandenburg, Rep. 16, Nr. 162a, S. 41; zukünftig in: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-
Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere Mittelmark.

51	 Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA, Rep. 99 (Ober-)Konsistorium [künftig: Rep. 99], Nr. 184, 
2. Faszikel: Visitationsregister Berlin 1551, fol. 22v; zukünftig in: Die brandenburgischen Kirchen-
visitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere Mittelmark: »Es hat aber der rat zu Bln. 
letzlich solchs nicht willigen wollen, sonder gebeten, das diese gilde wie vorhin mochte bleiben, 
welches die visitatores also geschehen lassen und seind darauf dem rate dieser gilde briefe widerumb 
zugestalt worden.«

52	 Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 99, Nr. 458: Visitationsabschied Cölln 1574, fol. 93v; 
zukünftig: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere 
Mittelmark. – Schon 1565 hatte Kurfürst Joachim II. ein »Edict wieder die fremden Bettler und 
Landstreicher […] und daß die einheimischen Armen zu versorgen etc.« erlassen; Druck: vgl. Mylius, 
Christian Otto: Corpus Constitutionum Marchicarum […], 6 Teile Berlin/Halle [1737–]1755, hier: 
5. Theil, 5. Abth., 1. Cap., No. 1, Sp. 1–4. Cölln an der Spree, 1565 Montag nach Margarethen. 
Bei Mylius folgen in kurzen Zeitabständen weitere ähnliche Edikte, jedoch erst in den Jahren um 
1700 Regelungen für das »Armen-Wesen« (bzw. 1701 eine »Armen- und Bettler-Ordnung«) für 
Berlin bzw. die »Residenzen«; vgl. ebd., 1. Capitel. – Für zwei westdeutsche Territorien vgl. Wagner, 

Christiane Schuchard



301

2.	 Die Friedhöfe53: Sowohl in Berlin als auch in Cölln hatte man je einen Friedhof 
außerhalb der Stadt angelegt, weil von den innerstädtischen Kirchhöfen Gefahr 
ausging »wegen boser lufft, so in sterblichen leufften sich zu erregen pflegett«. 
Die Visitatoren billigten diese Maßnahmen und forderten zu ihrer Fortsetzung 
und Vollendung auf. Das Begräbnis auf dem Kirchhof oder in der Kirche selbst 
verboten sie aber nicht generell, sondern gestatteten die Weiternutzung von Erb-
begräbnissen. (Ein Grab in der Kirche war ohnehin nur einer »Elite« vorbehalten, 
deren Rechte auch in diesem Punkt respektiert wurden.)54

3.	 Die Kirchenstühle: Die Visitatoren beklagten 1574 hier eine »große Unordnung«, 
weil die Stühle nach dem Tod oder dem Weggang ihrer früheren Inhaber von 
Privat an Privat weiter»verkauft« wurden.55 Wenn Stühle freiwurden, sollte statt-
dessen von dem neuen Nutzer eine Gebühr an die Kirche entrichtet werden und 
in den Gemeinen Kasten fließen.

Einstweilen lässt sich die Einführung der Kirchenstühle nicht genau datieren. In den 
Berliner Kirchenrechnungen ist mir erstmals für das Rechnungsjahr 1582/83 der 
Einnahmetitel »Von den verkauften Stühlen« aufgefallen.56 (Entsprechende Einnah-
men können eventuell aber schon früher unter einer »Sammel-Rubrik« vorkommen.) 
Eine Berliner Aktenüberlieferung zu diesem Gegenstand existiert erst seit 159557 bzw. 
160958/1559; außerdem gibt es ein Stuhlregister der Marienkirche, allerdings erst aus 
dem 18. Jahrhundert.60 (Ein Kirchenstuhlbuch der Pfarrkirche St. Gotthardt in der 

Alexander: »Gleicherweiß als wasser das feuer, also verlösche almuse die sünd.« Frühneuzeitliche 
Fürsorge- und Bettelgesetzgebung der geistlichen Kurfürstentümer Köln und Trier (Schriften zur 
Rechtsgeschichte 153), Berlin 2011.

53	 Vgl. dazu Wohlberedt, W[illi] (†): Verzeichnis der Grabstätten bekannter und berühmter Persön-
lichkeiten in Groß-Berlin und Potsdam mit Umgebung, Teil IV, hg. von der Landesgeschichtlichen 
Vereinigung für die Mark Brandenburg e. V. (Schriften 1), Berlin o. J. [ca. 1951/52]: Bestehende 
und verschwundene Friedhöfe der älteren Kirchengemeinden Berlins […] geordnet nach den Jahren 
ihrer Entstehung, hier S. 311 (St. Georgen-Kirchhof) und S. 312 (Spittel- oder St. Gertraudten-
Kirchhof). – Ein »Klassiker« u. a. zum Themenbereich Grab/Friedhof ist Ariès, Philippe: L’homme 
devant la mort, Paris 1977 (dt.: Geschichte des Todes, München 1980; diverse Neuauflagen, zuletzt 
2015).

54	 Vgl. auch Bonin: Entscheidungen (wie Anm. 47), S. 65: »Von nun an soll kein Rahts-Herr, weni-
ger deßen Frau und Kinder, von der Erlegung der Gebühr, die für die Grabstellen in der Kirchen 
gegeben werden muß, frey sein: Aber den beyden Bürgermeistern und dem Syndico wird solche 
Freiheit aus vielen Uhrsachen nicht unbillig gegönnet. 1646. 24. Februar.«

55	 Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 99, Nr. 458: Visitationsabschied Berlin 1574, fol. 13v–14r; 
zukünftig in: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere 
Mittelmark.

56	 Vgl. Schuchard, Christiane: Die ältesten Rechnungsbücher der Berliner Pfarrkirchen St. Nikolai 
und St. Marien, in: Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin 2013, 
S. 7–60, hier S. 30.

57	 Vgl. Berlin, Evangelisches Landeskirchliches Archiv (zukünftig: ELAB), Bestand 10109/11, Nr. 123: 
Vertrag mit Joachim Steinbrecher über Stühle in der Marienkirche.

58	 Vgl. ELAB (wie Anm. 57), Bestand 10109/11, Nr. 557.
59	 Ebd., Nr. 879 (Marienkirche).
60	 Vgl. Berlin-Spandau, Stiftung Stadtmuseum Berlin, Dokumentensammlung, XII 1157; vgl. Schu-

chard: Rechnungsbücher (wie Anm. 56), S. 13.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



302

Altstadt Brandenburg setzt dagegen bereits 1570 ein; doch auch dieses Datum ist im 
Vergleich mit anderen Städten und Landschaften ein sehr spätes.)61

Alte Probleme, die weiterhin fortdauerten, waren:
1.	 Die Unterhaltung und Förderung der Universität Frankfurt (Oder)62, zunächst 

durch städtische Stipendien, dann aber auch durch Bemühungen um eine be-
vorzugte Einstellung von Absolventen, um das Bildungsniveau der Inhaber von 
Pfarrstellen und städtischen Ämtern zu heben und um die Attraktivität des Be-
suchs der brandenburgischen Landesuniversität zu steigern.

2.	 Die zum Teil als anstößig empfundenen Versuche von Kirchenbediensteten, ihre 
als zu gering betrachteten Einkünfte aufzubessern: Manche forderten eigenmächtig 
unzulässige oder überhöhte Gebühren für kirchliche Handlungen. Insbesondere 
wurde kritisiert, dass Diakone beim Besuch Todkranker oder Sterbender auf diese 
Menschen Druck ausübten, damit sie zu ihren, der Diakone, Gunsten testamenta-
rische Vermächtnisse vorsahen. Interessanterweise ist dies im Kern genau derselbe 
Vorwurf, der schon Jahrzehnte vorher auf den Reichstagen in den Gravamina 
der Deutschen Nation gegen Teile der niederen Geistlichkeit, insbesondere der 
Bettelmönche, erhoben wurde (»Wie sie die kranken bewegen, irn rechten erben 
die gueter zu entziehen«).63

Andere Fragen werden in den Visitationsabschieden nicht – oder nicht deutlich – an-
gesprochen, nämlich:
1.	 Die Finanzierung der Armenfürsorge durch die Einrichtung des Armenkastens 

neben dem Gemeinen Kasten: Weder in dem Berliner noch in dem Cöllner Vi-
sitationsabschied ist 1540 von einem Armenkasten die Rede. Erst 1574 erließen 
die Visitatoren für Berlin und Cölln eine »verordnung« über den Armenkasten, 
die als eigener Abschnitt im Visitationsabschied erscheint.64 Dabei regelten die 

61	 Vgl. Brandenburg an der Havel, Domstiftsarchiv Brandenburg, BG 990/299. – Zur Einordnung 
in größere Zusammenhänge vgl. z. B. Signori, Gabriela: Umstrittene Stühle. Spätmittelalterliches 
Kirchengestühl als soziales, politisches und religiöses Kommunikationsmedium, in: Zeitschrift für 
historische Forschung, Bd. 29, 2002, S. 189–213; vgl. auch Otte, Hans: Orte der Unruhe und der 
Erbauung: Kirchenbänke und Kirchenstühle im Gotteshaus, in: Bei der Wieden, Helge (Hg.): Die 
Ausstrahlung der Reformation. Beiträge zu Kirche und Alltag in Nordwestdeutschland (Studien zur 
Kirchengeschichte Niedersachsens 43), Göttingen 2011, S. 141–165. Zu wenig zur Frühen Neuzeit 
bietet Buske, Thomas: Das Kirchengestühl. Allein und gemeinsam im gottesdienstlichen Raum 
(Hefte des Evangelischen Kirchenbauvereins 5/6), Berlin 1989.

62	 Vgl. z. B. Mühlpfordt, Günter: Die Oderuniversität Frankfurt (1506–1811) (Frankfurter Beiträge 
zur Geschichte 9), Frankfurt/O. 1981. – Heinrich, Gerd: Art. Frankfurt an der Oder, Universität, in: 
Theologische Realenzyklopädie, Bd. 11, Berlin/New York 1983, S. 335–342, bes. S. 337f. – Höhle, 
Michael: Universität und Reformation. Die Universität Frankfurt (Oder) von 1506 bis 1550, Köln 
2002. Zu den Frankfurter Problemen vgl. auch Landmesser: Die Stände (wie Anm. 9), S. 276f.

63	 Vgl. Grundmann, Annelies (Bearb.): Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V. Die Beschwer-
den der Deutschen Nation auf den Reichstagen der Reformationszeit (1521–1530). Für den Druck 
vorbereitet und ergänzt von Rosemarie Aulinger (Deutsche Reichstagsakten, Jüngere Reihe 21), 
Berlin/München/Boston 2015, Wb § 71, S. 354–357.

64	 Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 99, Nr. 184, 1. Faszikel: Visitationsabschied Berlin 1574, 
fol. 14v–15v; ebd., I. HA Rep. 99, Nr. 458: Visitationsabschied Cölln 1574, fol. 88v–90r; beides 
zukünftig in: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere 

Christiane Schuchard



303

Visitatoren zugleich die Verteilung der Erträge des Armenkastens in der Schloss-
kirche, dem sogenannten »Dom«: zwei Drittel sollte Berlin, ein Drittel Cölln 
erhalten. Die Vorsteher des Berliner Armenkastens beriefen sich darauf, dass es 
schon mehr als dreißig Jahre lang so gehandhabt worden sei – demnach müsste 
es also doch schon um 1540 einen Armenkasten gegeben haben. Im Übrigen 
scheint er sich hauptsächlich aus Zinseinnahmen von Spenden und Vermächt-
nissen gespeist zu haben.

	 1574 erhielten die Vorsteher des Berliner Armenkastens den Auftrag, den Rat um 
Erlass einer Bettelordnung zu ersuchen. In der Armenfürsorge überschnitten sich 
kirchliche und städtische Zuständigkeit. (Bezeichnenderweise befinden sich die 
Berliner Armenkasten-Rechnungen in der städtischen und nicht in der kirchlichen 
Archiv-Überlieferung.)

2.	 Die Zuständigkeit für die Finanzierung der baulichen Unterhaltung der Kir-
chengebäude und ihrer Teile (insbesondere der Fensterverglasungen65): Ob 
Kirchenvermögen oder Patron (bzw. Kirchengemeinde oder weltliche Gemeinde) 
dafür aufzukommen hatten, wurde grundsätzlich offenbar erst sehr viel später 
geklärt.66 (Die Frage stellte sich in ähnlicher Weise auch bei der Schlosskirche, 
hier lautete sie: Stiftskapitel oder Kurfürst?67) – Ein Dingezettel vom 15. Juni 
1551 zeigt, dass die Reparatur des bei einem Gewitter beschädigten Glocken-
turms der Berliner Nikolaikirche von den Kastenherren veranlasst und bezahlt 
wurde (d. h. wohl: aus dem Gemeinen Kasten).68 Für größere Ausgaben war man 
offenbar auf zweckgebundene Spenden und Legate angewiesen: In den 1660er 
Jahren wurde der Neubau des Turmhelms der Marienkirche nämlich aus dem 
Teil eines Legats von 800 Talern finanziert, die eigentlich zum Bau einer Kanzel 
in der Nikolaikirche bestimmt waren.69 1646 wird in Cölln ein »Baukasten« er-

Mittelmark. – Landau, Peter: Art. Kirchengut, in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 18, Berlin/
New York 1989, S. 560–565, erwähnt den Armenkasten (als Gegenstück zum »Schatzkasten«, »für 
Zwecke der Wohltätigkeit«) nur beiläufig (ebd., S. 571). Nicht zugänglich war mir Böckemeier, 
Anna: Der Armenkasten zur Zeit der Reformation im Verständnis Luthers und unter Berücksich-
tigung seiner Ideen, Bielefeld (Univ., Hausarbeit) 2003.

65	 Vgl. dazu: Berlin, Landesarchiv Berlin, A Rep. 004, Nr. 650: Acta des Magistrats von Berlin be-
treffend die nicht der Kirchenkasse obliegende Unterhaltung einiger Fenster in der St. Marienkirche 
(1732–1844). – Beispiele auch bei von Bonin: Entscheidungen (wie Anm. 47), S. 43 (1613) und 
S. 54 (1678).

66	 Vgl. Fischer, Gustav: Die Kirchen- und Pfarr-Baulast der Stadt Berlin sowie der Märkischen 
Städte und die Konsistorial-Ordnung von 1573 / Flecken-, Dorf- und Acker-Ordnung von 1702, 
Berlin 1898. – Clauswitz: Die kirchliche Baulast (wie Anm. 22). Ebd. (in der Vorbemerkung 
von 1899) heißt es: »Eine Kirchenbaupflicht der Ortsgemeinde wird aus der kurbrandenburgischen 
Visitationsordnung von 1573 hergeleitet.«

67	 Vgl. dazu Schuchard, Christiane: Das »Domstift« oder »Neue Stift« zu Cölln an der Spree im 
Lichte seiner Rechnungsbücher-Überlieferung aus dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts, in: 
Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin 2015, S. 7–54, hier S. 44f. 
und 52f. (Anhang, Nr. 6.3).

68	 Druck: vgl. Fidicin: Beiträge (wie Anm. 42), Teil 4: Berlinische Urkunden von 1232–1700, Berlin 
1840, ND 1842, 1990, S. 270, Nr. CCXXXI. Offenbar danach auch Leh: Die St. Nikolaikirche 
(wie Anm. 39), S. 19.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



304

wähnt.70 Genaueren Aufschluss könnte vielleicht eine Durchsicht von Kirchen- 
und Stadtrechnungen geben.

Schluss
Erst nach den Visitationen Kurfürst Joachims II. erfolgte »die amtliche Bekräftigung 
des lutherischen Charakters der brandenburgischen Landeskirche« durch dessen 
»Glaubensbekenntnis […] vor Hof und Geistlichkeit am 19. April 1563«.71 (Nicht 
zuletzt die außenpolitischen Rahmenbedingungen hatten sich in der Zwischenzeit 
sehr verändert, worauf an dieser Stelle aber nicht eingegangen werden kann.) Dem-
entsprechend fehlen in den Visitationsakten der 1540er und 1550er Jahre Definitionen 
dessen, was als rechtgläubig zu gelten hatte. Erst in den Abschieden der 1570er Jahre 
ist die lutherische Orthodoxie als Richtschnur festgeschrieben. Hinzu kommt, dass 
während der ersten Visitationen noch Rücksicht auf die Altgläubigen im Lande ge-
nommen werden musste.

Vor allem aber stand die Sicherung der materiellen Grundlagen des kirchlichen 
Lebens, aber auch der Sozialfürsorge und des Bildungswesens, im Vordergrund. 
Nach und nach fasste man das kirchliche Eigentum einer jeden Stadt in einem neuen 
Fonds, dem »Gemeinen Kasten«, zusammen, aus dessen Einkünften die laufenden 
Ausgaben für Personal und Gebäude bestritten wurden (oder zumindest bestritten 
werden sollten). Die letzten noch verbliebenen Inhaber von »alten«, individuellen 
Ämtern, Pfründen und Rechtstiteln wurden auf Lebenszeit alimentiert; im Laufe 
weniger Jahrzehnte erledigte sich dieses Problem von selbst.

Andere Probleme erscheinen in den Visitationsakten als Konstanten, so etwa wider-
spenstige adlige Junker auf dem Land und in den Städten eine vielfach unterfinanzierte 
niedere Geistlichkeit, Schulwesen und Armenfürsorge. Ob die Finanzmisere eher 
konjunkturell oder strukturell verursacht war, ist schwer zu entscheiden. Man ver-
suchte auf der Einkommenseite, Einkünfte aus Immobilienbesitz sowie Kreditzinsen 
konsequent einzufordern; man erhob (weiterhin) Gebühren; man hoffte auf Spenden 
der Wohlhabenden, nachdem das vorreformatorische Stiftungswesen weitgehend zum 
Erliegen gekommen war; und man bot Repräsentationsmöglichkeiten (u. a. Gestühl, 
Anbringung von Epitaphien) und damit neue Anreize für Zuwendungen an die Kirchen.

69	 Vgl. Bonin: Entscheidungen (wie Anm. 47), S. 52f. (1672). Diese Nachricht bezieht sich offenbar 
auf die Baumaßnahmen von 1663–1666; vgl. dazu Leh: Die St.-Marien-Kirche (wie Anm. 39), 
S. 20. – Cölln (1616): vgl. ebd., S. 65.

70	 Vgl. ebd., S. 65.
71	 Wolgast: Die Einwirkung (wie Anm. 10), S. 101. – Vgl. auch Steinmüller, Paul: Das Bekenntnis 

Joachims II., in: Forschungen zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, Bd. 17, 1904, 
S. 237–246.

Christiane Schuchard



305

Anhang

Edition der »Artikel« und des »Memorials«/»Merkzettels«72 des Vizekanzlers 
Weinleben zur ersten kurbrandenburgischen Kirchenvisitation 1540
Im Geheimen Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (GStA PK) befinden sich in 
zwei verschiedenen Aktenpaketen des Bestandes »Geistliche Angelegenheiten« zwei 
Schriftstücke, die bei der Vorbereitung der ersten Kirchenvisitation unter Kurfürst 
Joachim II. entstanden sind. Sie tragen keine Datumsangabe, müssen jedoch in den 
Wochen oder allenfalls Monaten vor Beginn der Visitation im Sommer 1540 nieder-
geschrieben worden sein. Inhaltlich gehören sie zusammen: Bestimmte Probleme 
werden jeweils in derselben Reihenfolge angesprochen, auch die Nummerierung 
stimmt überein. Das erste Schriftstück legt in großen Zügen fest, wie die Visitation 
stattfinden soll und worauf die Visitatoren ihr Augenmerk richten bzw. wonach sie 
sich erkundigen sollen. Doch offenbar waren einige Punkte nicht klar genug gere-
gelt, andere gar nicht angesprochen worden. Das zweite Schriftstück dokumentiert, 
dass die Rückfragen – der Visitatoren?, des Generalsuperintendenten Stradner?, des 
Vizekanzlers Weinleben? – dem Kurfürsten vorgetragen wurden, wobei der Schreiber 
dessen Antworten bzw. Anweisungen stichwortartig notierte. Leider fehlt der Anfang 
dieses Schriftstücks. Rechts steht die Frage; in der schmaleren linken Spalte stehen 
die Nummer und die Entscheidung Joachims II.

Hier werden die einzelnen Abschnitte beider Schriftstücke in einer Art Konkor-
danz nebeneinander gestellt, damit die inhaltlichen Zusammenhänge klar hervor-
treten und sich der Entscheidungsprozess im Endstadium der Visitationsvorbereitung 
nachvollziehen lässt.

72	 »Memorial«: Ein ähnliches Schriftstück in derselben Akte [GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47 
Tit. 15 (MA 136) Paket 15709, Blatt 242r–244v] ist ebenso aufgebaut; auf der Rückseite steht: 
»Memorial«. Es handelt sich um einen Zwischenbericht über die Visitation in der Altmark mit 
Rückfragen an den Kurfürsten. – »Merkzettel«: so Herold: Kurbrandenburgische Kirchenver-
waltung (wie Anm. 25).

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



306

Artikel belangende der kirchen und geistlichen guter
GStA PK, I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136), Paket 15707, 
Blatt 128–133; Druck: CDB 3.3, S. 471–473, Nr. 331 
[1539?]. »Nach der Urschrift.«

»Memorial« (Herold: »Merkzettel«) von Johann 
Weinleben
GStA PK, I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136) Paket 
15709, Blatt 257r–258r;
danach Abschrift Herold: Kurbrandenburgische 
Kirchenverwaltung (GStA PK, VIII. HA, Slg. 
Herold, V., Nr. 1), S. 10f.

[128r:] Artikel belangende der kirchen und geistlichen 
guter.

[Nr.] [Frage] [Entscheidung]

Erstlicha, dieweil offentlich am tag, das die geistlichen, 
so in den clostern, auch ausserhalb der closter seint, 
zum theil sich itziger zeit heraus begeben und, was 
nicht mitgehen will, aus den kirchen mitnhemen, alsb 
pacem, kelch, monstrantzen, silbern bilde, erbliche und 
widerkauffliche hauptbrieff, auch silbern becher, loffel, 
rauchfesser und anders, desgleichen das bare gelth, so 
sie und ire vorfharen von den geistlichen stifftungen 
erubriget. Datzu werden vil lehen, vicarien, altar, pfarner 
und anderer durch absterben der besitzer in manglung 
der personen vorledigt, derwege die patronen sich zu 
den gutern solcher geistlichen lehen thun haltten. Damit 
nhun solchem vorgetrachtet, wirt bedacht gut zu sein, 
das vor allen dingen ein visitation in der gantzen Chur 
zu Brandemburg vorgenhommen, dartzu drey personen 
gebraucht werden soltten, [128v:] nemlich ein prelat, 
einer von der ritterschafft und ein rechtsvorstendiger.

1

Zum andern sollen diselbigen ire visitation, sovil es der 
kirchen und geistlichen guter belangt, dermas anstellen, 
das sie ire nachtlager alweg in einer stad ader closter 
haben, darein sie nach irer gelegenheit die umbligende 
cleresey bescheiden konnen. Aber in alweg ein ides closter 
insunderheit visitirn, und do die dorffpfarrer erfordert, 
musten alweg drey von der gemein mit erfordert werden, 
aus ursachen, wie volgende zu vornhemen.

2

Zum dritten sollen die vorordente visitatores vornhem-
lich forschungc haben in allen clostern bei den prelaten, 
calandtd und ebtischinen nach der [129r:] barschafft, so 
in einem iden closter vormuthlichen sein soll, aus ursa-
chen, das sie reichlich fundirt und doch keinen schaden

3 [257r:] in grossen 
clostern k loster 
seins eigens
et convent eigens

Diß sol in der visita-
torn achtung stehen, 
die sollen solchs 
nach gelegenheit 
vorsehen.

a	 Links neben den ersten beiden Textzeilen, von anderer (späterer?) Hand: »Geistliche Visitation«.
b	 Über der Zeile ergänzt statt gestrichen: »und«.
c	 Am linken Rand ergänzt (über gestrichen: vorschung) statt gestrichen: »vorschung«. 
d	 Unter der Zeile von anderer Hand (wohl: Weinleben) ergänzt; der erste Buchstabe korrigiert (aus 

oder zu: »k«?).

Christiane Schuchard



307

erlitten, und hirtzu disen weg gebrauchen, das sie nicht 
alleine den prelaten ader ebtissin darumb befragen solten, 
besundern auch insunderheit eine yde ordenspersonen, 
und was also in barschafft befunden, das soll gezalt, von 
inen entpfangen unnd in eines iden closters sunderliche 
lade vorwart, dartzu der prelat ader ebtische den schlussel 
behaltten. Die lade aber soll anher gegen Berlin in die 
vorwarung, so datzu vorordnet, uberschickt werden

jungkfrauen und 
kloster in ein zu 
bringen
wievil knecht, pfer-
de, caplan etc.

Zum vierdten soll es in gleichnus durchaus in gemein 
mit den kelchen, monstrantzen, kreutzen, patenen, 
rauchfessern, pacifical, silber bilden, kennichen, pechern, 
loffeln, der prelaten und ebtissin silbern stabe, infelen und 
allem andern silberwerck, [129v:] auch mit den caseln 
und ornat, was man zur kirchen notturfftig nit bedarff, 
gehaltten werden, das sie in eines iden closters ader kir-
chen lade ader casten vorwart, alher gegen Coln sollen 
uberschickt werden, doch das die closter und kirchen 
den slussel datzu behaltten. Allein das diser underscheid 
gebraucht, das in der sted pfarkirchen zwen und in den 
dorffkirchen aleine ein kelch pleibe und gelassen werde.

4 mochten infuln 
und stabe lassen
das andere zu inven
tirn, was an caseln 
oder anderm where

placet ita principi

Was mit den com-
menden und vi-
kerien bei dem 
adell und andern 
kelchene und pa-
cificaln zu thun. 
Stede [?] ich bei den 
kreutzhern

wie mit andern un
sern underthanen

Zum funfften soll es gleichformig mit den erb- und 
widerkaufflichen haupt- und fundation-brieffen auch 
gehaltten, damit diselbigen mit vorwaret, uberschickt 
werden, und do obbeschribener stucken halber ainige 
recognition begert wurde, die sollen die visitatores un-
weigerlich von sich reichen.

5

wie es mit der rech-
nung der kloster 
alle jar zu halten

sollen den visita-
torn berichten

e	 Folgt gestrichen: »zu thun«.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



308

Ein inhibition, daß 
in keinem kloster 
ichts [?]f an geist-
licheng [vermögen] 
im gantzen lande 
vorkaufft

non placet

[130r:] Zum sechsten sollen die visitatores in alweg flei-
sige furschung haben nach den geistlichen lehen, es sein 
pfarren, vicareyen, altar ader commenden, und nach der-
selbigen fundation und einkhommen, sie seint in steten, 
clostern ader dorffern, und was ein ydes einkhommens 
hab, wer es itzo besitze, wer patronus sey, und was der 
besitzer darumb thue.

6 Diß bei vorlust der 
lehen. Item dobei 
der caland zu ge-
dencken

quid mit den calan-
den in der bischoffe 
und adels gepiet-
hen, auch derselben 
benefitien, pfarren 
in iren dorffern

Bischoffe gepiets 
noch zurzeit zu ent-
halten; mit dem 
adel und andern 
wie sonst

Zum sibenden sollen die verordenten visitatores eines 
iden closters und stifftung zugehorende bewegliche 
und unbewegliche guter, zins, renth, geistliche und 
weltliche lehen, auch andere zugehorungen, herlikeit 
und gerechtikeit eigentlich beschreyben lassen, damit 
diselbigen in itzigen leufften nicht vorendert, noch 
distrahirt, hund was der alberait vorendert und dorvon 
gezogen, widerumb dortzu gebracht werde, das nit mit 
verwilligung der herschafft geschehen were.h 

7 Si quid alienatur, 
quomodo recupe-
randum

statuitur arbitrio 
visitatorum

Was mit den pettel-
klostern zu schaffen

mogen petteln

[130v:] Zum achten, dieweil die ordenspersonen teglich 
abnhemen, und do hiebevor vierzig in einem closter ge-
wesen, itzo noch ungeverlich zehen unnd weniger sein 
mochten, sollen die visitatores eines iden closters eink-
hommen, desgleichen das nothlich ausgeben uberschla-
gen und darnach einem iden closter von dem uberlauff 
jherlich ein genants auff einen namhafftigen tag alhier 
in seinen casten zu deponirn aufflegen, ab die closter 
kunfftig in vorterb khomen, das inen damit widerumb 
auffgeholffen ader solchs in ander milde sachen nach 
vorordnung der recht angewandt, und nit, wie zum theil

8 ob sie mehr ordens-
personen solten ein
nhemen

placet, si dant re
s[ervatum?] et danti 
ordinationem

f	 Folgt gestrichen: »verk«.
g	 Folgt nochmals: »geistlichen«.
h-h	Von anderer Hand ergänzt, ab »das nit« von Weinleben, das Vorige anscheinend von einem Dritten.
i	 Am Wortende ein »p« gestrichen (oder: »per-«?).

Christiane Schuchard



309

bishere bescheen, alles davon umbgebracht, gezogen 
und entfrembdt.
[131r:] Zum neundten, weil die closter in denj umbli-
genden Chur und Furstenthumer abkhommen, so soll 
man einem yden prelatenn in der Chur zu Brandemburg 
hinwiderumb aufflegen, hinforder nimantz mher, aus-
serhalb der herschafft ablager zu herbergen, und sovil 
ime zuvorn jherlich uff die gastung gegangen, das er 
solchs hinforder jherlich in desselbigen closters laden 
alhier zu Coln einlegen.k

9 Wie sta rck d ie 
probste mit pferden 
zu halten

arbitrantur visita-
tores

Hiebei der ablager 
der Alten Margke 
und Soltwedel, so 
der heubtman in 
klostern und dorf-
fern hat, si taxa 
daretur, ut illa ab-
gewandt
[257v:] der her-
schafft eigen lager 
und notturft zur 
jagt vorbehalten
Item herwagen und 
pferde und was der 
herschafft vorhin 
gethan

sollen bleiben, ne 
alioquin princeps 
exponere cogatur

Zum zehenden, obwol die prelaten und ebtischin in 
alweg bei iren prelaturn unnd regimentten sollen ge-
lassen werden, so sollen sie doch ire zugehorende guter 
nit vorwusten, vorfhallen ader eingehen lassen, sundern 
die visitatores sollen unsern [131v:] negsten anstossenden 
amptleuten darumb ernstlich befelhen, fleisig auffach-
tung zu haben, das die holtzer, sehe, schefereyen, fyezucht, 
dorffer und gebeude nit vorwustet, auch den prelaten 
vorbieten, ane ire, der visitatores, vorbewust nichts neues 
zu bauen noch auffzurichten.

X schefferei und vor-
werg in esse zu 
halten den nech-
stenl ambtleuten zu 
befehen

placet

j	 Zuvor: »dem«; der letzte Schaft ausradiert, aber noch sichtbar.
k	 Folgt gestrichen, von Weinlebens Hand: »Dorumb in den junckfrauenklostern die probste vom 

adell abzusetzen und andere [folgt ein unlesbares gestrichenes Wort] vorwalter dorein zu ordnen, 
die jerlich rechnung thun sollen.«

l	 Über der Zeile ergänzt.

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



310

Zum eylfften sollen die visitatores fleisig nachforschung 
haben, ob etwas von den clostern, pfarkirchen, probsteyen 
und andern lhenen albereit alienirt ader distrahirt, und 
durch wene, wan und wer es itzom innehat.

XI Wie es mit den 
klostern Zednigk, 
Boitzenburgk und 
Litzke zu halten

Zum zwelfften sollen die visitatores vorordenenn, das 
nhun hinfort kein lehen, [132r:] so vorlediget oder 
resignirt, an Seiner Churf. G. sunderlichen vorbewust 
anderweit bestalt werde.

12 Wan auß den stiff-
ten etwas narhaffts 
gewilligt, behalten 
sie das andere alles

mochten sich vor-
gleichen, an velint 
absentibus dare, si 
non vellent taxam 
dare, videndum, 
que portio debeat 
detrahi, et non ab-
sentibus deturo

Was mit den stiff-
ten Tangermunde, 
Arneburgk, Boister 
zu thun

Arneburgk und Boi
ster ghen Coln zu 
schlagen

Wer hinfurt die 
pfarren zu bestellen, 
ob diep capitel, dieq 
die pfarren haben, 
sol len beha lten 
oder wie

stedte sollen presen-
tirn, princeps lassen 
examinirn

Seind vil, die do II, 
3 lehen haben, die 
officianten haben, 
ut officiantibus pe-
cunia detur huc

placet

Zum dreyzehenden sollen die visitatores aufachtung 
haben, das der geistlichen gestifften heusser nit distrahirt, 
noch niemandts an S. Churf. G. vorbewust eyngethanr 
werdenn, sund wes des bescheen, das es wedderbracht.s

13 Seind vil monch-
hauser in stedten 
verkauft, quid fa-
ciendum

inquirendum quo-
modo

Item quid facien-
dum cum non ven
ditis talibus domi
bus

vendantur

m	 Über der Zeile ergänzt.
n	 »voror-« korrigiert; aus: »verre_«?
o	 Dies steht in der Frage-Spalte, wurde von Herold aber – wohl zutreffend – als Entscheidung des 

Kurfürsten interpretiert.
p	 Korrigiert aus: »d…« [?].
q	 Folgt gestrichen: »dob« [?].
r	 Über der Zeile ergänzt statt gestrichen: »eynge«.
s-s	 Von anderer Hand (wohl eines Dritten) ergänzt.

Christiane Schuchard



311

Zum vierzehenden sollen die visitatores fleisig auffmer-
cken auff die bestellung der prediger, das diselbigen, 
weil sie vornhemlich nit do seint, iren geitz zu erfhullen, 
sundern Gottes willen zu volbringen, nit hoch noch teuer 
bestalt, sundern [132v:] sovil immer mher muglich, von 
der pfarren einkhommenn sich untterhaltten, auch das 
die vier opfferpfenning jherlich gewißlich eingebracht.

14 [258r:] Nominatio 
der pfarrer bei den 
rethen tin stedtent 
stehen, jusu presen-
tandi bei m[einem] 
g[nedigs]t[en] hern 

In gleichnus es mit bestellung der schulen auch soll 
gehaltten werden.

Etliche lehen zu den 
schulen
Vacant. p…s [?]v in 
caland[en] hiehero
de benefitiis que 
habent indigni

auferantur

Zum funffzehenden sollen die visitatores dem allen, 
was sie obgezeigter maß gehandelt, ein lauter, clar und 
eigentlich visitation-buch stellen und dasselbig nach 
gescheener visitation widerumb einbringen.
[Blatt 133r ist unbeschrieben. Blatt 133v war die alte 
Außenseite des (auf ein Viertel der Größe zusammengefalte-
ten) Schriftstücks; Außentitel: Visitation / [von Weinlebens 
Hand:] zu gedencken / [folgt eine ebenso kurze, gestrichene 
Zeile, am Ende lesbar: probst] / thumstifftkirchen.]

[Blatt 258v ist unbeschrieben. Wahrschein-
lich fehlt ein Doppelblatt, auf dessen Vorder-
blatt der Anfang des Textes stand und dessen 
Rückblatt (verso) die alte Außenseite war.]

t-t	 Über der Zeile ergänzt.
u	 Folgt gestrichen: »pnta« (Abkürzung für: »presenta-«).
v	 Kürzung; »pars«? »pers«?

Indizien für Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten



312

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen  
und solchen, die sich »christlich« verhielten
Klosterordnungen weiblicher Gemeinschaften 
in der Reformationszeit

Sabine Zinsmeyer

Katharina Könneritz, die Priorin, willigte nicht in die Ordnung ein. […] Walpurg von Bresen 
sagte, sie habe die Gnade Gottes noch nicht, die Ordnung anzunehmen. (…) Anna Reder 
wollte einwilligen, sobald ihr Gott die Gnade dazu gäbe. […] Barbara Stang wurde für »hals-
starrig« befunden. […]1

Die Einführung der Reformation verlief für die Klöster im Kurfürstentum und im 
Herzogtum Sachsen recht ähnlich. Am Anfang standen Visitationen, die mit Be-
fragungen zum Glaubensstandpunkt der Ordenspersonen einhergingen, es folgten 
Inventarisierungen und schließlich die Einziehung des geistlichen Gutes sowie die 
rechtliche Aufhebung der Klöster. Im Kurfürstentum Sachsen begannen die Visita-
tionen 1527, im Herzogtum 1539. Dabei stand schon zu Beginn der Visitationen fest, 
dass die Klöster aufgehoben werden sollten.

Als Grundlage für die Einführung der Reformation und als Leitfaden für die 
Geistlichen diente den Visitatoren Melanchthons »Unterricht der Visitatoren« von 
1527/28. Dieser setzt sich aus einer Vorrede und 18 Kapiteln zusammen, in denen 
die christliche Lehre nach der Wittenberger Art erläutert wird.2 Enthalten sind keine 
besonderen Anweisungen für Mönche oder Nonnen, doch galten die allgemeinen 
Bestimmungen auch für sie. Die Aussagen der Nonnen in den Visitationsprotokollen 
sind vor dem Hintergrund der ihnen vorgelegten Artikel im »Unterricht der Visitato-
ren« zu verstehen. Daneben erhielten einzelne Konvente, insbesondere Frauenklöster, 
eigene Ordnungen. Solche »Jungfrauenordnungen«3 sind zusätzlich zum »Unterricht 

1	 Aus dem Visitationsprotokoll des Altenburger Magdalenerinnenklosters von Dezember 1533, 
Landesarchiv Thüringen, Hauptstaatsarchiv Weimar: Ernestinisches Gesamtarchiv, Reg. Ii 583, 
Bl. 59v–60r, paraphrasierte Wiedergabe.

2	 Melanchthon, Philipp: Unterricht der Visitatorn an die Pfarherrn im Kurfürstenthumb zů Sachssen, 
Wittenberg/Nürnberg, bei Friedrich Peypus, 1528 (VD16 M 2598), hier Vorrede. – Besprochen 
werden unter anderem die Zehn Gebote und die Sakramente. Das Kapitel »Von der täglichen Übung 
in der Kirche« ist praxisorientiert angelegt und benennt die Texte, die in der Kirche gepredigt bzw. 
gesungen werden sollten und an welchen Tagen dies zu geschehen habe. Im vorletzten Kapitel des 
»Unterrichts« wird das neu geschaffene Amt des Superintendenten (»superattendenten«) beschrieben. 
Derselbe sollte den Pfarrern und Predigern vorstehen, indem er darauf achtete, dass in den Pfarreien 
das christliche Wort gepredigt werde, dass die Leute mit den heiligen Sakramenten versehen, dass 
kein Aufruhr im Volk entstehe und dass nicht gegen das Wort Gottes oder den Landesfürsten 
aufbegehrt werde.

3	 »Ordnung für die Kloster-Jungfrauen« lautet etwa die Verordnung für die Nonnen von St. Georg vor 
Leipzig, gedruckt bei Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, 

Sabine Zinsmeyer



313

der Visitatoren« verfügte Instruktionen, die das Leben in den reformierten Konventen 
regeln sollten. Das Kurfürstentum Sachsen hatte auch in dieser Beziehung Vorbild-
charakter für das Herzogtum. Die früheste bekannte Jungfrauenordnung stammt aus 
dem Zisterzienserinnenkloster Nimbschen vom 26. Mai 1529.4 Diese, im Folgenden 
als Fassung A bezeichnete Ordnung soll etwas ausführlicher betrachtet werden, da 
sie die Grundlage für weitere Ordnungen bildete.

Die Ordnung für Nimbschen, 1529 
Fassung A beginnt mit einem Vorbericht der Visitatoren. Aus diesem erfahren wir, dass 
noch 18 Nonnen in Nimbschen lebten, die mehrheitlich im Kloster bleiben wollten. 
Sie waren in Gottes Wort unterrichtet worden, hatten aufgegeben, die Muttergottes 
und die Heiligen anzurufen, und erhielten das Sakrament des Abendmahls in bei-
derlei Gestalt. Die Stundengebete sangen sie weiterhin auf Latein, so die Visitatoren.

Es folgen Anweisungen zur Abhaltung der Messe, der Predigten und der Stun-
dengebete. Die Feste und die Stundengebete sollten künftig gefeiert werden, wie es 
durch den »Unterricht der Visitatoren« festgelegt bzw. gestattet war. Begehrte jemand 
das Sakrament des Leibes und des Blutes Christi, sollte eine Messe zelebriert werden. 
Dabei kam den Jungfrauen die Aufgabe zu, den Beginn der Messe mit deutschem 
und lateinischem Gesang einzuleiten. Das Vaterunser, die Worte der Konsekration 
und der Kommunion waren auf Deutsch und laut zu sprechen.

Die Stundengebete wurden modifiziert. Zu den Horen sollten Versikel und Kol-
lekten aus »De Tempore« gelesen werden, wohingegen solche aus »De Sanctis« nicht 
mehr genutzt werden durften.5 Werktags waren anstelle der Matutin drei Psalmen 
mit einer Lektion eines Kapitels aus dem Neuen Testament und einem Versikel sowie 
einer Kollekte aus »De Tempore« zu lesen. Dienstags und freitags sollten dazu eine 
Lektion aus dem Markus- oder aus dem Matthäusevangelium bzw. aus der Apostel-
geschichte, »doch die leichtigsten«, gepredigt werden.6 An allen anderen Tagen sollten 
die Nonnen die Psalmen ebenfalls singen. Der gelehrtesten Jungfrau kam dabei die 
Aufgabe zu, täglich sieben Uhr ein oder zwei Kapitel aus dem Neuen Testament in 

Bd. 1: Sachsen und Thüringen nebst angrenzenden Gebieten, Halbbd. 1: Die Ordnungen Luthers. 
Die Ernestinischen und Albertinischen Gebiete, Leipzig 1902, ND Aalen 1979, Nr. 104, S. 589f.

4	 Gedruckt ebd. Nr. 118, S. 616f. – Nimbschen, heute Ortsteil von Grimma (Sachsen). Zur Geschichte 
des Klosters Köhler, Anne-Katrin: Geschichte des Klosters Nimbschen. Von der Gründung 1243 
bis zu seinem Ende 1536/1542 (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 7), Leipzig 2003.

5	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 118, S. 617, Abschnitt 2. – »De Sanctis« 
(»Proprium de Sanctis«) und »De Tempore« (»Proprium de Tempore«) sind in jedem der vier Teile 
des Breviers enthalten. »De Tempore« enthält abwechselnde Gebete und Gesänge »der Messe und 
des Offiziums der Werk- und der Sonntage des Kirchenjahres sowie einiger diesem eingefügter 
Feste«, unter anderem Weihnachten, Epiphanie und Ostern. »De Sanctis« enthält die »eigenen 
Gebete, Lesungen und Gesänge der Messe und des Offiziums« zu den Festen des Herrn, der Mut-
tergottes, der Engel und der Heiligen, soweit nicht im »De Tempore« verzeichnet, Braun, Joseph: 
Liturgisches Handlexikon, Regensburg 21924, hier ND München 1993, S. 51, Zitate S. 281. – Für 
die kritische Sichtung des Beitrages im Hinblick auf liturgische Fragen danke ich herzlich meinem 
Lehrer Enno Bünz.

6	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 118, S. 617, Abschnitte 4–5.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten



314

der gemeinsamen Stube vorzulesen.7 Anstelle der nachmittäglichen Vesper konnten 
drei Psalmen mit dem Hymnus und dem Magnifikat samt der Versikel und der 
Kollekte aus »De Tempore« gesungen werden.8 Der Hymnus ist in jeder Hore, bis 
auf Ausnahmen, enthalten; bei den kleinen Horen (Matutin, Prim, Terz, Sext und 
Non) steht er vor den Psalmen, bei den übrigen danach.9 In Nimbschen veränderte 
sich die Vesper durch diesen Passus in der Jungfrauenordnung wohl unwesentlich.

Der Abschnitt über die liturgischen Bestimmungen erscheint ausschnitthaft. 
Es werden kaum Unterscheidungen zwischen Sonn- und Feiertagen einerseits und 
Werktagen andererseits getroffen. Außer der Vesper werden die Horen nur summa-
risch genannt. Wahrscheinlich darf angenommen werden, dass die nicht benannten 
Stundengebete in Ablauf und Inhalt einstweilen belassen wurden und dass man 
dies nicht extra schriftlich festhielt. Wie sich das liturgische Leben in Nimbschen 
vor Einführung der Reformation im Detail gestaltete, ist nicht überliefert. Vielleicht 
ähnelte das ursprüngliche Nimbschener Offizium dem des ebenfalls zisterziensischen 
Nonnenklosters Medingen, für das aus vorreformatorischer Zeit eine entsprechende 
Überlieferung erhalten ist.10 Jedoch auch ohne die Kenntnis der vorreformatorischen 
Verhältnisse wird ersichtlich, dass die Stundengebete der Nonnen in Nimbschen 
bestehen blieben und dass das Offizium weiterhin Texte des Alten und Neuen Testa-
ments – Psalmen und andere Lobgesänge (Cantica) – beinhaltete. Messe und Vesper 
wurden inhaltlich verändert. Das »Salve Regina« wurde nicht speziell erwähnt. Ob es 
durch die Modifizierungen der Vesperzeit ausgeschlossen wurde, ist überhaupt fraglich. 
Mehr noch: Dass sich der Konvent bei der Abhaltung der Feste daran halten sollte, 
wie es im »Unterricht der Visitatoren« beschrieben war, meint genaugenommen nicht, 
dass alle anderen Weisen verboten wurden. Die größten Veränderungen ergaben sich 
durch den zunehmenden Gebrauch der deutschen anstelle der lateinischen Sprache.

Neben den liturgischen Anweisungen sind in der Ordnung von 1529 weitere 
Befehle aufgeführt: Die Äbtissin sollte eine schreibkundige Nonne dazu bestimmen, 
die anderen unter 30  Jahren täglich zwei Stunden im Schreiben zu unterrichten. 
Wer nicht schreiben lernte, sollte Handarbeiten nachgehen. Wer im Psalter lesen 
wollte oder wer krank und schwach war, konnte von der Äbtissin von diesen Auf-
gaben freigestellt werden. In jedem Fall hatte die Äbtissin darauf zu achten, dass die 
Jungfrauen nicht müßiggingen, weil das Heilige Evangelium dies verbot.11 Zu drei 
Terminen im Jahr, zu Weihnachten, Ostern und Pfingsten, sollte den Nonnen der 
Katechismus gepredigt werden.12 Zusätzlich hatte jede Woche montags, mittwochs 
und sonnabends eine Übung stattzufinden, bei der der Konvent im Frage-Antwort-

7	 Ebd., Abschnitt 6.
8	 Ebd., Abschnitt 7.
9	 Braun: Liturgisches Handlexikon (wie Anm. 5), S. 139. Der Hymnus fehlt: bei der Matutin zu 

Epiphanias, in den letzten drei Tagen der Karwoche, in der Osterwoche und zu Ostern, ebd.
10	 Lyssmann, Johann Ludolph: Historische Nachricht von dem Ursprunge, Anwachs und Schicksalen 

des im Lueneburgischen Herzogthum belegenen Closters Meding […], Halle 1772, S. 208f.
11	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 118, S. 617, Abschnitte 8–10.
12	 Ebd., Abschnitt 11.

Sabine Zinsmeyer



315

Verfahren diesen kennenlernte: Die Äbtissin oder eine andere Person sollte fragen 
und immer eine aus der Gemeinschaft antworten.13 Alle Nonnen sollten der Äbtissin 
gehorchen. Diese wiederum sollte Ungehorsam durch die Verweigerung von Essen 
und Trinken bestrafen. Das Amt der Äbtissin blieb bestehen, damit sie die Ordnung 
im Kloster wahrte.14

An diese allgemeinen Bestimmungen, die das Klosterleben betreffen, schließt 
ein Abschnitt über den Klosteraustritt an: Äußerte eine Jungfrau den Wunsch, das 
Kloster zu verlassen, um sich in den Ehestand zu begeben, sollte ihr eine Abfertigung 
gereicht werden, die sich in der Höhe nach dem Eingebrachten und dem Vermögen 
des Klosters richtete. Diese Frau sollte eine schriftliche Bitte, persönlich oder durch 
einen Verwandten, an den Kurfürsten richten. Das Kloster hingegen heimlich, ohne 
Wissen der Äbtissin zu verlassen, wurde unter Androhung von Strafe verboten.15 
Genauso wenig war den Nonnen gestattet, außerhalb der Klausur spazieren zu gehen 
oder fremde Personen zu sich ins Kloster zu lassen. Zum Schluss wurden die Nonnen 
noch einmal allgemein ermahnt, sich züchtig zu verhalten und fleißig zu beten.16

Die zweite Nimbschener Ordnung, 1533
Nimbschen erhielt 1533 eine zweite Jungfrauenordnung (Fassung B1).

17 Sie enthält 
keinen Vorbericht, ist deutlich kürzer, wiederholt einige Abschnitte der ersten Ordnung 
und spricht eine deutlichere Sprache: Sämtliche »päpstliche« Zeremonien, Lesungen 
und Gesänge waren fallen zu lassen, und der christliche (lutherische) Prediger sollte 
regelmäßig gehört werden.18 Die Matutin/Mette und alle anderen nächtlichen Ze-
remonien wurden verboten. Anstelle der Mette, Prim, Terz, Sext und Non traten 
nun jeweils drei deutsche Psalmen, ein Kapitel aus dem Evangelium des Matthäus, 
das Benedictus und eine Kollekte aus »De Tempore« (»eine reine collecten von der 
zeit«).19 Anstelle der Vesper waren ebenfalls drei Psalmen, daneben ein Kapitel aus 
den Paulusbriefen an die Römer, das Magnifikat und eine Kollekte zu rezipieren. 
Deutsch wurde endgültig zur verpflichtenden Gebets- und Gesangsprache.20 Dies 
sollte dem besseren Verständnis der Texte dienen.

Besonders einschneidend war die Verpflichtung, das Abendmahl fortan in beider-
lei Gestalt zu empfangen.21 Der Prediger wurde darüber hinaus dazu bestimmt, den 
Nonnen jeden Sonntagnachmittag (in der Vesperzeit), jeden Mittwoch und Freitag 
den kleinen Katechismus (Zehn Gebote, Glaubensbekenntnis, vom Vaterunser, von 
den hochwürdigen Sakramenten) vorzulesen und auszulegen.22 Offenbar wurde die 

13	 Ebd., Abschnitt 12.
14	 Ebd., Abschnitt 13.
15	 Ebd., Abschnitt 14.
16	 Ebd., Abschnitte 15–16.
17	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 119, S. 618f.
18	 Ebd., Abschnitte 1–2.
19	 Siehe oben Anm. 5.
20	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 119, S. 618, Abschnitt 3.
21	 Ebd., Abschnitt 5.
22	 Ebd., Abschnitt 12.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten



316

bis dahin praktizierte Lösung, dass die Nonnen sich gegenseitig die Texte lehrten, 
für nicht ausreichend befunden. Die im Kloster vorhandene Lektüre genügte den 
Visitatoren wohl ebenfalls nicht. Sie befahlen, neben einer von Luther ins Deutsche 
übertragenen Bibel und dem Psalter auch Luthers Postillen und den Katechismus 
sowie andere gute Lehrbüchlein, die nicht betitelt wurden, für das Kloster zu kaufen.23

Dem Konvent wurde befohlen, »De Sanctis« und das Salve Regina keinesfalls zu 
lesen noch zu singen, da es wider Gottes Wort sei.24 Niemand außer dem verordneten 
Prediger und dem Superintendenten sollte den Jungfrauen die Messe halten, ihre 
Beichte hören oder ihnen predigen.25 – Dieser Punkt musste dem Anschein nach be-
sonders betont werden. Nicht aus Nimbschen, aber aus dem Meißner Nonnenkloster 
ist zum Beispiel bekannt, dass sich die Nonnen nach der Einführung der Reformation 
einen altgläubigen Priester hielten.26 Vielleicht handelt es sich bei der Anweisung aber 
lediglich um eine Vorsichtsmaßnahme der landesherrlichen Verordneten.

Hinsichtlich des Klosteraustritts wurde die zweite Ordnung präziser: Die Jung-
frauen sollten nun die »ergerliche closter cleidung« abtun, das Kloster verlassen und 
sich in den heiligen Stand der Ehe begeben. Eine Abfindung gewährte der Kurfürst 
im Notfall.27 Neu wurde das Verbot der Neuaufnahme von Konventsmitgliedern 
in die Ordnung aufgenommen: »[…] so sollen sie niemants mehr in closter pflicht 
aufnemen, aus der ursachen, das es zum hochsten wider gottes wort und bevel und 
derhalben in massen wie das orden closter leben und wesen etlich hundert jar her 
gestanden aufs fehrlichst und schedlichst an leib und selen ist.«28

Der Vergleich der Ordnungen von 1529 und 1533 zeigt, dass sich durch die 1529 
erteilten Anweisungen die klösterlichen Gewohnheiten nicht gänzlich änderten. 
Die Abhaltung der Stundengebete und das Singen lateinischer Gebete wurde nicht 
verboten, sondern »nur« einige Inhalte ausgetauscht. Viele der Anordnungen glichen 
Empfehlungen. Der gemäßigte Wortlaut ist auch vor dem Hintergrund zu verstehen, 
dass sich die kurfürstlichen Anweisungen zum Zeitpunkt des Erlasses nicht auf einer 
gesicherten rechtlichen Basis bewegten: Mit dem Reichstagsabschied vom 22. April 
1529 auf dem zweiten Reichstag von Speyer wurde der Abschied von 1526, der die 
freie Entscheidungsgewalt der Fürsten über die Religionspolitik gewährleistet hatte, 
zurückgenommen. Dadurch wurde jede kirchliche Neuerung als unzulässig erklärt.29

23	 Ebd., Abschnitt 13.
24	 Ebd., Abschnitt 14.
25	 Ebd., Abschnitt 15.
26	 Im Jahr 1554 ist Johann Hoffman als altgläubiger Priester im Meißner Benediktinerinnenkloster 

genannt. Gersdorf, Ernst Gotthelf (Hg.): Urkundenbuch der Stadt Meißen und ihrer Klöster 
(Codex diplomaticus Saxoniae 2.4), Leipzig 1873, Nr. 531.

27	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 119, S. 618, Abschnitt 9.
28	 Ebd., Abschnitt 18.
29	 Fabian, Ekkehart: Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner Verfassung 

1524/29–1531/35. Brück, Philipp von Hessen und Jakob Sturm. Darstellung und Quellen mit einer 
Brück-Bibliographie (Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte. Darstellungen und Quellen 1), 
Tübingen 21962, bes. S. 18–20. Vgl. Jadatz, Heiko: Wittenberger Reformation im Leipziger Land. 
Dorfgemeinden im Spiegel der Evangelischen Kirchenvisitationen des 16. Jahrhunderts (Herbergen 
der Christenheit. Jahrbuch für deutsche Kirchengeschichte, Sonderbd. 10), Leipzig 2007, S. 62.

Sabine Zinsmeyer



317

Im Gegensatz zur Ordnung von 1529 führte die von 1533 das Ende des herkömm-
lichen Klosterlebens herbei. Sie stellte einen erheblichen Eingriff in den Tages- und 
Nachtablauf des Konvents dar. Die Anweisungen wurden nun unter den geänderten 
politischen Bedingungen strenger formuliert und ließen kaum Spielräume für Über-
tretungen. Die 1533 erlassene Ordnung ist vor dem Hintergrund der Ergebnisse des 
Nürnberger Anstands vom 24. Juli 1532 zu betrachten.30 Dieser hatte den Landes-
fürsten die weitere Durchführung der Reformation ermöglicht.

Die Ordnungen für Remse und Altenburg, 1533
Weitere Ordnungen sollen lediglich erwähnt werden: Der Fassung B1 sind Ordnun-
gen der Klöster Remse (B2)

31 und Altenburg (B3)
32 aus dem Jahr 1533 ähnlich. Sie 

wurden im Wortlaut auf die Ortsgegebenheiten angepasst. In Altenburg erübrigten 
sich alle Abschnitte, die das Lesen der Messe betrafen, da die Nonnen nicht mehr 
in der Kloster-, sondern in der Gemeindekirche den Gottesdienst besuchten – und 
dort predigte Georg Spalatin persönlich.33

Im Benediktinerinnenkloster Remse, das nicht im kurfürstlichen, sondern im 
Schönburgischen Territorium lag, erforderten es die Verhältnisse offenbar nicht, die 
Nonnen zum Besuch der Pfarrkirche anstelle der Nonnenklosterkirche zu ermahnen, 
obwohl sich dort beide Kirchen in unmittelbarer Nachbarschaft befanden. Die Non-
nen in Remse besuchten demnach weiterhin ihre eigene Kirche.34 Weitere inhaltliche 
Abweichungen von Fassung B1 sind nicht feststellbar.

Die formelhafte Ordnung von 1533  (B1) war das Ergebnis der mehrjährigen 
Arbeit der Visitatoren und wohl auch der Erfahrungen, die sie in den Frauenklöstern 
gesammelt hatten. Diese Ordnung konnte mit geringem Aufwand an die Verhält-
nisse jedes Nonnenklosters angepasst werden. Ob es in Remse und Altenburg zuvor 
andere Ordnungen gegeben hat, die möglicherweise mit der Nimbschener Ordnung 
von 1529 vergleichbar sind, muss dahingestellt bleiben.

30	 Vgl. ebd., S. 63.
31	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 134, S. 651–653. – Remse, bei Waldenburg 

(Sachsen).
32	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm.  3), Bd.  1.1, Nr.  134, S.  651–653, Anm.  – Altenburg 

(Thüringen).
33	 Vgl. zu Altenburg: Schmalz, Björn: Georg Spalatin und sein Wirken in Altenburg (1525–1545), 

Beucha 2009 sowie Zinsmeyer, Sabine: Frauenklöster in der Reformationszeit. Lebensformen von 
Nonnen in Sachsen zwischen Reform und landesherrlicher Aufhebung  (Quellen und Forschungen 
zur sächsischen Geschichte 41), Stuttgart 2016, hier Kapitel 4.1, S. 190f..

34	 Im Frauenkloster Remse, das Propstei des Bürgeler Benediktinerklosters war, lebten 1533 der Abt 
und wenige Mönche aus Bürgel. Bünz, Enno: Schicksale von Mönchen und Nonnen in der Refor-
mationszeit. Ihre Zukunftsperspektiven nach Aufhebung der Klöster im Kurfürstentum Sachsen, 
in: Greiling, Werner; Kohnle, Armin; Schirmer, Uwe (Hg.): Negative Implikationen der 
Reformation? Gesellschaftliche Transformationsprozesse 1470–1620 (Quellen und Forschungen 
zu Thüringen im Zeitalter der Reformation 4), Köln/Weimar/Wien 2015, S. 81–108, hier S. 97.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten



318

Die Weimarer, die Leipziger und die Dresdner Ordnung
Nachdem 1539 die Reformation im Herzogtum Sachsen eingeführt worden war, dien-
ten die Ordnungen für Klosterjungfrauen im Kurfürstentum Sachsen als Grundlage 
für die Konvente im Herzogtum. Die im Thüringischen Hauptstaatsarchiv Weimar 
überlieferte Ordnung (C1) ist durch Georg Spalatin überarbeitet worden; eine Rand-
notiz zeigt zudem an, dass davon sieben Kopien angefertigt wurden.35 Eine von ihnen 
(C2) erhielten die Nonnen des Benediktinerinnenklosters St. Georg vor Leipzig36 1539 
verordnet.37 In welche Klöster die anderen Kopien gelangten, wissen wir nicht. Neben 
der Weimarer Ordnung hat sich eine bislang unbekannte Jungfrauenordnung in den 
Dresdner Visitationsakten erhalten. Sie unterscheidet sich punktuell vom Leipziger 
Stück und ist von Georg Spalatin unterzeichnet worden.38

Die Dresdner und die Weimarer/Leipziger Ordnung weisen zahlreiche Paralle-
len zu den ernestinischen Ordnungen auf. Die Inhalte einiger Artikel der Dresdner 
Ordnung (D) entsprechen denen der Nimbschener Ordnung von 1529 (A), die wohl 
als Vorlage diente. Die Leipziger Ordnung (C2) besitzt deutliche Züge der zweiten 
Nimbschener Ordnung (B1), auch wenn es Abweichungen im Wortlaut und in der 
Reihenfolge der Artikel gibt. Betont sei, dass die Dresdner Ordnung in vielen Punk-
ten als Empfehlung formuliert ist: »[es] wer auch sere gut […] oder [es] wer auch sere 
fein […].«39

Individuelle Merkmale weist allein die Leipziger Ordnung (C2) auf, die für ein 
Kloster in Stadtnähe erstellt worden ist: Der Habit sollte von den Jungfrauen beim 
Besuch der Stadt gegen weltliche Kleidung getauscht werden, und der Leipziger Super-
intendent sollte obrigkeitliche Funktionen übernehmen, die zuvor der Merseburger 
Bischof innehatte. Die Dresdner Ordnung hingegen könnte sowohl in ein Land- wie 
in ein Stadtkloster verordnet worden sein: Die Jungfrauen wurden aufgefordert, die 
Predigt nicht in der Kloster-, sondern in der Pfarrkirche zu hören.

35	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, S. 87.
36	 Zur Geschichte des Klosters Gornig, Antje Janina: Das Nonnenkloster Sankt Georg vor Leipzig. 

Ein Beitrag zur spätmittelalterlichen Stadt- und Kirchengeschichte, Dissertation (masch.) Universität 
Leipzig 2015, in Druckvorbereitung.

37	 HStA Weimar (wie Anm. 1), EGA, Reg. Ii. 1282, Bl. 2ff. Dort sind die Artikel zunächst bis zum 
13. Punkt (Bl. 3v) gelistet, wo sie abbrechen. Es folgt ab Bl. 4 eine zweite Jungfrauenklosterordnung, 
überschrieben: 1539 »closteriunckfrauen«, darin enthalten sind 14 Artikel. – Sehling: Kirchen-
ordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, S. 88. – Am 06.08.1539 sind die Geistlichen und Ordensleute 
der Stadt zum Rat vor die herzoglichen Visitatoren bestellt worden. Neben dem Stadtrat, der eine 
allgemeine Kirchenordnung ausgehändigt bekam, erhielten die Ordenspersonen eigene Anweisungen. 
Jadatz: Wittenberger Reformation (wie Anm. 29), S. 84. Die Kirchenordnung für die Stadt ist bei 
Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 107, S. 593–595, abgedruckt. Die für die 
Leipziger (Mönchs-)Klöster ebd., Nr. 103, S. 589. Die Ordnung für die Leipziger Nonnen ist ebd., 
Nr. 104, S. 589f. ediert. Das Augustiner-Chorherrenstift erhielt eine eigene Ordnung. – Jadatz: 
Reformation (wie Anm. 29), S. 84.

38	 Sächsisches Staatsarchiv, Hauptstaatsarchiv Dresden (im Folgenden: HStA Dresden), 10024, Loc. 
10592/10. Die Edition befindet sich in Zinsmeyer: Frauenklöster (wie Anm. 33), Anhang 13, S. 383.

39	 Ebd., Abschnitte 8–9.

Sabine Zinsmeyer



319

Die mit der Einführung der Reformation erlassenen Jungfrauenordnungen ent-
halten zum Teil Anweisungen über die zu lesenden Texte und zu singenden Gebete. 
Sie zeigen, dass das liturgische Leben nicht zum Erliegen kam, sondern neue Inhalte 
partiell die herkömmlichen ersetzten. Daneben wurde unter anderem darauf ver-
wiesen, dass die Heiligen und die Muttergottes nicht mehr anzurufen waren. Die 
Stundengebete blieben bestehen. Die Privatmessen, auch »Winkelmessen« genannt, 
also die Fürbittgebete in der Gemeinschaft40, wurden zum Beispiel in der Leipziger 
Ordnung  (C2) verboten. In der Nimbschener Ordnung von 1529  (A) und in der 
Dresdner Ordnung (D) fehlt dieses Verbot allerdings. Die zweite Nimbschener Ord-
nung (B1) formulierte hingegen, dass keine anderen Feste gefeiert werden sollten, als 
im »Unterricht der Visitatoren« angezeigt, es sei denn der Prediger und der Seelsorger 
gestatteten es. Die Privatmesse war damit also ebenfalls unterbunden.

Der Vergleich von Jungfrauenordnungen
Um die sächsischen Jungfrauenordnungen besser bewerten zu können, bieten sich 
Vergleiche an. Diese können beispielsweise zu den Ordnungen für Mönche und 
Brüder in Sachsen oder zu Jungfrauenordnungen anderer Territorien gezogen werden.

Ordnungen für männliche Ordenspersonen sind im Herzogtum Sachsen, soweit 
bekannt, für die Bettelordensklöster in Leipzig, Oschatz und Pirna überliefert.41 Sie 
wurden zeitgleich mit den Jungfrauenordnungen erstellt, sind jedoch knapper und 
haben einen anderen Schwerpunkt. Abgezielt wurde auf die aktive Rolle der Brüder 
bei der Seelsorge und auf die Messdienste: In Leipzig sollten die Brüder nicht mehr 
auf altgläubige Weise predigen oder Messe halten, auch niemandem mehr die Beichte 
abnehmen. Wollten sie an ihren Zeremonien festhalten, sollten sie dies hinter ver-
schlossenen Kirchentüren tun.42 Sie sollten keine Anhänger um sich scharen, nichts 
wider das »heilige Evangelium« verkünden oder publizieren. Das heilige Sakrament 
war vom Ziborium zu befreien und fortan nicht »länger versperrt zu halten«. Auch die 
Brüder erhielten das Verbot, neue Mitglieder in ihre Konvente aufzunehmen. Über 
Klosteraustritt und Verehelichung konnten sie frei entscheiden. Im Gegensatz zu den 
Jungfrauenordnungen findet sich hier allerdings kein Passus über die Versorgung 
außerhalb des Klosters – weder Renten noch Abfindungen werden angesprochen.43

Sucht man den Vergleich zu Jungfrauenordnungen anderer Territorien, bieten sich 
zunächst die angrenzenden Fürstentümer und Herrschaften an. In der Grafschaft 
Hessen, die aus vielerlei Gründen eine ideale Vergleichsebene darstellt, hat es keine 
Jungfrauenordnungen gegeben. Auf Befehl des Landgrafen Philipp arbeitete zwar 

40	 Vgl. Bünz, Enno: Die Reformation in Meißen. Zum Zusammenhang von Stadt- und Fürstenreforma-
tion im Herzogtum Sachsen, in: Bahlcke, Joachim; Lambrecht, Karen; Maner, Hans-Christian 
(Hg.): Konfessionelle Pluralität als Herausforderung. Koexistenz und Konflikt in Spätmittelalter und 
Früher Neuzeit. Festschrift für Winfried Eberhard zum 65. Geburtstag, Leipzig 2006, S. 263–286, 
hier S. 282.

41	 Siehe oben Anm. 34.
42	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 103, S. 589.
43	 Ebd.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten



320

Franz Lambert nach der hessischen Reformationssynode (21.–23. Oktober 1526) die 
»Reformatio« aus, die auch einen Abschnitt über Mönche und Nonnen enthält, doch 
wurde sie auf Anraten Martin Luthers nicht gedruckt.44

Brandenburg weist hingegen mehrere Beispiele auf: Die Nonnenklöster Span-
dau, Krevese und Salzwedel erhielten 1541 eigene Ordnungen. Besonders Art und 
Umfang der liturgischen Anweisungen ähneln denen der sächsischen Klöster.45 Die 
Anweisungen, die den Gehorsam der Jungfrauen gegenüber der Äbtissin regeln, den 
Klosteraustritt und die Beachtung der vom Landesherrn verordneten Kirchenordnung 
entsprechen inhaltlich den Abschnitten der sächsischen Ordnungen. Daneben sind 
allerdings Unterschiede erkennbar: So wird der Klosteraustritt als Option benannt, 
von einer dauerhaften Schließung des Klosters oder von einem Aufnahmeverbot ist 
in den brandenburgischen Ordnungen keine Rede. Die Spandauer Ordnung benennt 
sogar explizit, dass Jungfrauen weiter aufgenommen werden können: »wo imands 
junge meidlein in das closter thun, und darin bleiben ader lernen lassen wolte, der 
soll davon jerlich 4 schock kostgeld, wie vor alters geschehen, in das closter geben.«46 
In der Ordnung von Salzwedel wird formuliert, dass die Ordensregel im Kloster 
bestehen bleibt: »Aber die im kloster bleiben, sollen sich in gebürlicher diciplin und 
zucht, wie ihre regel ausweiset, halten.«47

Die Verordnung für das Nonnenkloster Spandau hatte zum Ziel, dass die Jung-
frauen ihre Gesänge und Gebete entsprechend der Ordnung »einzihen und reformi-
ren«.48 Die Visitatoren hatten sich zur Prüfung der Rechtmäßigkeit das Brevier des 
Konvents vorlegen lassen und darin Inhalte vorgefunden, die der »rechten christlichen 
wahrhaftigen Lehre« entgegenstanden. Besonders über die Heiligen waren Texte in 
Gebrauch, die nicht konform waren und die künftig nicht mehr gesungen und ge-
betet werden sollten. Fortan sollten »De Tempore« und das »Commun de Sanctis« 
eingesetzt werden.49 Für St. Annen in Salzwedel heißt es, »dass die kirchenordnung 

44	 Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 8: Hessen, 2. 
Hälfte: Die gemeinsamen Ordnungen, I: Die Landgrafschaft Hessen bis zum Tode Philipps des 
Großmütigen (1567), II: Die Zeit der gemeinsamen Synoden und Ordnungen der geteilten Land-
grafschaften (1567–1582), Tübingen 1965, hier S. 12f.

45	 Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 3: Die Mark 
Brandenburg, Die Markgrafenthümer Ober-Lausitz und Nieder-Lausitz, Schlesien, Leipzig 1909, 
(Krevese) Nr. 22, S. 202–204, (Salzwedel, St. Annen) Nr. 48, S. 272, (Spandau) Nr. 54, S. 305f. 
Zur Geschichte der Klöster: Pohl, Joachim: Art. Krevese, in: Heimann, Heinz-Dieter; Neitmann, 
Klaus; Schich, Winfried u. a. (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Klöster, Stifte 
und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, 2 Bde. (Brandenburgische Historische Studien 
14), Berlin 2007, ND Berlin 2010, S. 687–702 und ders.: Art. (Berlin-)Spandau, in: ebd., Bd. 2, 
S. 1182–1191.

46	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 5), Bd. 3, Nr. 54, S. 306.
47	 Ebd., Nr. 48, S. 272.
48	 Ebd., Nr. 54, S. 305.
49	 Ebd. – Das »Commun de Sanctis« (»Commune Sanctorum«) ist ebenfalls in den Teilen des Breviers 

enthalten (vgl. oben Anm. 5), in ihm finden sich »Mess- und Offiziumsformulare für solche Heiligen-
feste […], für welche im »Proprium Sanctorum« (»De Sanctis«) entweder keine oder […] unvollständige 
Formulare verzeichnet sind. […]« Braun: Liturgisches Handlexikon (wie Anm. 5), S. 69.

Sabine Zinsmeyer



321

zum forderlichsten durch die jungfrauen in ubung gebracht und ihre gesenge, gebete 
und kirchen ceremonien darnach reformirt werden«.50

Aber auch zu entfernteren Klöstern bieten sich Vergleiche an, so etwa zu denen 
im Herzogtum Braunschweig-Lüneburg51 und in der Reichsstadt Straßburg. Diese 
Konvente haben zuerst Ende 1555, also nach dem Augsburger Religionsfrieden, neue 
Klosterordnungen erhalten. Die Straßburger Ordnung regelte vor allem Erbschafts- 
und Mitgiftfragen, Aufnahme- und Austrittsmodalitäten. Außerdem forderte sie, und 
das war neu, dass Jungfrauen auf eine Haushaltsführung vorbereitet wurden – für den 
Fall, dass sich die Eine oder Andere in die Ehe begab. Im Falle eines Austritts wurde 
den Jungfrauen eine angemessene Abfindung zugesagt. Die Bestimmungen über die 
zu lesenden Texte und zu haltenden Gebete sind im Vergleich zu den sächsischen und 
brandenburgischen Jungfrauenordnungen knapp; eine Lesereihenfolge wird nicht 
gelistet. Schließlich verordnete man den Straßburger Nonnen ebenfalls einen evange-
lischen Prediger ins Kloster, damit sich die Nonnen an die neue Religion gewöhnten.

Die Straßburger Ordnung entstand vor einem völlig anderen rechtlichen Hinter-
grund. Vor allem hatte sie die Funktion zu erfüllen, den Status des Magistrats als 
Vorsteher der Klöster zu festigen.52 Deren Schließung war nicht intendiert.

Zusammenfassung
Mit der Einführung der Reformation wurden den Klosterpersonen Reformations-
artikel vorgelegt, in die sie einwilligen sollten. Taten sie dies, verhielten sie sich in 
den Augen der Visitatoren »christlich« und konnten später mit Abfindungen rechnen. 
Ein nicht geringer Teil aber wollte sich nicht vom alten Glauben abwenden. Diese 
Klosterpersonen, vor allem Frauen, verhielten sich in den Augen der Visitatoren 
»halsstarrig und papistisch«. Im Kurfürstentum und im Herzogtum Sachsen wurden 
Ordnungen in die sich auflösenden Klöster befohlen, die das Leben der Mönche und 
Nonnen regeln sollten. Das war nur dort notwendig, wo der Konvent noch aus vielen 
austrittsunwilligen Ordenspersonen bestand. Das betraf also vor allem die Jungfrauen
klöster. Dort war der Klosteraustritt immer zugleich an die Frage der Versorgung 
gekoppelt und die »Konfessionsfrage« der Nonnen nie nur religiös motiviert – man 

50	 Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 45), Bd. 3, Nr. 48, S. 272.
51	 Am Rande werden die Klosterordnungen der Lüneburger Klöster erwähnt in der musikwissen-

schaftlichen Untersuchung von Talkner, Katharina: Singen und Sammeln. Liedpraktiken in den 
Lüneburger Klöstern der Frühen Neuzeit (Quellen und Darstellungen zur Geschichte Niedersach-
sens 134), Hannover 2012. Zu den Calenberger Klöstern dies.: »horas mit andacht singen«. Das 
evangelische Stundengebet in den Calenberger Klöstern (Musikorte Niedersachsen 1), Hannover 
2008.

52	 Wolgast, Eike (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 20: Elsass, 
1. Teilbd.: Straßburg, bearb. von Gerald Dörner, S. 80–82 und das Mandat vom 18.11.1555 ebd. 
Nr. 40, S. 453–457. – Die Nonnen setzten sich seit den 1520er Jahren bis in die 1550er Jahre der 
Schließung ihrer Konvente zur Wehr. Sie umgingen Verbote und Bestimmungen des Magistrats und 
blieben so lange bestehen, bis der Augsburger Religionsfrieden ihren Bestand rechtlich absicherte 
bzw. bis die Straßburger Stadtschöffen darüber entschieden, dass die Aufhebung der Klöster wider 
den Religionsfrieden sei (1574), ebd., S. 80–82.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten



322

könnte gar danach fragen, ob nicht der Versorgungsaspekt im Normalfall über alle 
anderen Motive erhoben wurde.

Im Kurfürstentum Sachsen waren große Frauenkonvente noch in Altenburg 
und Nimbschen vorhanden, im Herzogtum Sachsen in Freiberg, Leipzig, Meißen, 
Mühlberg, Riesa und Seußlitz.53 Die Regeln der Visitatoren sollten die Ordens- und 
Klosterregeln ersetzen und ein planloses Austreten der Jungfrauen verhindern. Das 
Amt der Äbtissin oder Priorin blieb als Aufsichtsamt erhalten. Ihr kam die Aufgabe 
zu, die Anweisungen der Visitatoren und Superintendenten umzusetzen und die un-
verheirateten Frauen und Mädchen, die keine Vormünder hatten, zu beaufsichtigen. 
Klosteraustritte sollten nur zum Zwecke der Verehelichung und in Abstimmung mit 
den Familien der Ordenspersonen sowie mit Wissen der Äbtissin stattfinden. Dane-
ben sollten die Jungfrauenordnungen die Nonnen an den neuen Glauben gewöhnen. 
Ziel war letztendlich, der alten Lehre keinen Platz mehr einzuräumen, die Klöster 
dauerhaft zu leeren und die Klostergüter zu verkaufen.

Die ernestinischen Ordnungen bestimmten, dass eine Abfindung gezahlt wurde, 
wenn eine Nonne das Kloster verließ. In den beiden albertinischen Ordnungen 
wurde das Thema Abfindung nicht angesprochen, was darauf hindeutet, dass zum 
Zeitpunkt der Erstellung der Ordnungen die Abfindungspraxis noch ungeklärt war. 
Abfindungsregelungen und -listen finden sich im Herzogtum Sachsen um 1542.54 
Die Jungfrauenordnungen für dieses Fürstentum sind demnach zwischen frühestens 
Ende 1539 (dem Beginn der Visitationen) und 1542 entstanden.

Halsstarrig und papistisch?
Die im Titel des Beitrags benannten »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen sind 
»Schöpfungen« der Visitatoren und im Zusammenhang mit der sogenannten Schwach-
heitsklausel im »Unterricht der Visitatoren« zu erklären. In der »Schwachheitsklausel« 
werden die Personen, die sich nicht zum Luthertum bekannten, in zwei Gruppen 
eingeteilt: Die erste Gruppe lehnte die Konversion aus Sturheit ab, die zweite Gruppe 
aus Schwachheit, aus Dummheit oder aus Gewissensfurcht. Letztere, vor allem alte 
und geistig schwache Menschen, sollten laut »Unterricht« nicht zur Annahme des 
Sakraments in beiderlei Gestalt gezwungen werden.55 Das Sakrament in beiderlei 

53	 Zur Geschichte der Klöster Freiberg, Leipzig, Meißen, Riesa und Seußlitz in Kürze: Bünz, Enno 
(Hg.): Sächsisches Klosterbuch. Die mittelalterlichen Klöster, Stifte und Kommenden im Gebiet 
des Freistaates Sachsen, 2 Bde., Leipzig (in Druckvorbereitung). Zur Geschichte des Klosters 
Mühlberg Butz, Reinhardt: Art. Mühlberg, in: Heimann/Neitmann/Schich u. a.: Klosterbuch 
(wie Anm. 45), Bd. 2, S. 884–902.

54	 Vom 23. Januar 1542 stammt eine Instruktion Herzog Moritz’ für die Visitatoren Hans von Kitz-
scher und Andreas zur Visitation der Klöster Seußlitz, Mühlberg, Meißen, Pirna und Freiberg. 
Verhielten sich die Freiberger Jungfrauen gehorsam, durften sie mit Abfindungen entsprechend 
denen im Kloster Seußlitz rechnen. Ermisch, Hubert (Hg.): Urkundenbuch der Stadt Freiberg in 
Sachsen, Bd. 1 (Codex diplomaticus Saxoniae 1.12), Leipzig 1883, Nr. 736. – Vgl. zur Abfindungs-
praxis im Herzogtum und Kurfürstentum Sachsen Zinsmeyer: Frauenklöster (wie Anm. 33), bes. 
Abschnitt 5.4., S. 250f.

55	 Melanchthon: Unterricht (wie Anm. 2), Vom Sakrament des Leibes und Blutes des Herrn.

Sabine Zinsmeyer



323

Gestalt zu empfangen bedeutete für die Ordenspersonen die eindeutige und endgül-
tige Konversion zum Luthertum. Ohne explizit auf den »Unterricht« zu verweisen, 
argumentierten besonders die Nonnen während der Visitationen mit Formulierungen, 
die an die »Schwachheitsklausel« denken lassen. Viele sagten den Visitatoren, dass 
sie noch zu schwach seien, eine Entscheidung zu treffen, zu schwach, das Sakrament 
in beiderlei Gestalt zu empfangen, oder eben, dass Gott ihnen die Gnade einer Ent-
scheidung noch nicht gegeben habe. Die Visitatoren vermerkten dann im Protokoll zu 
dieser Nonne: »ist papistisch« oder »ist halsstarrig«, in besonders schwierigen Fällen: 
»ist halsstarrig und papistisch«. Einige Jungfrauen verhielten sich aber auch »christlich« 
oder gaben an, dies in nächster Zukunft tun zu wollen. Diese Aussagen zu bewerten, 
erscheint schwierig. Wird in einigen Fällen der wahre Grund für das Nicht-Bekennt-
nis zum reformatorischen Glauben angegeben worden sein, werden wohl vielfach der 
Versorgungsaspekt und mit ihm der Einfluss der weltlichen Familien der Nonnen 
eine wichtige Rolle gespielt haben. Aufgrund des Quellenmangels sind die Gründe 
der Nonnen jedoch nicht mehr zu ermitteln. »Christlich« war nur die Jungfrau, die 
sich an die Anweisungen der Visitatoren hielt, die also die »Jungfrauenordnung« be-
folgte. Wie »christlich« sich die weiblichen Ordenspersonen verhielten, nachdem die 
Visitatoren das Kloster nach ihrem Besuch verlassen hatten, ist letztendlich nicht zu 
klären. Vieles deutet aber darauf hin, dass es eine radikale Umstellung vom alten auf 
den neuen Glauben in den sächsischen Frauenklöstern nicht gegeben hat.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten



324

Frömmigkeit und Konfessionalität  
in der frühen Neuzeit und heute
Lucian Hölscher

Im Jahr des fünfhundertjährigen Reformationsjubiläums ist es Zeit, eine Fehl-
wahrnehmung der Reformationen des 16. Jahrhunderts zu korrigieren, die sich im 
Laufe der Jahrhunderte eingestellt hat und das Verhältnis zwischen den christlichen 
Konfessionen bis heute belastet: Die Reformation wurde in Deutschland bislang 
erstens nicht als ein gesamt-christliches, sondern als ein rein protestantisches, und 
zweitens nicht als ein gesamt-europäisches, sondern als ein deutsch-nationales Er-
eignis wahrgenommen. Wie gerade die jüngere Reformationsforschung zeigt, spricht 
gegen beides etwas:

Erstens durchlief auch die sogenannte alte, dann als »römisch-katholisch« be-
zeichnete Kirche im 16. Jahrhundert einen tiefgreifenden Reformprozess, der sie als 
reformatorische Kirche neu erstehen ließ.1 Und da dieser Reformprozess, der sich 
mit dem Konzil von Trient verknüpfte, eng und gewissermaßen dialektisch mit 
den protestantischen Reformen verbunden war, ist es durchaus gerechtfertigt, die 
Reformation auch als ein katholisches Ereignis einzustufen.2 Die katholische Kirche 
formierte sich, wie wir heute wissen, im Zuge der Reformation – von großer Bedeutung 
ist hier neben dem Trienter Konzil auch die Arbeit des Jesuitenordens – ebenfalls als 
neue Reformationskirche.

Zweitens sind die protestantischen Reformbemühungen in einem europäischen 
Kontext zu sehen – und dies nicht allein im Sinne der weltweiten Ausstrahlung Luthers, 
wie sie uns die Berliner Ausstellung zum Reformationsjubiläum derzeit präsentieren3, 
sondern auch im Sinne der Einbettung der Reformation in ein vieldimensionales 
politisches, soziales und geistiges Tableau von Einflüssen auf das reformatorische 
Geschehen.4 Von Italien kommend bestimmte seit der zweiten Hälfte des 15. Jahr-
hunderts der Humanismus die gelehrten Studien auch in Mittel- und Nordeuropa: Er 
stellte vor allem das Bibelstudium und das Bild vom Menschen auf neue Grundlagen. 
Esoterische Strömungen gingen mit ihm vielfältige und bislang nur unzureichend 

1	 Burkhardt, Johannes: Das Reformationsjahrhundert. Deutsche Geschichte zwischen Medien-
revolution und Institutionenbildung 1517–1617, Stuttgart 2002.

2	 Eine solche Erweiterung des Begriffs der Reformation über die protestantische Reformation hinaus 
ist vielfach diskutiert worden, scheitert aber bis heute am Identitäts- bzw. Abgrenzungsinteresse 
beider Großkirchen. Vgl. immer noch grundlegend Zeeden, Ernst Walter: Grundlage und Wege 
der Konfessionsbildung in Deutschland im Zeitalter der Glaubenskämpfe, in: Historische Zeit-
schrift, Bd. 185, 1958, S. 249–299.

3	 Der Luthereffekt. 500 Jahre Protestantismus in der Welt. Eine Ausstellung des Deutschen Histo-
rischen Museums, Berlin 2017.

4	 Vgl. Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, München 2012. – Kauf-
mann, Thomas: Erlöste und Verdammte. Eine Geschichte der Reformation, München 2016.

Lucian Hölscher



325

gewürdigte Verbindungen ein.5 Von den Niederlanden kommend strahlte gleich-
zeitig eine »neue Frömmigkeit«, die sogenannte devotio moderna, nach Spanien und 
Deutschland aus, wo sie auf unterschiedliche Weise, aber gleichermaßen stark die 
Frömmigkeit Luthers wie Ignatius von Loyola prägte.6

Vor dem Hintergrund eines Modernisierungsprozesses, der häufig als »Frühkapi
talistische Revolution« bezeichnet wird, entfalteten an der Schwelle vom 15. zum 
16. Jahrhundert Bürgerbewegungen vor allem in dem innovativen Zivilisationsgürtel, 
der von Norditalien bis Südengland reichte, eine neue politisch-soziale und kirchen-
kritische Macht.7 All dies vollzog sich gleichermaßen in später »protestantisch« und 
»katholisch« geprägten Regionen. Erst im europäischen Rahmen gewinnt die Refor-
mation also ihren richtigen sozialen und mentalen Kontext.

Nun lässt sich das seit langem eingeschliffene Bild der protestantisch-deutschen 
Reformation nicht einfach richtig stellen, ohne dass man sich auch mit den Gründen 
für die lang anhaltende Fehlwahrnehmung beschäftigt. Denn das Geschichtsbild jeder 
Epoche wurzelt in deren eigener Struktur und enthält einen je eigenen Zukunfts-
entwurf.8 Um die verschiedenen Schichten des Bildes von der Reformation, die sich 
im Laufe der Zeit über einander gelagert haben, freizulegen, ist es deshalb sinnvoll, 
begriffsgeschichtlich vorzugehen, das heißt den Wandel der Geschichtsbilder im Me-
dium ihrer eigenen Begrifflichkeit zu verfolgen. Dem soll im Folgenden eine nähere 
Betrachtung der Frömmigkeit und Konfessionalität im Wandel der letzten Jahrhun-
derte seit der Reformation dienen.9 Ihr Bedeutungswandel bringt uns auf die Spur zu 
einem besseren Verständnis des reformatorischen und nachreformatorischen Zeitalters.

In der jüngeren Forschung wird die frühe Neuzeit häufig als Zeitalter der »Kon-
fessionalisierung« bezeichnet.10 Damit verbindet sich die Auffassung, dass sich 
die Modernisierung der frühneuzeitlichen Staaten in Europa wesentlich aufgrund 
strukturell unterschiedlicher, aber in ihrer modernisierenden Wirkung gleich starker 
konfessionellen Kulturen vollzog. Den Konfessionskirchen wird im Konfessionalisie-
rungsparadigma eine entscheidende Bedeutung bei der Ausgestaltung des frühneu-
zeitlichen Staates und der frühneuzeitlichen Gesellschaft zugeschrieben.

5	 Neugebauer-Wölk, Monika: Aufklärung und Esoterik (Studien zum achtzehnten Jahrhundert 24), 
Hamburg 1999.

6	 Derwich, Marek; Staub, Martial (Hg.): Die ›Neue Frömmigkeit‹ in Europa im Spätmittelalter, 
Göttingen 2004. Dazu jetzt Brendel, Christiane; Wenzelmann, Adelheid: Martin Luther und 
Ignatius von Loyola. Entdeckung einer spirituellen Verwandtschaft, Würzburg 2017.

7	 Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, 
München 1985.

8	 Dazu jetzt Hölscher, Lucian (Hg.): Die Zukunft des 20. Jahrhunderts. Dimensionen einer His-
torischen Zukunftsforschung, Frankfurt 2017, Einleitung.

9	 Vgl. Hölscher, Lucian: Protestantische Frömmigkeit zwischen Reformation und säkularer Ge-
sellschaft, Freiburg 2017.

10	 Schilling, Heinz: Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Beziehungen 1559–1660, 
Paderborn 2007. – Ders.; Reinhard, Wolfgang (Hg.): Die katholische Konfessionalisierung, 
Gütersloh 1995.

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute



326

Dieses Geschichtsbild, das sich in der Forschung seit dem Zweiten Weltkrieg 
nach und nach immer weiter durchgesetzt hat11, hat mehrere bedeutende Fortschritte 
gebracht: Erstens wurde die Religionsgeschichte Deutschlands nicht mehr wie zuvor 
als ein Gegeneinander von reformatorischen und gegenreformatorischen Impulsen, 
sondern als ein gleich gerichteter geschichtlicher Modernisierungsprozess verstanden, 
der schließlich im modernen Nationalstaat des 19. Jahrhunderts seinen krönenden 
Abschluss fand.12 Zweitens zog die Forschung damit einen Schlussstrich unter die 
Jahrhunderte alte Feindschaft zwischen den Konfessionen und erlaubt seither eine 
Kommunikation zwischen den Kirchen »auf Augenhöhe«. Man kann diese Frieden 
stiftende Funktion des Konfessionalisierungsparadigmas angesichts der in unserer Zeit 
neu aufbrausenden religiösen Konflikte in der Welt kaum hoch genug einschätzen.

Das Konfessionalisierungsparadigma hat jedoch auch gravierende Nachteile, die 
zum Teil eng mit seinen Vorteilen zusammenhängen: Erstens liest es die Geschichte 
der frühen Neuzeit teleologisch ex post, eben immer schon im Lichte der National-
staatsbildungen des 19. Jahrhunderts. Es entschärft damit gewissermaßen die religiösen 
Konflikte der frühen Neuzeit, die ja keineswegs schon im 16. und 17. Jahrhundert 
auf eine paritätische Stellung der Religionsgemeinschaften im religionsneutralen 
christlichen Staat angelegt waren. Und es nationalisiert bzw., anders gesagt, media-
lisiert damit zugleich diese religiösen Kulturen der frühen Neuzeit zu staatstragenden 
Kräften, was ebenfalls nur in sehr eingeschränktem Sinne dem Selbstverständnis der 
Zeit entsprach.

Zweitens schließt es die Vielzahl der religiösen Gruppen in der frühen Neuzeit 
zu einheitlichen Konfessionsblöcken zusammen, in denen deren Gemeinsamkeiten 
untereinander und die Differenzen zu den anderen Konfessionen jeweils als größer 
erscheinen als umgekehrt die Differenzen innerhalb der eigenen Konfession und die 
Gemeinsamkeiten mit anderen Konfessionen. Dies aber entspricht keineswegs der 
Struktur der religiösen Landschaft in der frühen Neuzeit: In ihr gab es eine Fülle von 
religiösen Gruppen und Bewegungen, die heute zwar einer Konfession zugerechnet 
werden, damals aber starke Differenzen untereinander aufwiesen: unter den Protes-
tanten etwa Lutheraner und Philippisten, Anhänger und Gegner der Konkordien-
formel, Kryptokalvinisten, Täufer und Pietisten; unter den Katholiken Jansenisten 
und Freigeister aller Art neben den »orthodoxen« Jesuiten und anderen papsttreuen 
Orden. Viel wichtiger noch waren aber die konfessionsübergreifenden Strömungen 
des Humanismus und der Aufklärung, der Mystik und der Esoterik, deren Anhänger 
sich keiner spezifischen Konfession zurechnen lassen, sondern in allen vertreten waren.

Für die Strukturierung der religiösen Landschaft in der frühen Neuzeit ist der 
Begriff der »Konfession« daher wenig hilfreich. Die religiösen Gruppen der Zeit 

11	 Schilling, Heinz: Konfessionalisierung und konfessionelles Zeitalter – ein Literaturbericht, in: 
Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, Bd. 42, 1991, S. 447–463.

12	 Hölscher, Lucian: Konfessionspolitik in Deutschland zwischen Glaubensstreit und Koexistenz, in: 
ders. (Hg.): Baupläne der sichtbaren Kirche. Sprachliche Konzepte religiöser Vergemeinschaftung 
in Europa, Göttingen 2007, S. 11–52.

Lucian Hölscher



327

bezeichneten sich in der Regel mit konkreten Namen wie »Lutheraner« und »Refor-
mierte«, »Häretiker«, »römische Katholiken« oder auch »Papisten«. Darüber hinaus 
sprachen die Zeitgenossen auch von der »alten« und der »neuen« Kirche, allerdings mit 
unterschiedlicher Anwendung und unterschiedlicher Bewertung13: Das Attribut »alt« 
konnte sowohl abwertend im Sinne von »nicht reformiert« als auch positiv im Sinne 
historischer Legitimität und auch »neu« sowohl abwertend im Sinne der illegitimen 
Neuerung als auch positiv im Sinne der notwendigen Erneuerung verstanden werden. 
Wie immer die Attribute aber auch benutzt wurden, artikulierten sie ein scharf anti-
thetisches und hierarchisches Verhältnis zwischen den religiösen Gruppen, die jede 
für sich als die einzig wahre Kirche aufzutreten beanspruchten.

Von einer konfessionellen Gliederung Deutschlands nach Katholiken und Protes-
tanten lässt sich im 16. und 17. Jahrhundert auch heute rückblickend nur im Sinne 
der Zustimmung zu bzw. der Ablehnung von bestimmten Maßnahmen zur Reform 
der Kirche sprechen. Die konfessionellen Bezeichnungen können sich dabei nur auf 
einen relativ engen Kreis von Theologen und Angehörigen der jeweils herrschenden 
Kreise beziehen, die diese Maßnahmen befürworteten und durchführten. Darüber 
hinaus gewinnen sie einen politischen Gehalt nur in Bezug auf die Fürsten- und 
Städtebündnisse, die sich mit oder gegen den Kaiser zusammengeschlossen hatten. 
Sie pflegten nicht nur im Krieg, sondern auch beim Aufbau der Landesverwaltung, 
der Bildungs- und auch der Sozialsysteme einen Austausch untereinander, wobei in 
katholischen Territorien die religiösen Orden, in protestantischen die Hochschulen eine 
führende Ordnungsrolle übernahmen. Als politische Bündnisse traten die Religions-
parteien der Katholiken, Lutheraner und Reformierten schließlich auch 1648 auf dem 
Westfälischen Friedenskongress auf, in dessen Folge dann auch als Kirchengemeinden, 
die je nach der Religionsverfassung des Landes die volle öffentliche Unterstützung 
der Landesregierung erhielten oder als private Religionsgemeinschaften nur mit ver-
minderten Rechten geduldet wurden.

Ganz anders stellt sich die religiöse Landschaft der frühen Neuzeit dagegen dar, 
wenn man sie gewissermaßen von unten, unter frömmigkeitsgeschichtlicher Pers-
pektive betrachtet.14 Religionszugehörigkeit, wie sie 1555 im Augsburger Religions-
frieden mit dem Satz cuius regio eius religio festgeschrieben worden war, bedeutete 
für den einzelnen zunächst einmal weniger sein religiöses Bekenntnis als vielmehr 
Staatszugehörigkeit, Gehorsam gegenüber der Obrigkeit, die eine bestimmte Reli-
gionsverfassung erlassen hatte. 

Der Unterschied zur heutigen Lage springt sofort ins Auge: Religiöse Bekenntnisse und 
Praktiken waren damals noch weit stärker als heute an Gruppen gebunden, sie wurden 
von der Obrigkeit reguliert und galten als wesentlicher Teil der öffentlichen Ordnung. 
Heute regulieren sie in säkularen Gesellschaften meist nur noch die Überzeugung 

13	 Burkhardt, Johannes: Alt und Neu. Ursprung und Überwindung der Asymmetrie in der refor-
matorischen Erinnerungskultur und Konfessionsgeschichte, in: Burschel, Peter (Hg.): Historische 
Anstöße. Festschrift für Wolfgang Reinhard zum 65. Geburtstag am 10. April 2002, Berlin 2002.

14	 Dazu Hölscher: protestantische Frömmigkeit (wie Anm. 9).

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute



328

und Praxis des einzelnen und auch diese nur noch auf bestimmten Handlungsfeldern. 
Gleichwohl ist die Frömmigkeit das bei weitem wichtigste Erbe, das von der religiösen 
Kultur der frühen Neuzeit übrig geblieben ist. Religion existiert heute lebendig eigent-
lich überhaupt nur noch als Frömmigkeit. Denn als unmittelbar politische, das heißt 
staatstragende Kraft ist sie, zumindest die protestantische Religion, weit zurückgetreten.

Wenn überhaupt, dann scheint das Reformationszeitalter deshalb heute frömmig-
keitsgeschichtlich von normativer Bedeutung zu sein. Ein näherer Blick auf die Zeit 
zeigt allerdings eine Frömmigkeitspraxis, die sich von der heutigen stark unterscheidet: 
In ihr spielten Teufel und Dämonen, Engel und gute Geister noch eine weit größere 
Rolle als heute. Gott griff unmittelbar in das Weltgeschehen ein, göttliche Zeichen 
und Wunder waren allgegenwärtig. Auch schien das Ende der Welt und damit das 
Jüngste Gericht immer nah, eine langfristige Verbesserung des menschlichen Loses 
auf Erden daher undenkbar.15

All dies galt für »katholische« wie »protestantische« Territorien in gleicher Weise. 
Die frühneuzeitliche Frömmigkeitspraxis lässt sich daher auch, trotz vieler strittiger 
Fragen, wie man Gott richtig dienen solle, viel schwerer als heute der einen oder anderen 
Konfession zurechnen. Einer der besten Kenner der damaligen Kirchenordnungen, 
Paul Graff, kam 1937 geradezu zu dem Schluss, die lutherische Gottesdienstordnung 
habe zu keiner Zeit derjenigen Anschauung entsprochen, die man heute dogmatisch 
dem Luthertum zuschreibe. Eigentlich handele es sich, systematisch betrachtet, gerade 
in den ersten Jahrhunderten nach der Reformation überhaupt nur um »die Ruine 
eines Gottesdienstes«.16

Es gab, so muss man ganz allgemein sagen, in der frühen Neuzeit noch keine 
einheitliche, von der katholischen scharf unterscheidbare protestantische Fröm-
migkeitskultur. Die damalige religiöse Praxis lässt sich auch heute noch nicht wie 
im 19. Jahrhundert eindeutig einer bestimmten Konfession zuordnen: Im 16. und 
17.  Jahrhundert gab es zum Beispiel noch Gemeinden, Zirkel und auch einzelne 
Familien, die das Abendmahl schon in beiderlei Gestalt einnahmen, die aber mit-
unter gleichwohl im Gebet noch die Heiligen als Mittler zu Gott anriefen. Manche 
schlossen sich bei der Feier des Gottesdienstes dem Aufruf Luthers zur Nutzung der 
deutschen Sprache an, andere hielten noch lange am lateinischen Gottesdienst fest. 
Lichter, Chorröcke, das Knien beim Gebet, selbst der Gebrauch des Weihrauchs 
waren in »lutherischen« Gottesdiensten noch im 17. Jahrhundert weit verbreitet. Und 
die individuelle Ohrenbeichte, die seit dem 19. Jahrhundert als spezifisches Merkmal 
katholischer Frömmigkeit gilt, wurde auch in lutherischen Gemeinden meist erst um 
die Mitte des 18. Jahrhunderts abgeschafft.17

15	 Hölscher, Lucian: Die Entdeckung der Zukunft (1999), Göttingen 22016, S. 34f. – Ders.: Ge-
schichte der protestantischen Frömmigkeit in Deutschland, München 2005, S. 23ff.

16	 Graff, Paul: Geschichte der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen 
Kirche Deutschlands, Bd. 1, Göttingen 1937, S. 15.

17	 Graff: Geschichte (wie Anm.  16), passim. – Fuchs, Ralf-Peter: »Sey zwar katholisch, allein 
administrire das Sacrament in beider Gestalt«. Zeugenbefragungen zu den Konfessionen in der 
Grafschaft Mark im Dreißigjährigen Krieg, Universität Duisburg-Essen 2016.

Lucian Hölscher



329

Das bedeutet nicht, dass es nicht auch damals schon Unterschiede zwischen 
katholischen und protestantischen Frömmigkeitspraktiken gegeben hätte. Es gab ja 
die zahlreichen Anregungen der Reformatoren zur Umgestaltung des Gottesdienstes 
und auch der individuellen frommen Praxis, und diese wurden, wenigstens zum Teil, 
auch umgesetzt. Aber religiöse Zeremonien dienten den Reformatoren noch in erster 
Linie als Mittel der Erziehung und Belehrung des Volkes, nicht der Befestigung einer 
konfessionellen Identität. Sie waren flexibel und in gewisser Weise sowieso nur ein 
Notmittel für das Volk, nicht für die Vollkommenen, die »sancti«, die sie nach Ein-
schätzung der Reformatoren für ihren Gottesdienst nicht brauchten.

Und auch im 17. Jahrhundert standen sie noch stärker im Verhältnis einer mehr 
oder minder weit fortgeschrittenen Reform zu einander, nicht von zwei grundver-
schiedenen Frömmigkeitskulturen unterschiedlicher Konfessionskirchen. In der 
protestantischen Reformationsforschung besteht seit dem frühen 19.  Jahrhundert 
die Neigung, Unterschiede innerhalb der Theologie und Frömmigkeitspraxis, die erst 
später als konfessionelle Grundunterschiede festgeschrieben, aber dann doch punktuell 
immer wieder verflüssigt wurden, wie noch zu zeigen sein wird, ins Reformations-
zeitalter zurückzuprojizieren. Dabei steht außer Frage, dass es diese Unterschiede 
gab, nur ist ihre Bedeutung als konfessions-konstitutive Unterschiede in Frage zu 
stellen. Vereinfacht gesprochen ist es wie bei einer Ehe: Die Konflikte zwischen den 
Eheleuten erscheinen im Nachhinein ganz unterschiedlich: Wenn sie sich getrennt 
haben, werden sie im Nachhinein leicht als strukturelle Unverträglichkeit von An-
fang an gesehen; wenn sie hingegen wieder zusammenfanden, können sie auch als 
belebende Bereicherung des Ehelebens erinnert werden.

Wie fließend selbst noch im ausgehenden 17. Jahrhundert die Unterschiede zwi-
schen katholischen und lutherischen Gottesdiensten waren, illustriert eine Anekdote, 
die der Leipziger Prediger Adam Bernd aus dem Jahr 1676 überliefert hat: In einer 
katholischen Vorstadtkirche seiner Heimatstadt Breslau, so berichtet er (Breslau war 
damals schon bi-konfessionell), sei es damals während des Gottesdienstes, weil sich 
Hunde unter der Kanzel in einander verbissen hätten, so laut zugegangen, dass der 
Prediger schließlich – schon ganz aus dem Konzept gebracht – geschrien habe, man 
solle doch den Hund mit dem Stück Fleisch im Maul hinausjagen. Er könne sonst 
unmöglich weiterpredigen. Darüber hätten die anwesenden Lutheraner herzlich ge-
lacht, »weil dergleichen in ihren Kirchen etwas Ungewöhnliches« gewesen sei.18 Sie 
hatten eine notwendige Reform der Gottesdienstordnung schon durchgeführt, die 
den »katholischen« Gottesdiensten ihrer Meinung nach erst noch bevor stand.

Erst das 18. Jahrhundert bildet frömmigkeitsgeschichtlich eine tiefe Zäsur in der 
Geschichte des Christentums.19 Jetzt erst, als sich die Hoffnungen der Protestanten 
auf die notwendige katholische Kirchenreform nach ihrem eigenen protestantischen 
Vorbild und die der Katholiken auf eine Rückkehr der Protestanten in den Schoß 
der Papstkirche verflüchtigt hatten, erst jetzt verfestigten sich die Differenzen in der 

18	 Bernd, Adam: Eigene Lebens-Beschreibung, Leipzig 1738, S. 77.
19	 Dazu ausführlich Hölscher: Frömmigkeit (wie Anm. 15), S. 95ff.

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute



330

Frömmigkeitspraxis zu konfessionellen Differenzen, wurden die politischen und 
kultischen Unterschiede zwischen den christlichen Konfessionen auch als kulturelle 
Differenzen zwischen verschiedenen Volksgruppen wahrgenommen. 

Man kann dies zum Beispiel bei dem protestantischen Berliner Aufklärer Friedrich 
Nikolai nachlesen, der bei seiner Reise durch Süddeutschland 1781 von dem spezi-
fisch »katholischen Augenaufschlag« junger Frauen fasziniert war, für den es seiner 
Meinung nach in protestantischen Ländern nichts Vergleichbares gab20:

Niemand kann ihn verkennen, der ihn einmal beobachtet hat. Es ist darin etwas Sanftes, 
Verschämtes, etwas Starres etwas Inniges. Daher sehen katholische Mädchen ceteris paribus 
verliebter aus als andere. Ihre Andacht hat etwas Verliebtes, so wie ihre Liebe etwas Andäch-
tiges. Bei Erinnerung an ihre Sünde schlagen sie vor einem Marienbilde die Augen zärtlich 
nieder, wie eine Geliebte vor ihrem Liebhaber, gegen den sie eine Schwachheit begangen hat 
und den sie noch liebt; und ihr Liebhaber ist ihr wie ihr Heiliger, gegen den sie sich in zärt-
licher Andacht verlieren.

Religiosität und Frömmigkeitspraxis bezogen sich hier nicht mehr allein auf die 
Ordnung des Gottesdienstes, sondern sie wurden als Eigenschaften von Menschen 
gesehen, die ihrem Verhalten tief eingeschrieben waren. Dieser Wandel lässt sich auch 
semantisch beobachten: Als spezifisch protestantisches Verhaltensideal bürgerte sich 
im 18. Jahrhundert in Deutschland das Konzept der »Frömmigkeit« ein.21 Bis dahin 
war Frömmigkeit noch keine spezifisch religiöse, sondern eine allgemein bürgerliche 
Tugend gewesen. Man nannte einen Menschen in dem Sinne »fromm«, in dem man 
ihn heute »anständig« nennt. In Märchen und Balladen war noch im 19. Jahrhundert 
gelegentlich vom »frommen Rittersmann« die Rede22, der nicht »fromm« hieß, weil 
er viel betete, sondern weil er ein ehrenhafter, verlässlicher Mann war.

Ein vergleichbares Verhaltensideal bildete sich im 18. Jahrhundert auch im Ka-
tholizismus mit dem Konzept der »Spiritualität«23: Zu spirituellen Übungen zogen 
sich die Gläubigen dabei gewöhnlich in den abgeschiedenen Raum eines Klosters 
oder einer Kirche zurück. Hier suchten sie die Distanz zum Alltag und Beruf, um 
wieder neue Kräfte für diese Welt zu sammeln. Anders das Ideal der Frömmigkeit: 
Als »fromm« zeigte sich der Protestant gerade nicht in weltabgewandter Hingabe an 
Gott, sondern im täglichen Beruf, in den Pflichten des Alltags, in der tätigen Sorge 
für den Nächsten und für die Gesellschaft im Ganzen. Hier zeichneten sich in den 
unterschiedlichen Begriffen also konfessionell unterschiedliche religiöse Ideale ab, 
eine unterschiedliche Lebensführung.

Die Differenzen in der konfessionellen Kultur haben allerdings nicht verhin-
dern können, dass »Spiritualität« heute auch ein zentrales Konzept protestantischer 

20	 Nicolai, Friedrich: Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre 1781, 
Berlin 1783, Bd. 1, 135f.

21	 Hölscher: Frömmigkeit (wie Anm. 15), S. 125ff.
22	 Bechstein, Ludwig: Sämtliche Märchen, München 1971, S. 578.
23	 Dahlgrün, Corinna; Mödl, Ludwig: Christliche Spiritualität. Formen und Traditionen der Suche 

nach Gott, Berlin/New York 2009.

Lucian Hölscher



331

Kirchen- und Glaubenskultur geworden ist; wie auch Katholiken umgekehrt sich 
heute oft leichter tun, »Frömmigkeit« als religiöses Frömmigkeitsideal für sich zu 
reklamieren. Dies zeigt, dass man über den Trennungen auch die Gemeinsamkeiten 
zwischen den Konfessionen nicht vergessen darf. Ja mehr noch: Es zeigt, dass die 
Konfessionen, einmal getrennt, in einen steten belebenden Austausch mit einander 
traten, der bis heute anhält.

Doch zurück zum Prozess der Trennung zwischen den christlichen Konfessionen 
im 18. Jahrhundert: Zum Eindruck geschlossener Konfessionskirchen trug vor allem 
bei, dass die christlichen Religionsgemeinschaften gegen Ende des Jahrhunderts 
einen fundamentalen Wandel ihrer Organisationsstruktur durchliefen. Wenig 
bekannt ist bis heute zum Beispiel, dass die kirchlichen Verwaltungsorgane, ka-
tholische wie protestantische, in der frühen Neuzeit nicht nur fest in die staatliche 
Verwaltung eingebunden waren, vergleichbar etwa der heutigen Schulbürokratie, 
mit der sie damals auch oft zusammenhingen; sondern dass es auch noch über-
haupt keine kirchlichen Landesverbände, keine Landeskirchen im heutigen Sinne 
gab24: Jede Gemeinde bildete damals eine eigenständige Verwaltungseinheit, die 
vom jeweiligen Patron der Gemeinde beherrscht und repräsentiert wurde – in den 
reichsunmittelbaren Städten vom Rat der Stadt, auf dem Land vom jeweiligen 
Landesherrn oder örtlichen Gutsherrn. Einen innerkirchlichen Zusammenhang 
auf regionaler Ebene gab es allein bei den geistlichen Angelegenheiten innerhalb 
des Klerus, sei es des katholischen Bistums, sei es auf protestantischer Seite der 
landesherrlichen Konsistorien oder im Pfarrkonvent.

Wie gezeigt, ist es irreführend, in der frühen Neuzeit von »Konfessionen« zu sprechen. 
Der Begriff ist jedoch nicht nur eine historiographische Fehlbesetzung, sondern, 
auf die Zeit seither angewandt, zugleich auch ein Leitbegriff, der wie kein anderer 
den strukturellen Wandel der religionspolitischen Lage in Deutschland im 19. und 
20.  Jahrhundert aufzeigt. Deshalb soll sein Bedeutungswandel hier kurz nachge-
zeichnet werden25:

»Confessio« bezeichnete vor Ende des 18. Jahrhunderts noch ausschließlich das 
kollektive religiöse Bekenntnis protestantischer Religionsgemeinschaften, etwa im 
Sinne der »confessio Augustana« von 1530. Man spricht von diesen »confessiones« 
heute als den »Bekenntnisschriften« oder »symbolischen Büchern«. Eine katholische 
»confessio« im Sinne eines gemeinsamen religiösen Bekenntnisses gab es damals noch 
nicht – schon dies ein semantischer Befund, der ein bezeichnendes Licht auf die man-
gelnde Einheit des katholischen Glaubens bis ins 19. Jahrhundert wirft. Erstmals im 
Wöllner’schen Religionsedikt von 1788 wurden dann auch die Katholiken unter die 
christlichen »Konfessionen« gerechnet. Das war ein weitreichender sprachpolitischer 
Akt, weil er die christlichen Religionsgemeinschaften nicht nur sprachlich unter eine 

24	 Landau, Peter: Art. Kirchenverfassungen, in: Theologische Realenzyklopädie, Bd.  19, 1990, 
S. 110–165.

25	 Zum Folgenden Hölscher: Konfessionspolitik (wie Anm. 12).

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute



332

Kategorie brachte, sondern sie auch überhaupt erst als soziale Gruppen fasste, also 
als »Konfessionen« im heutigen Sinne des Wortes.

Es ist nun durchaus faszinierend zu beobachten, wie das Konzept der »Konfes-
sion« etwa seit 1800 den kirchen- und religionspolitischen Diskurs, und mit ihm die 
Struktur der religiösen Landschaft in Deutschland überhaupt, immer weiter geprägt 
hat – allerdings keineswegs immer im selben Sinne. Schon in einigen süddeutschen 
Verfassungen, vor allem in Württemberg und Bayern, trug der Begriff nach 1800 zum 
religiösen Frieden innerhalb der deutschen Staaten bei. Das Konzept der »Konfession« 
war in Deutschland damals das entscheidende begriffliche Instrument zur Gleich-
stellung der christlichen Religionsparteien unterhalb der Oberhoheit des Staates.26 
Diese friedenstiftende Funktion sollte man auch heute noch im Auge behalten.

Die katholische Kirche wehrte sich zwar anfangs, im bayrischen Konkordat von 
1817, gegen die verfassungsrechtliche Entmachtung, die mit ihrer Mediatisierung, 
das heißt ihrer – im Begriff der »Konfession« durchaus implizierten – Unterordnung 
unter die Autorität des säkularen Staates verbunden war. Doch lernte sie, ebenso wie 
die protestantischen Landeskirchen, schnell, ihren politischen Einfluss auf anderem 
Wege als dem des Verfassungsrechts geltend zu machen: sei es über die politischen 
Parteien, sei es über das kirchliche Vereins- und Pressewesen oder auch nur durch die 
Loyalität einzelner politischer Funktionsträger zu »ihrer« Glaubensgemeinschaft.27 

Schon wenig später diente der Konfessionsbegriff aber im ideologisch aufgeladenen 
Konzept des »Konfessionalismus« auch einem ganz anderen religionspolitischen Ent-
wurf: Von protestantischen Theologen wie Ernst Wilhelm Hengstenberg (1802–69), 
dem einflussreichen Herausgeber der Evangelischen Kirchenzeitung in Berlin, in den 
1840er Jahren propagiert, half es, gegen die liberale Theologie des jetzt bekämpften 
Aufklärungszeitalters Front zu machen, ganz gleich, ob diese nun als katholische oder 
protestantische Theologie auftrat. Mit dem neuen Schlagwort des »Konfessionalismus« 
verband sich bei Hengstenberg und allen späteren »Konfessionalisten« der neue (und 
doch ur-protestantische) Anspruch, einen »reineren«, das heißt den konfessionellen 
Ursprüngen im Zeitalter der Reformation näheren Protestantismus zu vertreten als die 
liberalen Protestanten, die der 1817 errichteten preußischen Union von Lutheranern 
und Reformierten beigetreten waren. Die im Begriff der »Konfession« implizierte 
Gleichheit der Religionsgemeinschaften trat damit im Begriff des »Konfessionalismus« 
wie schon in der frühen Neuzeit wieder hinter der Hierarchie differierender Wahr-
heitsansprüche zurück. Allerdings bestand diese Hierarchie nun nicht mehr zwischen 
unterschiedlichen Konfessionen wie Katholiken, Lutheranern und Reformierten, 
sondern zwischen verschiedenen politisch-theologischen Richtungen innerhalb ein 
und derselben Konfession.

Der Konflikt zwischen Konfessionalisten und kirchlich Liberalen dominierte, quer 
zu den Konfessionen, den kirchenpolitischen Diskurs in Deutschland seit der Mitte 

26	 Vgl. Huber, Ernst Rudolph: Deutsche Verfassungsgeschichte, Stuttgart 1960, Bd. 1, 413f. – Höl-
scher: Konfessionspolitik (wie Anm. 15), S. 22–25.

27	 Vgl. Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866–1918, München 1990, Bd. 1, S. 403–440.

Lucian Hölscher



333

des 19. Jahrhunderts bis über den Zweiten Weltkrieg hinaus: Es gab ebenso protes-
tantische wie katholische Konfessionalisten (zum Beispiel die sog. Ultramontanisten), 
wie es liberale Protestanten und Katholiken gab. Im Kulturkampf der 1860er bis 
1880er Jahre etwa standen sich, nicht nur in der protestantischen, sondern auch in 
der katholischen Kirche, Liberale und »Konfessionalisten« als Gegner gegenüber. Der 
liberale (protestantische) Staat trat damals unter Bismarcks Führung selbst als religiöse 
Partei auf, wenn er sich gegen die politischen Herrschaftsansprüche katholischer und 
protestantischer Konfessionalisten, etwa in der Schulpolitik, zur Wehr setzte. Hier 
bildete sich also schon so etwas wie eine preußisch-protestantische Zivilreligion heraus, 
die sich als konfessionsübergreifende christliche Sammelbewegung gegen jedweden 
religiösen Konfessionalismus aussprach.

Selbst die Sozialisten fügten sich in diese diskursive Konstellation, wenn sie in 
den 1890er Jahren im Kampf um Religions- und Pressefreiheit als ihren politischen 
Feind nicht die christlichen Kirchen und Konfessionen als solche ausmachten, 
sondern den Konfessionalismus als eine spezifisch konservative und dogmatische 
Verengung des Christentums.28 Dabei entgingen sie aber auch selbst nicht einem 
gewissen sozialistischen Konfessionalismus: Die von ihnen und kirchlich Liberalen 
1905 eingeleitete Kirchenaustrittskampagne zielte nämlich selbst auf so etwas wie 
eine neue Konfession der Konfessionslosen und wurde von der staatlichen Statistik 
auch als solche wahrgenommen.29

Ihren Höhepunkt erreichte der Konfessions- und Konfessionalismus-Diskurs 
schließlich unter den Nationalsozialisten, die ja für sich in Anspruch nahmen, durch-
aus religionsfreundlich zu sein, aber jedweden »Konfessionalismus« abzulehnen.30 
Und darin befanden sie sich damals wohl tatsächlich in Übereinstimmung mit einer 
breiten Mehrheit der Bevölkerung, die sich nicht vom Christentum (und schon 
gar nicht von der Religion), wohl aber von deren konfessionalistischer Verengung 
und Intoleranz distanzierte. Gerade ihr spezifischer Wahrheitsanspruch wurde den 
»Konfessionalisten« also im Zeitalter der Säkularisierung zum Verhängnis, wenn er 
nicht mehr religiös glaubwürdig auftrat, sondern mit religiöser Engstirnigkeit und 
Intoleranz in Verbindung gebracht wurde. 

Nach dem Zweiten Weltkrieg hat der konfessionalistische Diskurs allmählich 
seine Kraft verloren, wie sich zum Beispiel an der schrittweisen Abschaffung der 
Konfessionsschulen bis Ende der 1960er Jahre ablesen lässt.31 Doch die tiefen gesell-

28	 Vgl. dazu etwa die Debatte zum preußischen Schulgesetz im preußischen Abgeordnetenhaus: Ste-
nographische Berichte über die Verhandlungen des Abgeordnetenhauses 1892, Berlin 1892, Bd. 1, 
S. 103.

29	 Weir, Todd: Secularism and Religion in Nineteenth Century Germany. The Rise of the Fourth 
Confession, Cambridge 2014. – Groschopp, Heinz (Hg.): Umworbene »dritte Konfession«. Be-
funde über die Konfessionsfreien in Deutschland, Berlin 2006.

30	 Vgl. Nolzen, Armin: Nationalsozialismus und Christentum. Konfessionsgeschichtliche Befunde 
zur NSDAP, in: Gailus, Manfred; Nolzen, Armin (Hg.): Zerstrittene ›Volksgemeinschaft‹. Glaube, 
Konfession und Religion im Nationalsozialismus, Göttingen 2011, S. 151–179.

31	 Grossbölting, Thomas: Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945, Göttingen 
2013.

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute



334

schaftlichen Verfeindungen, die sich mit dem Konfessionalismus verbanden, haben 
bis heute ihre Spuren in der konfessionellen Landschaft hinterlassen. Dass nur in 
der Rückbesinnung auf die eigenen konfessionellen Grundlagen religiöse Sicherheit 
und Wahrheit zu gewinnen sei, ist ein Grundgedanke, der selbst den ökumenischen 
Diskurs zwischen den christlichen Kirchen und Religionsgemeinschaften noch bis 
heute durchzieht.

Abschließend noch ein Wort zur Bedeutung des Konfessionsbegriffs in der heutigen 
religionspolitischen Lage – und damit auch für die Frühneuzeitforschung: Das Kon-
zept der »Konfession« erweist sich nach dem Gesagten als zutiefst ambivalent: Es steht 
sowohl für die säkulare Anerkennung des Gleichheitsanspruchs der Konfessionen 
im liberalen Verfassungsstaat als auch in der Variante des »Konfessionalismus«, für 
den religiösen Absolutheitsanspruch religiöser Gruppen, die sich dabei auf eine ver-
gangene Ursprungssituation ihres Glaubens berufen. Beide Ansprüche können kaum 
zusammen bestehen, sie können nur wechselseitig in der Schwebe gehalten werden. 
Dafür bietet die Religionsgeschichte der Bundesrepublik zahlreiche Beispiele. Sie 
reichen von den konfessionellen Proporzen innerhalb der politischen Parteien und 
staatlichen Institutionen bis hin zu den kontroversen Diskussionen auf Katholiken- 
und protestantischen Kirchentagen.32 

Zugleich hat der Konfessionsbegriff aber auch viel von seiner distinktiven Kraft 
verloren. Das zeigt sich schon am Wandel der religiösen Landschaft Deutschlands 
in den letzten Jahrzehnten, der von einem rapiden Mitgliederschwund beider großer 
Konfessionskirchen bestimmt wird. Ihr Anteil ist seit 1970 von 95 % auf unter 60 % 
der Bevölkerung gesunken, 35 % gehören überhaupt keiner Religionsgemeinschaft 
mehr an. Das heißt, die christlichen Kirchen leben heute inmitten einer sich schnell 
säkularisierenden Gesellschaft, auf deren Wohlwollen sie in wachsendem Maße an-
gewiesen sind. Das ist ein neues Phänomen, das es so bislang nicht gab.

Tatsächlich genießen die Kirchen allerdings vor allem in politisch-ethischen Grund-
satzfragen ein überproportional hohes Ansehen in der Bevölkerung – man denke nur 
zum Beispiel an die kirchlichen Stellungnahmen zur Sterbehilfe. Die Kirchen können 
daher häufig als Sprecher viel weiterer Bevölkerungsgruppen als derjenigen auftreten, 
die sie als Mitglieder repräsentieren. Die deutsche Gesellschaft ist gewissermaßen 
»christlicher«, als die konfessionellen Mitgliedszahlen es erscheinen lassen.

Wichtiger noch als die Gliederung der Bevölkerung nach Konfessionen ist aber 
etwas anderes: Die Großkirchen umfassen unter ihren Mitgliedern heute ein breites 
Meinungsspektrum, das sich nur wenig von dem der übrigen Bevölkerung unter-
scheidet.33 Als Beispiele können hier etwa die Einstellungen zur Todesstrafe oder zur 

32	 Bösch, Frank: Die Adenauer-CDU. Gründung, Aufstieg und Krise einer Erfolgspartei 1945–1969, 
Stuttgart 2001. – Bendikowski, Tillmann: Der deutsche Glaubenskrieg. Martin Luther, der Papst 
und die Folgen, Gütersloh 2016.

33	 Gutes Material bieten dazu die seit 1972 in zehnjährigem Abstand regelmäßig herausgegebenen 
Erhebungen der Evangelischen Kirche in Deutschland zur Kirchenmitgliedschaft.

Lucian Hölscher



335

Abtreibung dienen. Anders gesagt: Die Meinungsverschiedenheiten über ethische 
und politische, ja sogar über religiöse Grundsatzfragen sind innerhalb der Kirchen 
kaum geringer als in der Gesamtgesellschaft. Die Unterscheidung nach Konfessionen 
macht daher auch frömmigkeitsgeschichtlich kaum noch einen Sinn.

Damit muss sich zwangsläufig auch das Interesse der Geschichtswissenschaft an der 
Konfessionalität der frühen Neuzeit verschieben: Weniger die staatsbildende Kraft der 
Religionsgemeinschaften als vielmehr ihre identitätsbildende Kraft für den einzelnen 
zieht heute unsere Aufmerksamkeit auf sich. Ein Leben ohne Religion ist heute viel 
normaler geworden als es in der frühen Neuzeit, zumindest in den gesellschaftlich 
tragenden Schichten, war. Religion ist heute nur eine Form der Weltanschauung 
und Weltdeutung, allerdings eine, die in der frühen Neuzeit offenbar eine mächtige 
Anziehungs- und Gestaltungskraft entfaltet hat. Daneben gab es aber auch schon 
damals relativ religionsfreie Bevölkerungsteile, deren Existenz und Lebensform den 
Religionshistorikern noch weitgehend unbekannt sind.

Frömmigkeit und Konfessionalität in der frühen Neuzeit und heute



Was bleibt? 
Religiöse Transformationen im Spiegel 
der Kirchenausstattungen und der Nutzung 
kultureller Objekte und Rituale



337

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer 
Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 
Julia Kahleyß

Als Traugott Wilhelm Hildebrand um 1841 seine Geschichte der Marienkirche in 
Zwickau veröffentlichte, konnte er noch davon berichten, dass in der sogenannten 
»Götzenkammer« Teile von liturgischem Gerät und der Ausstattung der Altäre aus der 
Zeit vor der Reformation lagerten: Er zählte dazu beispielsweise »alte Leichentücher, 
Fahnen, Marienbilder, Statuen, zum Beispiel die Statue eines Mönchs, dessen Kopf 
nicken und schütteln kann«.1 Die wertvollsten kirchlichen Kunstgegenstände waren 
jedoch schon Anfang der 1530er Jahre verkauft worden. Ein einzelner Verkauf von 
zwei silbernen Marienstatuen, einer Figur der heiligen Anna und einem silbernen 
Weihrauchfass brachte 1534 eine beträchtliche Summe in Höhe von 424 Gulden 
und vier Groschen ein.2 Die Verkäufe ließen sich jedoch nicht ohne Widerspruch 
des Pfarrers bewerkstelligen, wie eine Notiz in den Ratsprotokollen von 1539 be-
legt.3 Einige Kunstwerke fielen auch in Zwickau dem »Bildersturm« der 1520er 
Jahre zum Opfer.4 Etliche blieben dank der »bewahrenden Kraft des Lutherthums« 

1	 Hildebrand, Traugott Wilhelm: Die Hauptkirche St. Mariä zu Zwickau, Zwickau o. J., etwa 1841, 
S. 28. Die Zwickauer »Götzenkammer« zählte damit zu den wenigen bekannten Beispielen von 
Aufbewahrungsorten spätmittelalterlicher liturgischer Gegenstände »nach dem Bildersturm«, die 
bis in die Neuzeit erhalten blieben. Die »Götzenkammer« sollte 1850 zu einem ersten Zwickauer 
Museum umgewandelt werden und die dort lagernden Kunstwerke als Grundstock für die Samm-
lung verwendet werden. Vgl. dazu Michalski, Sergiusz: Das Phänomen Bildersturm. Versuch einer 
Übersicht, in: Scribner, Bob (Hg.): Bilder und Bildersturm im Spätmittelalter und in der frühen 
Neuzeit (Wolfenbütteler Forschungen 46), Wiesbaden 1990, S. 69–124, hier S. 110. – Fabian, Ernst: 
Der erste Versuch, in Zwickau ein Museum zu errichten, in: Mitteilungen des Altertumsvereins 
für Zwickau und Umgegend, Bd. 11, 1914, S. 1–13. Zum Begriff »Götzenkammer«, vor allem mit 
Nachweisen aus dem 19. Jahrhundert, aber auch schon vom Ende des 16. Jahrhunderts, vgl. Grimm, 
Jacob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch, Leipzig 1854–1961, Bd. 8, Sp. 1461, Online-Version 
vom 08.10.2016.

2	 Stadtarchiv Zwickau (Im Folgenden: StadtAZw) III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 
1441–1489, Nr. 2 (1476–1483), fol. 6r.

3	 Vgl. den Beschluss, die Kleinodien sollten verkauft werden, »es willige der Pfarrer drein oder nicht«. 
Zitiert nach: Clemen, Otto: Die Reliquien der Zwickauer Kirchen, in: Alt-Zwickau, März 1927, 
S. 14–17, hier S. 16.

4	 Vgl. Michalski, Bildersturm (wie Anm. 1), S. 86, 98. Ein gemeinsames Moment der »Bilderstür-
me« war die Umwidmung vom Kultgegenstand zum Kunstgegenstand, der sich auch in Zwickau 
nachweisen lässt. Vgl. dazu Belting, Hans: Macht und Ohnmacht der Bilder, in: Blickle, Peter; 
Holenstein, André; Schmidt, Heinrich Richard; Sladeczek, Franz-Josef (Hg.): Macht und 
Ohnmacht der Bilder. Reformatorischer Bildersturm im Kontext der europäischen Geschichte 
(Historische Zeitschrift Beihefte 33), München 2002, S. 11–32, hier S. 26.

5	 Vgl. dazu die Ergebnisse einer Tagung 1995 in Dresden: Fritz, Johann Michael (Hg.): Die bewah-
rende Kraft des Luthertums. Mittelalterliche Kunstwerke in evangelischen Kirchen, Regensburg 
1997. Dazu Jadatz, Heiko: dann drei altaria on bild genus sein. Die Veränderung spätmittelalter-
licher Kirchenausstattungen durch die Wittenberger Reformation, in: Siewert, Ulrike (Hg.): Die 

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen



338

erhalten5, was der von Otto Langer dargestellte vergebliche »Kampf des Pfarrers 
Petrejus« gegen die in der Marienkirche erhaltenen katholischen Kunstwerke zeigt, 
insbesondere gegen die Mariendarstellungen auf dem Hochaltar, der 1479 von dem 
Nürnberger Künstler Michael Wolgemut geschaffen wurde.6 Der Wolgemut-Altar 
ist auch heute noch eine der Hauptattraktionen im Dom St. Marien.7 1570 wurde 
sein Gesprenge entfernt und durch eines im Stil der Renaissance ersetzt.8 Weiterhin 
werden unter anderem das Vesperbild von Peter Breuer, das Heilige Grab auf der 
Sängerempore und das Triumphkreuz aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts 
als Reste der spätmittelalterlichen Ausstattung der Marienkirche in der Literatur 
genannt.9 Die noch vorhandenen Kunstwerke bieten einen Einblick in den spät-
mittelalterlichen Reichtum der Kirchen im Erzgebirge, die zwischen 1450 und 1540 
in großer Zahl ausgebaut wurden und deren Ausstattung erweitert wurde.10 So 
weisen beispielsweise die Inventare der Zwickauer Kirchen eine reiche Auswahl an 
liturgischen Gegenständen, Gewändern und Büchern aus, so dass sich ein Vergleich 
der Inventare der drei Zwickauer Kirchen St. Marien, St. Katharinen, St. Nikolai 
und der Kapelle St. Marien in der Töpfergasse auch im Hinblick auf die kirchen-
rechtliche und von der Gemeinde wahrgenommene Bedeutung und Rangfolge der 
Zwickauer Kirchen lohnt. 

Die Inventare sind Bestandteile der im Zwickauer Stadtarchiv verwahrten Kirchen-
rechnungen und entstanden alle ungefähr im selben Zeitraum Anfang des 16. Jahr-
hunderts (St. Nikolai 1507; St. Katharinen 1508; St. Marien in der Töpfergasse 1509; 

Stadtpfarrkirchen Sachsens im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit (Bausteine aus dem Institut 
für Sächsische Geschichte und Volkskunde 27), Dresden 2013, S. 165–178. – Wenzel, Kai: Spuren 
der Veränderung. Die Interieurs der Oberlausitzer Stadtkirchen im Zeitalter der Reformation, in: 
Siewert, Ulrike (Hg.): Die Stadtpfarrkirchen Sachsens im Mittelalter und in der Frühen Neu-
zeit (Bausteine aus dem Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde 27), Dresden 2013, 
S. 179–208.

6	 Der Altar wurde auch nach Einführung der Reformation an den vier hohen Feiertagen ganz ge-
öffnet. Petrejus störte sich an den Mariendarstellungen und forderte einen neuen Altar, was vom 
Zwickauer Rat 1563 wegen Geldmangel verweigert wurde. Vgl. Langer, Otto: Der Kampf des 
Pfarrers Joh. Petrejus gegen den Wohlgemuthschen Altar in der Marienkirche, in: Mitteilungen 
des Altertumsvereins für Zwickau und Umgegend, Bd. XI, 1914, S. 31–49, bes. S. 35f.

7	 Vgl. dazu die Beiträge in: Der Zwickauer Wolgemut-Altar. Beiträge zu Geschichte, Ikonographie, 
Autorschaft und Restaurierung (Arbeitshefte des Landesamtes für Denkmalpflege Sachsen  11), 
Zittau 2008.

8	 Kirsten, Michael: Der Dom St. Marien zu Zwickau, Regensburg 11998, S. 24.
9	 Ebd., S. 34–39.
10	 Jadatz, Heiko: Mitteldeutsche Kirchen und deren Ausstattung im Jahrhundert der Reformation. 

Befunde in den Akten der evangelischen Kirchenvisitationen, in: Beyer, Michael; Teubner, Martin; 
Wieckowski, Alexander (Hg.): Zur Kirche gehört mehr als ein Kruzifix. Studien zur mitteldeutschen 
Kirchen- und Frömmigkeitsgeschichte. Festgabe für Gerhard Graf zum 65. Geburtstag (Herbergen 
der Christenheit Sonderband 13), Leipzig 2008, S. 127–139, hier S. 127f. Bürger, Stephan: Was 
für ein Typ? Allgemeine bau- und funktionstypische Einschätzungen zum Stadtkirchenbau der 
sächsischen Spätgotik, in: Siewert, Ulrike (Hg.): Die Stadtpfarrkirchen Sachsens im Mittelalter und 
in der Frühen Neuzeit (Bausteine aus dem Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde 27), 
Dresden 2013, S. 123–164, hier S. 141.

Julia Kahleyß



339

St. Marien 1510).11 Die Kirchenrechnungen stellen das Ergebnis der Rechnungsle-
gung der Kirchenmeister im Zuge ihrer Verwaltung der »fabrica ecclesiae« dar, eines 
selbständigen Teiles des kirchlichen Vermögens neben der Pfarrpfründe und neben 
Sondervermögen aus Stiftungskapitalien.12 Die darin enthaltenen Inventare sind 
wohl im Zusammenhang mit Bemühungen des Zwickauer Rates zu sehen, sich einen 
Überblick über die Einkünfte bzw. das Vermögen der geistlichen Einrichtungen in 
Zwickau zu verschaffen und damit seinen Einfluss auf die Geistlichkeit auszuweiten. 
So wurde beispielsweise von 1507 bis 1533 ein Verzeichnis der Bilanzen der Zwickauer 
Kirchen, Kapellen, Spitäler, Bruderschaften, Gilden der Handwerker und später des 
Gemeinen Kastens in Kurzform geführt.13

Die Inventare sind unterschiedlich aufgebaut. Dasjenige der Hauptpfarrkirche 
St. Marien beginnt mit den liturgischen Gewändern, dann folgen die »Kleinodien«, 
dann die Bücher und dann Teppiche, Vorhänge, Leuchter und Kerzen. Das Inventar 
der Katharinenkirche beginnt mit einer silbernen Statue der heiligen Anna und den 
wertvollsten liturgischen Gegenständen, gefolgt von den Gewändern der Geistlichen 
und einigen weniger wertvollen liturgischen Gegenständen, den Büchern, den Vor-
hängen und Kissen und kleineren Gegenständen. Das Inventar der Nikolaikirche 
weicht etwas von den anderen ab, indem die Gegenstände nicht nach Materialarten 
getrennt aufgezählt, sondern den Altären zugeordnet werden. Das Inventar der 
Marienkapelle in der Töpfergasse ist relativ kurz und enthält unter anderem zwei 
Messgewänder, zwei liturgische Bücher, ein silbernes Kreuz, ein silbernes Pacifical 
und diverse Textilien, zum Beispiel neun Altartücher, dreizehn Tischtücher und vier 
Vorhänge.14 Ein Messkelch, ein Ornat und ein Altarstein wurden aus dem Fundus 
der Marienkirche geliehen.15 Die Marienkirche verlieh auch einen Altarstein und ein 
Messbuch an die Kapelle im Rathaus.16

Im Vergleich zu anderen, in dieser Zeit entstandenen Kircheninventaren zeigen 
die Zwickauer Inventare viele Parallelen im Aufbau. Das Inventar der Zeitzer Stifts-

11	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508–1510, Nr. 4, fol. 13v–15v; III 
Z4k Nr. 74, Rechnungen Katharinenkirche Bd. 4 (1508–1524), Nr. 1, fol. 6r–7v; III Z4k Nr. 71 
Rechnungen Nikolaikirche (1490–1517), Nr. 8; III Z4k, Nr. 73, Rechnungen Marienkapelle in 
der Töpfergasse (1507–1517), Nr. 3a. Vgl. dazu auch: Kahleyss, Julia: Die Kirchenrechnungen 
der Zwickauer Kirche St. Marien (1441–1534). Edition und Analyse ausgewählter Rechnungen 
(Bausteine aus dem Institut für Sächsische Geschichte und Volkskunde 34), Dresden 2016.

12	 Vgl. dazu Pfleger, Lucian: Die elsässische Pfarrei. Ihre Entstehung und Entwicklung. Ein Beitrag 
zur kirchlichen Rechts- und Kulturgeschichte (Forschungen zur Geschichte des Elsaß 3), Straß-
burg 1936, S. 280ff. – Feine, Hans Erich: Kirchliche Rechtsgeschichte. Die katholische Kirche, 
Köln 51972, S. 419f. – Reitemeier, Arnd: Pfarrkirchen in der Stadt des späten Mittelalters: Politik, 
Wirtschaft und Verwaltung (Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte Beihefte 177), 
Stuttgart 2005, S. 89f.

13	 StadtAZw Kaland 1 Nr. 2.
14	 Auf der Mensa lagen meist schlichte leinene Tischtücher oder Altartücher. Das oberste Tuch er-

hielt eine Zierborte, die vorne am Altar herabhing. Vgl. Reinle, Adolf: Die Ausstattung deutscher 
Kirchen im Mittelalter. Eine Einführung, Darmstadt 1988, S. 16f.

15	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508–1510, Nr. 3 (1509–1510), fol. 15v.
16	 Ebd., fol. 15r.

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen



340

kirche St. Peter und Paul (1498–1540) war in ähnliche Abschnitte eingeteilt, welche 
die liturgischen Gewänder und Kopfbedeckungen, die Tücher für den Schmuck der 
Kirche, Bücher, liturgische Geräte, Teppiche und Kissen aufzählten.17 Außerdem 
enthält das Inventar zwei Reliquienverzeichnisse mit fast vierzig Reliquien der Stifts-
kirche. Ein erweitertes Inventar von 1524 belegte die Anschaffung von zwei Statuen 
der beiden Kirchenpatrone St. Peter und St. Paul. Auch in Coburg bezeugt ein In-
ventar von 1528 die Existenz einer silbernen Statue des Stadtpatrons St. Mauritius 
bei der städtischen Pfarrkirche St. Moritz, welche zwei Jahre nach dem Beschluss 
des Stadtrates aus dem Jahr 1500 aus Würzburg geliefert wurde.18 Die Ordnung des 
Coburger Inventars wurde durch das vorhandene Mobiliar in der Sakristei bedingt. 
Es beginnt mit dem Inhalt eines Schrankes, der sowohl liturgische Gerätschaften, 
als auch Altartücher und Decken und eine »große Schachtel« mit Ablassbriefen ent-
hielt. Die folgende Aufteilung der liturgischen Gewänder erfolgte nach Materialart 
(Seide, Damast, Samt etc.). Am Ende werden verschiedene liturgische Geräte und 
Bücher aufgezählt. Ähnlich auch in Schweidnitz: Im 1490 entstandenen Inventar der 
dortigen Pfarrkirche werden zuerst die »Kleinodien« genannt, dann Altartücher und 
liturgische Gewänder, dann die Bücher und dann wiederum liturgische Gewänder.19 
Ein 1590 in derselben Kirche entstandenes Inventar nennt unter anderem Vorhänge 
und liturgische Gewänder, die »außerhalb der Schubkästlein« gelegen waren, gefolgt 
von »auf der Stangen hangenden« Gewändern, diversen Gewändern nach Materialart 
sortiert und den Inhalt eines »besonders verschlossenen Lädtleins«.20 Offenbar lässt 
sich zumindest in Teilen aus der Reihenfolge der Aufzählung des Inventars auf dessen 
Aufbewahrung und infolgedessen auf einen Teil der spätmittelalterlichen Kirchenaus-
stattung schließen, der oftmals nicht bekannt ist. Aufgrund der anfangs beschriebenen 
besonderen Gliederung des Kircheninventars kann vermutlich die Aussage getroffen 
werden, dass das liturgische Gerät der heute nicht mehr existenten Nikolaikirche 
bei den einzelnen Altären verwahrt wurde und im Gegensatz zur Marien- und zur 
Katharinenkirche kein gesonderter Raum dafür zur Verfügung stand, was auch zu 
ihrer Geschichte passt. Die Nikolaikirche, entstanden zwischen 1160 und 1220, war 
wohl immer eine relativ kleine Filialkirche zunächst der Gaupfarrkirche St. Marien, 
später der Katharinenkirche.21 Nachdem sie bis zum Beginn des 15. Jahrhunderts in 

17	 Ludwig, Matthias: Die Schätze einer Kirche. Reliquienverzeichnisse und Inventar der Zeitzer 
Stiftskirche St. Peter und Paul, in: Stewing, Frank-Joachim (Bearb.): Handschriften und frühe 
Drucke aus der Zeitzer Stiftsbibliothek, hg. von den Vereinigten Domstiftern zu Merseburg und 
Naumburg und des Kollegiatstifts Zeitz, Petersberg 2010, S. 132–134.

18	 Berbig, Georg: Inventar, Kleinodien etc. der Kirchen St. Moritz und St. Nikolaus zu Coburg im 
Jahre 1528, in: Zeitschrift für Thüringische Geschichte und Altertumskunde, Bd. XXVII, 1909, 
S. 501–506.

19	 Wernicke, E.: Die alten Schatzverzeichnisse der Pfarrkirche zu Schweidnitz, in: Anzeiger für 
Kunde deutscher Vorzeit, N. F. XXI, 1874, Nr. 6, Sp. 170–175; Nr. 7, Sp. 207–212.

20	 Wernicke: Schatzverzeichnisse (wie Anm. 19), Sp. 207ff.
21	 Kahleyss, Julia: Die Bürger von Zwickau und ihre Kirche. Kirchliche Institutionen und städtische 

Frömmigkeit im späten Mittelalter (Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 45), 
Leipzig 2013, S. 60.

Julia Kahleyß



341

ihrer Bedeutung immer weiter herabgesunken war, erlebte sie aber Ende des 15. Jahr-
hunderts durch die Stiftung zweier Seitenaltäre einen Aufschwung des kirchlichen 
Lebens, bis sie dann im 16. Jahrhundert endgültig in der Bedeutungslosigkeit ver-
schwand und 1682 schließlich abgebrochen wurde.22

Die Gegenstände in der um 1180 erbauten Hauptpfarrkirche Marienkirche be-
fanden sich hingegen in der Anfang des 16. Jahrhunderts neu errichteten Sakristei 
unter der Sängerempore.23 Ein Teil des liturgischen Gerätes wurde wohl gesondert 
verschlossen aufbewahrt, wie ein Eintrag über die elf Kelche der Marienkirche be-
nennt. Drei waren für den täglichen Gebrauch bestimmt, einer an die Marienkapelle 
in der Töpfergasse verliehen, und die restlichen sieben waren in einer mit Eisen be-
schlagenen Kiste verschlossen. Außerdem sind in dieser Rechnung die 1400 Gulden 
für den Hauptaltar des Michael Wolgemut verzeichnet sowie dreißig Gulden für drei 
Skulpturen neben dem Beinhaus und eine Skulptur neben dem Hochaltar, welche 
»das Buch hält«.24 Eventuell könnte damit eine heute auf einer Konsole am nörd-
lichen Triumphbogen aufgestellte Figur eines Diakons, vermutlich eine Darstellung 
des Heiligen Laurentius, gemeint sein.25

In der erwähnten Rechnung von 1476–83 finden sich auch 28 Gulden für ein 
kristallenes Kreuz, ein ungarischer Gulden zum Vergolden desselben und Silber, 
das Martin Römer in Nürnberg für die Herstellung des Kreuzes nutzen sollte.26 Es 
handelt sich vermutlich um das von Michael Kirsten in die Zeit um 1480 datierte 
und einem unbekannten Nürnberger Steinschneider zugeschriebene teilvergoldete 
Kreuzreliquiar aus Bleikristall.27 

Außerdem erhielt der Goldschmied Meister Gregor 1477 einhundert Gulden für 
seine Arbeit an einem großen silbernen Kreuz.28 In ähnlicher Weise wie die Kelche war 
eines der berühmtesten Kunstwerke der Marienkirche verwahrt. Noch heute existiert 
der Wandtresor in einer Seitenkapelle der Marienkirche, in dem ein goldenes mit 
Edelsteinen besetztes Kreuz mit der Kreuzreliquie verwahrt wurde. Der Zwickauer 
Bürger Martin Römer hatte es zu einem Preis von einhundert Mark Silber und einem 
Kux in der Münzerzeche mit einem Wert von eintausend Gulden gekauft und der 
Kirche gestiftet.29 1486 wurden die heute noch vorhandenen zwei Sicherheitsgitter 
vor dem Kreuz angebracht.30 (Abb. 1)

22	 Vgl. ebd., S. 61.
23	 Weissbach, Karl: Die Marienkirche in Zwickau. Ein Beitrag zur Kenntnis ihrer Baugeschichte 

und ihrer Beziehungen zum Erzgebirgischen Kirchenbau, Zwickau 1922, S. 20.
24	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441–1489, Nr. 2 (1476–1483), fol. 21v.
25	 Kirsten: Dom St. Marien (wie Anm. 8), S. 36f.
26	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441–1489, Nr. 2 (1476–1483), fol. 21v.
27	 Kirsten: Dom St. Marien (wie Anm. 8), S. 36.
28	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche Bd. 1: 1441–1489, Nr. 2 (1476–1483), fol. 22r.
29	 Hildebrand, Traugott Wilhelm: Die Hauptkirche St. Mariä zu Zwickau, Zwickau o.J., S. 51. – 

Herzog, Emil: Martin Römer, Ein biographischer Beitrag zur sächsischen Culturgeschichte, in: 
Mittheilungen des Königlich Sächsischen Vereins für Erforschung und Erhaltung vaterländischer 
Geschichts- und Kulturdenkmale, Bd. 14, 1865, S. 49–63, hier S. 57f. – Clemen, Otto: Reformations-
geschichtliches aus dem Zwickauer Ratsarchiv V.: Martin Römers goldenes Kreuz in der Marienkirche 

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen



342

Das 1507 durch Michael Heuffner 
geschaffene Heilige Grab (Abb.  2) in 
der Marienkirche findet ebenfalls Er-
wähnung in den Kirchenrechnungen.31 
Erwähnenswert ist, dass es keineswegs das 
erste Heilige Grab in der Marienkirche 
war, da sich auch schon vor seiner Entste-
hung Nennungen eines Heiligen Grabes 
in den Kirchenrechnungen nachweisen 
lassen.32 In den Rechnungen wird auch 
Zubehör erwähnt: Zu dem »Gehewsse 
oder grab am palm tag« gehörten vier 
Rohre, eine Totenbahre, »do man das 
leiden christi vff zw dem grab tregkt«, 
außerdem zwei »Judastafeln«, wobei es 
sich vermutlich um Ratschen für die 
Kartage, die das Glockengeläut ersetzten, 
handelte. Desweiteren gehörten dazu 
eine Skulptur, die an Karfreitag in das 
Grab zu legen war, und zwei Figuren 
eines »Fladenhergott«.33 Dies war die 
Bezeichnung für eine Christusfigur, die 

durch ein Himmelsloch im Gewölbe der Kirche nach oben gezogen wurde, um die 
Auffahrt Jesu in den Himmel darzustellen.34 Im Anschluss fielen von dort Oblaten 
für das Abendmahl herab. 

1  Wandtresor von 1479 in der Kreuzkapelle für 
die ehemalige Reliquie des Heiligen Kreuzes 
(Foto: Constantin Beyer, in: Kirsten, Michael: 
Der Dom St. Marien zu Zwickau, 1. Aufl., Regens-
burg 1998, S. 46)

zu Zwickau, in: Archiv für Reformationsgeschichte, Bd. 26, 1929, S. 188–203. – Schumann, Peter: 
Annalen der Stadt Zwickau (Ratsschulbibliothek Zwickau), Ms. 550, fol. 428v–431v. – Kahleyss, 
Julia: Der wirtschaftliche Aufstieg des Martin Römer. Soziale Mobilität im westerzgebirgischen 
Bergbau des 15. Jahrhunderts, in: Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bd. 100, 
2013, Heft 2, S. 154–177, hier S. 175.

30	 StadtAZw III Z4k Nr.  70, Rechnungen Marienkirche, Bd.  1: 1441–1489, Nr.  3 (1483–1486), 
fol. 14r.

31	 Kirsten: St. Marien (wie Anm. 8), S. 34f. Über den Stifter des Heiligen Grabes, der nur anhand 
der im Holz eingeritzten Initialen M R erkennbar ist, vgl. Vogel, Curt: Wer waren Stifter und 
Künstler des heiligen Grabes in der Marienkirche, in: Alt-Zwickau, Bd. 1, 1921, S. 3–4.

32	 StadtAZw III Z4k Nr.  70, Rechnungen Marienkirche, Bd.  1: 1441–1489, Nr.  1 (1441–1447), 
fol. 13v. Nr. 5 (1487–1489), fol. 13v. 

33	 StadtAZw II Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508–1510, Nr. 4, fol. 15r. Die Nutzung 
des »Heiligen Grabes« lässt sich auch sehr anschaulich aus den in Zwickau erhaltenen Passions-
spielen ableiten, vgl. Hahn, Karl: Schauspielaufführungen in Zwickau bis 1625, in: Neues Archiv 
für Sächsische Geschichte, Bd. 46, 1925, S. 97. – Linke, Hansjürgen; Mehler, Ulrich (Bearb.): 
Die österlichen Spiele aus der Ratsschulbibliothek Zwickau. Kritischer Text und Faksimilia der 
Handschriften, Tübingen 1990.

34	 Vgl. dazu Tripps, Johannes: Das handelnde Bildwerk in der Gotik. Forschungen zu den Bedeu-
tungsschichten und der Funktion des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Hoch- und 
Spätgotik, Berlin 1998.

Julia Kahleyß



343

2  Heiliges Grab, um 1507 (Foto: Constantin Beyer, in: Kirsten, Michael: Der Dom St. Marien zu 
Zwickau, 1. Aufl., Regensburg 1998, S. 33)

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen



344

Ähnlich wie die Coburger Moritzkirche besaß auch die Zwickauer Marienkirche 
ein »Ledlein« mit Ablassbriefen.35 Zur Verwendung der Ablassbriefe während der 
alljährlichen Fronleichnamsprozession gibt es eine sehr anschauliche Beschreibung 
eines Augenzeugen, die sich im Stadtarchiv Zwickau befindet. Am Ende der Prozes-
sion kamen alle Teilnehmer in die Marienkirche, wo alle Altäre mit Ablassbriefen 
behangen waren.36 

Die weiter oben beim Vergleich mit den anderen Kircheninventaren erwähnten zu-
meist silbernen Statuen von Heiligen und besonders der Kirchenpatrone kamen in 
vielen Kirchen Ende des 15. Jahrhunderts zum Kircheninventar hinzu37 und lassen 
sich auch in Zwickau nachweisen. Die Katharinenkirche besaß eine silberne Statue 
der Heiligen Katharina, die Marienkirche jeweils eine der Mutter Gottes, der Heiligen 
Anna und des Heiligen Mauritius. Die Statue des Heiligen Mauritius wurde 1487/88 
angeschafft.38 Der Goldschmied Meister Conradt erhielt 84 Gulden für seine Arbeit, 
zusätzlich wurden acht ungarische Gulden ausgegeben, um die Statue zu vergolden. 
Die Herkunft des silbernen Annenbildes geht aus den Kirchenrechnungen eben-
falls hervor: In der Kirchenrechnung von 1508 werden 109 Gulden als »Machlohn« 
für das St. Annenbild an Meister Kilian Rolant in Nürnberg ausbezahlt.39 Vor den 
Statuen der Maria und einem heiligen Kreuz in der Marienkirche, vermutlich das-
jenige, das im Inventar mit einem Gewicht von 140 Mark angegeben wurde, saßen 
im Spätmittelalter zwei Frauen, die Spenden einnahmen und Kerzen verkauften.40 
Auch in der Katharinenkirche lässt sich um 1510 eine mit dieser Aufgabe betraute 
Frau nachweisen.41 

Das Inventar wurde zum Teil durch die »fabrica ecclesiae« der Kirchen gekauft, 
zum Teil stammte es aber auch aus Stiftungen bzw. wurde der Kirchenfabrik ge-
schenkt. 1495 findet sich beispielsweise ein Eintrag in der Rechnung der Marienkirche, 
dass 21 Groschen für Wein ausgegeben wurden, als der Abt des Klosters Grünhain 
neun Altartücher und ein Ornat weihte, welche vom Stadtschreiber geschenkt 
worden waren.42 In derselben Rechnung erfährt man, dass neben der Marienstatue 
zwei Engel standen, denn dem Maler Philipp wurden zwei Groschen für deren Er-
neuerung ausbezahlt. Ähnlich wie das von Martin Römer gestiftete Kreuz in der 
Marienkirche mussten wohl auch die anderen Statuen gegen Diebstahl geschützt 

35	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508–1510, Nr. 4, fol. 14v. 
36	 StadtAZw Kaland 9 Nr. 5 b. – Weller, Johann Gottfried: Altes aus allen Teilen der Geschichte, 

Chemnitz 1762, Bd. 1, S. 356.
37	 Vgl. beispielsweise auch die Skulpturen in Wesel, die seit den 1480er Jahren angeschafft wurden. 

Die wichtigste und älteste unter ihnen war die Figur des Kirchenpatrons St. Willibrord, vgl. Rei-
temeier: Pfarrkirchen (wie Anm. 12), S. 227.

38	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441–1489, Nr. 5 (1487–1489), fol. 9v.
39	 Ebd., Bd. 4: 1504–1508, fol. 55v.
40	 Ebd., Bd. 1: 1441–1489, Nr. 3 (1483–1486), fol. 14r; Bd. 5: 1508-1510, Nr. 3 (1509–1510), fol. 13v.
41	 Schumann, Annalen, Ms. 59 566 (wie Anm. 29), 1501–1510, fol. 62v.
42	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche Bd. 2: 1490–1500, Nr. 4 (1494–1495), fol. 17v.

Julia Kahleyß



345

werden. So zumindest könnte der folgende Eintrag aus den Kirchenrechnungen 
der Katharinenkirche 1497/98 interpretiert werden: Es wurden 15 Groschen und 
6 Pfennige an Heinrich Schlosser ausbezahlt, »von eissn vnd plech zw machen fur 
Sant katherine pild«.43

Die Marienkapelle in der Töpfergasse wurde erst 1509 erbaut, so dass ihr geringes 
Inventar als »Grundausstattung« einer Kapelle verstanden werden kann. Sie besaß 
beispielsweise nur ein silbernes Pacifical. Pacificalien wurden zum Spenden des Frie-
denskusses verwendet und auch als Friedenskusstafeln bezeichnet.44 Diese wurden in 
Deutschland seit dem 14. Jahrhundert verwendet. Sie wurden meist aus Silber her-
gestellt, teilweise auch aus Gold und mit Edelsteinen und Perlen verziert. Die Form 
war variabel: Es gab viereckige Tafeln, einteilige Retabeln mit Sockel, runde Formen 
und Kreuze, die mit einem »Paxbild« ausgestattet wurden oder Reliquien enthielten. 
Auch in den anderen geistlichen Einrichtungen in Zwickau gab es Pacificalien, aber 
entsprechend ihrer Größe und ihrer Rangfolge viel mehr. In der kleinen Nikolaikirche 
waren zwei silberne, vergoldete Pacificalien vorhanden, eines mit einer Mariendar-
stellung als Paxbild und eines mit einer Darstellung des Kirchenpatrons, des Heiligen 
Sebastian, sowie ein weiteres silbernes Pacifical. Die kleinere Pfarrkirche St. Katharinen 
besaß vier Pacificalien, davon war eines als Kreuz gestaltet und eines enthielt Partikel 
des Heiligen Kreuzes. Die Hauptpfarrkirche St. Marien konnte schließlich sieben 
Pacificalien aufweisen, zwei große und fünf kleinere. Diese Unterschiede verdeut-
lichen die These, dass die Kirchgemeinden dem »sichtbaren Wert der Ausstattung 
der Kirche« sehr viel Bedeutung zumaßen und sich demzufolge die Größe bzw. die 
Bedeutung einer Kirche auch an ihrer Ausstattung ablesen lässt.45 

In ähnlicher Weise lässt sich der Fundus an Büchern an den Kirchen für einen Ver-
gleich heranziehen. Grundsätzlich schrieb das Kirchenrecht seit dem 9. Jahrhundert 
vor, dass in jeder Kirche ein Lektionar, ein Antiphonar, ein Kalender, ein Bußbuch, ein 
Psalter und eine Sammlung der Homilien vorhanden sein sollten. Die Bücher wurden 
im Allgemeinen in den Pulten der Kleriker, in der Sakristei oder in einer Kirchen-
bibliothek aufbewahrt.46 Ähnlich muss man sich die Aufstellung in den Zwickauer 
Kirchen vorstellen. Die Marienkirche besaß 199 Bücher, die vermutlich in der in der 
Nordvorhalle befindlichen »Liberei«, vermutlich sogar die spätere »Götzenkammer«, 
aufbewahrt wurden und getrennt davon fünfzehn Bücher für den täglichen Gebrauch 
in der Kirche.47 In der »Liberei« befanden sich große Bücherregale mit entsprechenden 

43	 StadtAZw III Z4k Nr. 74, Rechnungen Katharinenkirche, Bd. 3 (1488–1501), Nr. 9 (1497–1498), 
fol. 6r.

44	 Braun, Joseph: Das christliche Altargerät in seinem Sein und in seiner Entwicklung, München 
1932, S. 557f., 561–571.

45	 Reitemeier: Pfarrkirchen (wie Anm. 12), S. 220.
46	 Ebd., S. 273–279.
47	 Schipke, Renate: Die mittelalterlichen Handschriften der Ratsschulbibliothek Zwickau. Bestands-

verzeichnis aus dem Zentralinventar mittelalterlicher Handschriften (ZIH) (Deutsche Staatsbiblio-

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen



346

Leitern.48 Obwohl die Bücher angekettet wurden, kamen dennoch Diebstähle vor, was 
ein Eintrag aus der Kirchenrechnung von 1493/94 belegt: »XX g dem pfarrer vor ein 
petbuch an des puchs stadt das uns ist gestollen worden am mitwoch noch Egidy«49, 
1496 wurde erneut ein »groß petpuch yn dye kirchen« durch den Pfarrer erworben 
und durch die Kirchenfabrik bezahlt.50 Außerdem wurde wohl bereits um 1500 ein 
Kirchenbuch angeschafft, wie ein Eintrag aus der entsprechenden Kirchenrechnung 
vermuten lässt, worin eine Ausgabe in Höhe von zehn Groschen für »ein pergament 
register ein gepunden, do man die vorstorben« Gemeindemitglieder einschreiben 
konnte, vermerkt wurde.51 

In der Katharinenkirche waren 47 Bücher in der »Liberei«, vier Messbücher in 
der Sakristei, elf Bücher für den täglichen Gebrauch in der Kirche und zwei Bücher, 
die aus einer Stiftung des Zwickauer Klerikers Balthasar Teufel stammten. In der 
Nikolaikirche waren sieben Bücher vorhanden, die jeweils einem der drei Altäre 
zugeteilt wurden. 

Viele der dort nur summarisch genannten Bücher sind vermutlich entweder direkt 
in die Zwickauer Ratsschule oder über den zu Beginn erwähnten Umweg über die 
»Götzenkammer« in den heutigen Fundus der Ratsschulbibliothek gekommen.52 Die 
Untersuchungen von Holger Nickel über die Inkunabeln und von Renate Schipke 
über die mittelalterlichen Handschriften in der Ratsschulbibliothek Zwickau erlauben 
genauere Aussagen über diese Bücher. 1181 Drucke gehören dem 15. Jahrhundert an.53 
Darunter befindet sich neben Lehrbüchern für die Schule auch ein großer Anteil an 
liturgischen Werken, juristischer- und Frömmigkeitsliteratur. Ähnlich wie in anderen 
Städten hatten die Stiftungen des Klerus einen wichtigen Anteil am Entstehen der 
Pfarrbibliotheken.54 Dazu gehören die Stiftungen einer dreibändigen Bibel 1406 
durch den Zwickauer Priester Nicolaus Dithmar55 und diejenige des Pfarrers Gregor 
Schurtzauff, der der Kirchenfabrik so viele Bücher überlassen hatte, dass für deren 
Transport drei Groschen Fuhrlohn aufgewandt werden mussten.56 

thek Handschrifteninventare 13), Berlin 1990, S. VI. Anders bei Nickel, Holger: Die Inkunabeln 
der Ratsschulbibliothek Zwickau. Entstehung, Geschichte und Bestand der Sammlung, phil. Diss. 
Masch, Humboldt-Universität Berlin 1976, S.  IX. – Weissbach: Marienkirche (wie Anm. 23), 
S. 17f.

48	 StadtAZw III Z4k Nr.  70, Rechnungen Marienkirche, Bd.  4: 1504–1508, Nr.  1 (1504–1506), 
fol. 44r.

49	 Ebd., Bd. 2: 1490–1500, Nr. 3a (1493–1494), fol. 16r. 
50	 Ebd., Bd. 2: 1490–1500, Nr. 5 (1495–1496), fol. 17v.
51	 Ebd., Bd. 2: 1490–1500, Nr. 8 (1499–1500), fol. 10r.
52	 Nickel, Inkunabeln (wie Anm. 47), S. VII.
53	 Ebd., S. XLVIII.
54	 Moeller, Bernd: Die Anfänge kommunaler Bibliotheken in Deutschland, in: ders.; Patze, Hans; 

Stackmann, Karl (Hg.): Studien zum städtischen Bildungswesen des späten Mittelalters und der 
frühen Neuzeit. Bericht über Kolloquien der Kommission zur Erforschung der Kultur des Spät-
mittelalters 1978 bis 1981, Göttingen 1983 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in 
Göttingen, Phil.-Hist. Klasse, 3. Folge), S. 138.

55	 Schipke: Mittelalterliche Handschriften (wie Anm. 47), S. VI.
56	 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441–1489, Nr. 5 (1487–1489), fol. 14r. 

Julia Kahleyß



347

Die Rechnungen der Zwickauer Kirchen ermöglichen einen lebensnahen und detail-
getreuen Einblick in das spätmittelalterliche Innere der vier erwähnten Zwickauer 
Kirchen. Bildfrömmigkeit, eine tiefe Gelehrsamkeit, aber auch der Stolz der Kirchen-
gemeinden auf ihr Gotteshaus spricht aus den Rechnungen und aus den enthaltenen 
Inventaren. Die Aufzählungen von liturgischen und weiteren Gegenständen bieten 
damit Einsichten in das kirchliche Leben kurz vor Einführung der Reformation in 
Zwickau.

Die spätmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen



348

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter  
Marienkirche im 16. Jahrhundert
Eine Spurensuche in den Kirchenrechnungen

Gotthard Kemmether

Bei Kennern der gotischen Kunst ist Frankfurt (Oder) neben der gotischen Hallen-
kirche von St. Marien (Abb. 1) mit ihren drei Glasfenstern aus dem 14. Jahrhundert 
vor allem wegen der hervorragenden Prinzipalstücke, also des Hochaltars (15. Jahr-
hundert), des Taufbeckens und des siebenflammigen Leuchters (beide 14. Jahrhundert), 
berühmt. Bedingt durch die Kriegszerstörung der Marienkirche, befinden sich diese 
Objekte heute in der evangelischen St. Gertraudkirche, und der gewaltige Raum der 
ehemaligen Stadtpfarrkirche St. Marien scheint leer zu sein. Die meisten Ausstat-
tungsstücke sind aber nicht erst 1945 verlorengegangen, sondern bereits in früheren 
Jahrhunderten – nicht im Zuge eines systematischen Bildersturms, sondern infolge 
der dauerhaften Nutzung der Kirche mit wechselnden theologischen, liturgischen 
und gesellschaftlichen Ansprüchen. 

Da die ältesten Innenansichten von St. Marien aus dem 19. Jahrhundert einen 
bereits weitgehend geleerten Raum zeigen, ist man auf Schriftquellen angewie-
sen, will man eine Vorstellung von der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen 
Ausstattung bekommen. Unter Ausstattung werden hier sowohl ortsgebundenes 
Mobiliar wie auch bewegliche Objekte verstanden, die in der Regel in der Sakristei 
aufbewahrt wurden.

Überlieferung der Kirchenrechnungen
In diesem Beitrag soll anhand der leider nur fragmentarisch überlieferten Kirchen-
rechnungen versucht werden, die Veränderungen der Ausstattung der Marien- und 
Nikolaikirche in Frankfurt (Oder) im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert zu skiz-
zieren. Die Überlieferungslage ist etwas komplex, da sich ein Teil der Archivalien im 
Frankfurter Kirchenarchiv, der andere im Stadtarchiv befindet. 

Im Archiv der evangelischen Kirchengemeinde Frankfurt (Oder) ist das älteste 
Rechnungsbuch mit den Einnahmen von 1507 bis 1574 erhalten1 – der ehemals 
im Stadtarchiv aufbewahrte Band mit den Ausgaben des gleichen Zeitraums ist 
seit 1945 verschollen. Im Kirchenarchiv liegen weiterhin noch fünfzehn einzelne 
Jahresrechnungen aus der Zeit zwischen 1580 und 1600.2 (Abb. 2) Im Stadtarchiv 
Frankfurt (Oder) setzt die Überlieferung der großen Rechnungsbücher in je einem 

1	 Kirchenarchiv Frankfurt/O. (im Folgenden: KA FF), Liege-Nr. 302, Einnahmen-Buch 1507–1574.
2	 KA FF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 305–319, ohne 317.

Gotthard Kemmether



349

2 
Titelblatt der Ausgaben von 1580 
(Kirchenarchiv Frankfurt [Oder], 
Liege-Nr. 319)

1  Frankfurt (Oder), St.  Marien, gespiegelter Holzschnitt (Angelus, Andreas: Annales Marchiae 
Brandenburgicae. Das ist Ordentliche Verzeichniß vnd beschreibung der fürnemsten vnd gedenck
wirdigsten Märckischen Jahrgeschichten vnd Historien, Frankfurt [Oder] 1598, S. 105)

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



350

Band jeweils für Einnahmen und Ausgaben von 1598 bis 1625 ein3, gefolgt von 
weiteren Bänden unterschiedlichen Umfangs.4 Parallel dazu sind im Kirchenarchiv 
einzelne Jahresrechnungen vorhanden, bis Anfang der 1660er Jahre allerdings nur 
sporadisch.5 Insofern ist man bei systematischen Forschungen auf beide Überliefe-
rungsstränge angewiesen.6 

Während im ältesten Rechnungsbuch die Jahreseinnahmen noch fortlaufend ein-
getragen sein könnten, allerdings teilweise schon nach Sachgruppen getrennt, handelt 
es sich bei den späteren Jahresrechnungen um systematisch gegliederte Reinschriften. 
Für den hier interessierenden Zeitraum ist lediglich aus dem Jahr 1598 zusätzlich das 
fortlaufend geschriebene Konzept erhalten. Die Rechnungen beginnen in der Regel 
um den Sonntag Judica des Vorjahres und reichen bis Judica des aktuellen Jahres, zum 
Teil wird aber auch an Judica des Rechnungsjahres begonnen und bis ins Folgejahr 
fortgeführt. Das ist insofern relevant, als in den Rechnungen selbst fast nie Jahres-
zahlen, sondern meist nur Tagesdaten angegeben werden.

In ihrer Gesamtheit wurden die Kirchenrechnungen bisher wahrscheinlich nur 
durch den Frankfurter Kirchenhistoriker Christan Wilhelm Spieker im 19.  Jahr-
hundert ausgewertet. Max Breiter, ehrenamtlicher Bibliothekar der Marienkirche in 
den Vorkriegszeit, hinterließ ein maschinenschriftliches Exzerpt kulturgeschichtlich 
relevanter Informationen aus sämtlichen im Kirchenarchiv vorhandenen Jahresrech-
nungen von 1580 bis 1790.7 Leider war ihm weder das älteste Einnahmen-Buch zu-
gänglich, das sich damals noch in Händen des emeritierten Pfarrers Friedrich Heinrich 
Andrießen befand, noch zog er das oben erwähnte, heute verlorene Ausgaben-Buch 
im Stadtarchiv heran, dessen Existenz ihm offenbar nicht bekannt war; die späteren 
Rechnungsbücher im Stadtarchiv berücksichtigte er ebenfalls nicht.

Quellenlage zur vorreformatorischen Ausstattung der Frankfurter Marienkirche
Die Ausstattung der Marienkirche in ihrer Gesamtheit ist bislang noch nicht er-
schöpfend und systematisch bearbeitet worden. Den Zustand Ende des 18. bzw. 
Anfang des 19.  Jahrhunderts beschreibt Ch. W. Spieker weitgehend aus eigener 

3	 Stadtarchiv Frankfurt/O. (im Folgenden: STA FF), BA I, XVIII,4 2°:2, Kirchenrechnungen 
1598–1625. Einnahmen-Buch; BA I, XVIII,4 2°:3, Kirchenrechnungen 1598–1625. Ausgaben-Buch.

4	 Davon wird hier nur folgender Band zitiert: STA FF (wie Anm. 3), BA I, XVIII,4 2°:6, Kirchen-
rechnungen 1649–1662. Einnahme und Ausgabe.

5	 KA FF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 325–329, ohne 326.
6	 Die intensivere Beschäftigung mit den Kirchenrechnungen wurde u. a. angeregt durch die Forschun-

gen von Christiane Schuchard zu den Berliner Kirchenrechnungen, vgl. Schuchard, Christiane: 
Die ältesten Rechnungsbücher der Berliner Pfarrkirchen St. Nikolai und St. Marien, in: Berlin in 
Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin 2013, S. 7–60. – Dies.: Das »Dom-
stift« oder »Neue Stift« zu Cölln an der Spree im Lichte seiner Rechnungsbücher-Überlieferung aus 
dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts, in: Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des 
Landesarchivs Berlin 2015, S. 7–57. 

7	 Spieker, Christian Wilhelm: Beschreibung und Geschichte der Marien- oder Oberkirche zu 
Frankfurt an der Oder, Frankfurt/O. 1835. – Breiter, Max: Die alten Kirchenrechnungen von 
St. Marien in Frankfurt an der Oder, Typoskript 1935 (Kirchenbibliothek der ev. Kirchengemeinde 
Frankfurt [Oder] [im Folgenden: KB FF], Sign. M 68).

Gotthard Kemmether



351

Anschauung.8 Unabhängig von den Kirchenrechnungen gibt es einige wesent-
liche Quellen, die dafür herangezogen werden können, für diese Betrachtung aber 
nicht berücksichtigt wurden, da es hier ausschließlich um die Veränderungen nach 
der Reformation gehen soll: Der Humanist Gregor Schmerlin, genannt Axungia 
(1485/86–1512), berichtet in seiner Beschreibung der Marienkirche von insgesamt 
36 Altären9, deren Patrozinien sich zum Teil noch aus älteren Urkunden und dem 
Visitationsregister von 154010 erschließen lassen; wertvolle bewegliche Objekte werden 
aufgelistet im Stadtbuch von 1516.11 Der Bestand an liturgischen Schatzkammer-
stücken wurde dezimiert durch den nicht ganz freiwilligen Verkauf von einigen der 
kostbarsten Geräte an Kurfürst Joachim II. für seine neu errichtete Stiftskirche in 
Cölln an der Spree im Jahr 1536.12 

Entfernung mittelalterlicher Ausstattung
Die Entfernung nicht mehr benötigter Ausstattung konnte auf unterschiedliche 
Weise geschehen: als Beseitigung und Zerstörung, auf dem Wege des Verkaufs, der 
Verwertung der Materialien, aber auch durch Umarbeitung. 

Die ersatzlose Vernichtung lässt sich anhand der Rechnungen schwer konkret 
nachweisen, da hier beispielsweise zwar von Arbeiten eines Maurers und Abfahren von 
Schutt die Rede ist – ob es sich dabei um den Abbruch von Seitenaltären gehandelt 
hat, wird nicht gesagt. Zufällig ist eine andere Quelle erhalten geblieben, die einen 
solchen Fall erwähnt. Der Student Johannes Wolf wandte sich in einem Erbstreit mit 
seiner Tante Margarethe Wiedemann, Witwe des Universitätsprofessors und Doktors 
der Medizin Jacobus Jociscus (Jokisch), unter anderem an den Stadtpfarrer um Hilfe. 
Der auf den 11. April 1598 datierte Brief erwähnt neben dem Haus des Großvaters 
Adam Wiedemann am Marktplatz auch dessen Kirchenstuhl. Adam Wiedemann 
habe seinerzeit einen Platz in der Marienkirche gekauft, an dem ein Altar gestanden, 
der abgebrochen wurde, und auf eigene Kosten seinen Stuhl erbaut.13

8	 Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 26–40. – Zu der Anfang des 20. Jahrhunderts noch vor-
handenen Ausstattung siehe Jung, Wilhelm (Hg.): Die Kunstdenkmäler der Stadt Frankfurt a.d.O. 
(Die Kunstdenkmäler der Provinz Brandenburg VI.2), Berlin 1912, S. 64–74.

9	 Axungia, Publius Vigilantius: Descriptio urbis Franckphordiane ad Oderam, in: Bauch, Gustav 
(Hg.): Aus dem ersten Jahrzehnt der Universität und die ältesten Dekanatsbücher der Juristen und 
der Mediziner. Festschrift zur vierhundertjährigen Jubelfeier der Alma Mater Viadrina, 26. April 
1906 (Acten und Urkunden der Universität Frankfurt/O., Heft 6), Breslau 1906, S. 1–32, hier S. 3f. 
Das Gedicht wird in seinem wesentlichen Teil in Übersetzung abgedruckt in: Deiters, Maria; 
Kemmether, Gotthard (Hg.): Bürger, Pfarrer, Professoren. St. Marien in Frankfurt (Oder) und 
die Reformation in Brandenburg. Ausstellungskatalog, Frankfurt/O. 2017, S. 43–49.

10	 Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz, Berlin, I. HA, Rep. 47, F1.
11	 Das Sakristei-Inventar von 1516 ist ediert in Riedel, Adolph Friedrich (Hg.): Codex diplomaticus 

Brandenburgensis (im Folgenden: CDB), Bd. 1.23, Berlin 1862, S. 419f.; in diesem Band sind auch 
die meisten der Urkunden zu Altarstiftungen in der Marienkirche abgedruckt. 

12	 Die Orginalurkunde über den Verkauf ist noch erhalten im Frankfurter Stadtarchiv, abgedruckt 
im CDB 1.23, S. 454f.

13	 STA FF (wie Anm. 3), BA I, XX, Nr. 7b: Heinsius, Martin: Annalen oder Jahrbücher, Bd. 2, 
S. 855–861, zu dem Rechtsstreit noch weitere Dokumente ebd. bis S. 874. Zu Dr. Jacobus Jociscus 
vgl. Höhle, Michael: Universität und Reformation. Die Universität Frankfurt (Oder) von 1506 

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



352

Wenn kostbare Objekte mit ihrem Materialwert unter den Einnahmen in der 
Kirchenrechnung aufgelistet werden, kann das auch dafür sprechen, dass sie veräußert 
werden sollten. Zwei Beispiele sind mir begegnet. 

In den Einnahmen von 1523 wurde vom Kirchenvater Hieromymus Jobst am 
Ende unter den »Vorräten« an Wein, Ziegelsteinen unter anderem auch folgender 
Posten eingetragen: »Item ein gulden kettichen, das man im fundament fandt, vnd 
eine guldene handt.«14 (Abb. 3) Bei dem Fundament muss es sich – da die Sakristei 
samt Martyrchor laut den Jahreszahlen auf den Schlusssteinen bereits 1522 fertig-
gestellt worden war – um das des anschließenden Südquerhauses handeln, das wohl 
unmittelbar nach der Sakristei begonnen und einer Bauinschrift an der inneren Ost-
wand zufolge 1524 vollendet war.15 Ob es sich dabei um Votivgaben handelte, die 
beim Bau des ursprünglichen Querhauses oder eines wandfesten Altars in der Art 
eines Grundsteins deponiert worden waren?

Unmittelbar nach der Reformation trug der Rechnungsführer des Jahres 1542, 
Thomas Ryben, unter den »Vorräten« des Jahres 1541 ein: »Mer habe ich Noch auß 
Silber […], So die fißitatores hie gelassen haben, samptt den Ringen vnd Korellen 
pater noster vom her Lintholcz bekom[en]«.16 (Abb. 4) Er verbuchte diesen Posten 
mit der stattlichen Summe von einhundert Schock, 29 Groschen. Es handelt sich 
dabei unter anderem um den von dem Pfarrer und Jura-Professor Johannes Lindholtz 
(gestorben 1535) bei seinem Amtsantritt 1518 gestifteten kostbaren Korallen-Rosen-
kranz17, der – offenbar im Gegensatz zu anderen Objekten (!) – von den Visitatoren 
im Jahr 1540 nicht eingezogen worden war.

bis 1550 (Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte 25, zugl. Habil. Bonn 2001), Köln 2002, S. 107f. 
mit Anm. 678. Margarethe Wiedemann muss bereits die zweite Frau von Jociscus gewesen sein, 
da in der Kirchenrechnung von 1557 das Begräbnis der Doctor Jodocussin verzeichnet ist (KA FF 
[wie Anm. 1], Einnahmen-Buch 1507–1574, wie Anm. 1, fol. 116r). Johannes Wolf, Sohn des 
gleichnamigen Magisters, wurde zusammen mit seinen beiden Brüdern als Knabe im Sommer-
semester 1578 immatrikuliert und legte erst am 6. September 1596 seinen akademischen Eid ab; 
vgl. Friedlaender, Ernst (Hg.): Aeltere Universitäts-Matrikeln. I.: Universität Frankfurt a. O., 
Bd. 1: 1506-1648, Ndr. Osnabrück 1965 (Leipzig 1887), S. 266, Z. 32. »Adam Wiedman« zahlte 
noch 1567 Steuern für sein Haus am Marktplatz (laut Türkensteuerregister von 1567, STA FF [wie 
Anm. 3], BA I, Schm. 2º:31, S. 48), direkt darunter sind dann aber schon »Adam wiedmans Erben« 
eingetragen. Ein weiterer »wolff widma[n]«, wohl der Sohn Adam Wiedemanns und Onkel des 
Studenten, bezahlte wahrscheinlich im April/Mai 1571 die Gebühr von einem Taler für einen Stand 
in der Marienkirche (KA FF [wie Anm. 1], Einnahmen-Buch 1507–1574, fol. 127r). Dabei könnte 
es sich um den von A. Wiedemann erbauten Stuhl gehandelt haben, von dessen rechtmäßigem 
Erwerb W. Wiedemann in den Unterlagen zu dem Rechtsstreit von 1598 schreibt.

14	 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507–1574, fol. 55r.
15	 Cante, Andreas: Baugeschichte, Ausstattung und Restaurierung der Frankfurter St. Marienkirche 

im historischen Überblick, in: Targiel, Ralf-Rüdiger (Hg.): Die Marienkirche zu Frankfurt (Oder). 
Stolz der Stadt – einst und heute, Frankfurt/O. 2005, S. 11–35, hier S. 21.

16	 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507–1574, fol. 100r.
17	 Die Stiftung einschließlich des Rosenkranzes – sie enthielt auch vier goldene Ringe – wird genauer 

beschrieben in einem Nachtrag des jüngeren Frankfurter Stadtbuches, angelegt von Nikolaus Teym
ler 1516, ediert in CDB 1.23, S. 420. Zu Johannes Lindholtz Höhle: Universität (wie Anm. 13), 
S. 77–81, hier S. 81 mit Anm. 467.

Gotthard Kemmether



353

3 (links) 
Ausschnitt aus der Kirchenrechnung von 
1523 (Einnahmen-Buch 1507–1574,  
fol. 55r; Kirchenarchiv Frankfurt [Oder], 
Liege-Nr. 302)

4 (rechts) 
Ausschnitt aus der Kirchenrechnung von 
1542 (Einnahmen-Buch 1507–1574, 
fol. 100r; Kirchenarchiv Frankfurt [Oder], 
Liege-Nr. 302)

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



354

In der Kirchenrechnung von 1551 wurde »zyn, von der orgel vber tauff«18 verkauft, 
das wohl von den Pfeifen der mittelalterlichen Orgel stammte, welche bereits im 
14. Jahrhundert existierte. Die Orgel wurde 1545 bis 1548 umgebaut19, wobei alte 
Pfeifen ausgemustert wurden oder nicht benötigtes Rohmaterial übrig blieb.

Gegenstände aus weniger edlen Metallen wurden auch in Zahlung gegeben, wie 
am 3. November 1651, als dem Kannegießer »2 alte Leuchter inn der Sacristey« à 
siebeneinhalb Pfund zur Anfertigung zweier neuer überlassen wurden. Meist ist aber 
lediglich pauschal vermerkt, dass bespielsweise achteinhalb Pfund »Altt Zynn« am 
15. Mai 1619 zur Herstellung von zwei Kommunion-Kannen verwendet wurden.20 

Eine »kreative Umnutzung« hingegen nahm man kurz vor Weihnachten 1618 
vor: »Denn 24 December weill in der Ober: vnnd Vnterkirchenn Jnn Jeder ein Alte 
Casel gelegenn, So nicht mehr gebrauchet, Alß ist vonn beidenn Einn Deck vmb die 
Cannzell in der Vntterkirchen gemachet, vnnd ist Zur Seydenn Zum Frannzen, Zum 
Vntterfutter vnnd macher lohnn in allen Außgebenn, lautt Zettel N°. 54: 8fl., 9 gr.« 
Man verwendete also den unter Umständen teuren Seidenstoff und wahrscheinlich 
auch die gestickten Besätze zweier nicht mehr gebrauchter Kaseln, um daraus unter 
Hinzufügung einer Fransenborte einen Behang herzustellen, der um den ganzen 
Kanzelkorb herumreichte.21

Der Verkauf überzähliger Objekte ist hingegen einige Male belegt. So ist 1573 
von Kaplan Jakob Lehmann ein Messgewand nach Kliestow verkauft worden und 
zum 19. Dezember 1601 der Verkauf einer »schwartz Sammet Kaßell mit einem 
weißen Kreutz« nach »Orzschern« (?) für 4 ¼ Taler eingetragen.22 Dass nach den 

18	 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507–1574 (wie Anm. 1), fol. 110v. Als Standort der Orgel 
wird »über der Taufe«, also auf der Westempore, angegeben, da sich bereits 1507 auch eine kleinere 
Orgel auf der Chorschranke hinter dem Vierungsaltar befand, vgl. Spieker: Marienkirche (wie 
Anm. 7), S. 31.

19	 Ebd., S. 32, vgl. Grimm, Heinrich: Meister der Renaissancemusik an der Viadrina. Quellenbeiträge 
zur Geisteskultur des Nordostens Deutschlands vor dem Dreißigjährigen Kriege, Frankfurt/O. 
1942, S. 155.

20	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1649–1662. Einnahme und Ausgabe [unfoliiert]. – STA 
FF, Kirchenrechnungen 1598–1625. Ausgaben-Buch, 1619 Ausgaben, S. 2. 

21	 KA FF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 329, Kirchenrechnung 1618, Ausgaben fol. 1v. Das Ergebnis einer 
solchen Umarbeitung ist möglicherweise auf einem Kupferstich mit der Innenansicht der Pfarr-
kirche St. Lorenz in Nürnberg von Johann Andreas Graff aus dem Jahr 1685 zu erkennen: Hier 
sieht man am Kanzelkorb nebeneinander zwei (!) flache Kruzifix-Darstellungen, die in ihrer Form 
spätmittelalterlichen Kaselkreuzen ähneln (abgebildet in: Reformation in Nürnberg – Umbruch 
und Bewahrung. Ausstellungskatalog, Nürnberg 1979, S. 69, zu Kat.-Nr. 74, S. 66ff.). Insofern 
könnte man auch in diesem Fall zwei bis drei ausgemusterte Kaseln zu einem Kanzelbehang ver-
arbeitet haben. 

22	 Wohl Ötscher (Owczary) bei Göritz (Górzyce). KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507–1574, 
fol. 131r. – STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Einnahmen-Buch, S. 58. Vgl. 
dazu die Beispiele für die Abgabe von Kaseln aus dem Brandenburger Dom an Dorfkirchen bei 
Jeitner, Christa-Maria: Mittelalterliche liturgische Textilien in der Mark Brandenburg und ihre 
Weiternutzung nach der Reformation, in: Badstübner, Ernst; Knüvener, Peter; Labuda, Adam 
S.; Schumann, Dirk (Hg.): Die Kunst des Mittelalters in der Mark Brandenburg. Tradition – 
Transformation – Innovation, Berlin 2008, S. 456–469, hier S. 459f.

Gotthard Kemmether



355

Kirchenrechnungen ausgerechnet drei schwarze Kaseln – bei einer wird noch das 
weiße Kreuz erwähnt – nicht mehr benötigt wurden, dürfte mit den reformatorischen 
Veränderungen zu tun haben. Derartige Kaseln hatten wahrscheinlich in erster Linie 
für die Feier der Requien und Seelmessen gedient, die sich im Spätmittelalter großer 
Beliebtheit erfreuten. Nach der Abschaffung dieser Praxis durch Martin Luther 
wurde der überwiegende Teil der in einer bedeutenden Pfarrkirche wie der Marien-
kirche sicher zahlreich vorhandenen schwarzen Messgewänder nicht mehr gebraucht, 
während Kaseln an sich durchaus noch verwendet wurden, wie der Verkauf an die 
Dorfkirche in Kliestow bestätigt. Dies wird auch belegt durch die von Zeit zu Zeit 
begegnenden Ausgaben für die Reparatur von Kaseln, so zum Beispiel in den Jahren 
1600, 1661 und 1671.23

Bemerkenswert sind zwei weitere Posten, die den Verkauf von Kunstwerken betreffen.
Für ein »Alt Marien Pielt« wurden am 7. April 1602 2 fl., 26 gr. eingenommen, wobei 

»Bild« hier sowohl ein Tafelbild wie auch eine Skulptur meinen könnte.24 Gotische 
Figuren wurden in Brandenburg nach der Reformation in der Zeit der Renaissance 
oder des Barock gerne für Altäre oder Kanzeln wiederverwendet.25 

Wenige Jahre später, am 24. Oktober 1609, ist der Verkauf eines Altars an die 
Dorfkirche in Reipzig erfolgt und am 23. November mit fünfzig fl. bezahlt worden.26 
In diesem Falle könnte der Pfarrer von Reipzig, Gregor Talckow, seinen Vorgesetzten, 
den Frankfurter Pfarrer und Superintendenten Andreas Wenzel, um Überlassung 
eines Altars gebeten haben. Das östlich der Oder gelegene Reipzig war zudem Frank-
furter Kämmereidorf.

Dies fügt sich gut zu der Tatsache, dass die brandenburgische Reformation im 
16. Jahrhundert ohne Bilderstürme verlief. Mittelalterliche Altäre und Heiligenfigu-
ren besaßen offenbar sogar noch im 17. Jahrhundert einen Marktwert und wurden 
nicht unbedingt unentgeltlich abgegeben. So wurden etwa für die Altäre in Breder-
eiche (1689) und Seehausen (um 1600) noch gotische Schnitzfiguren von Heiligen 
verwendet.27 Marienfiguren hingegen fanden zwischen zeitgenössischen Engeln auf 
Schalldeckeln der Kanzeln in Seehausen (1619) und in der Marienkirche in Kolberg 
(1594?) ihren Platz.28

23	 KA FF (wie Anm.1), Liege-Nr. 305, Kirchenrechnung 1600, Ausgaben S. 18. – STA FF (wie Anm. 3), 
Kirchenrechnungen 1649–1662. Einnahme und Ausgabe (wie Anm. 4), 8. November 1661 [un-
foliiert]. – KA FF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 334, Kirchenrechnung 1671, Ausgaben, 18. September 
1671 [unfoliiert].

24	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Einnahmen-Buch, S. 70.
25	 Vgl. dazu Ziems, Werner: Vorreformatorische Bildwerke in nachreformatorischen Aufsätzen. Vom 

Erhalt durch Nutzung, in: Janowski, Bernd; Schumann, Dirk (Hg.): Dorfkirchen. Beiträge 
zu Architektur, Ausstattung und Denkmalpflege (Kirchen im ländlichen Raum 3), Berlin 2004, 
S. 380–388.

26	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Einnahmen-Buch, S. 21 (in dieser Jahres-
rechnung). Da Reipzig (Rybocice) in der Schlacht von Kunersdorf zerstört wurde, ist dort leider 
kein mittelalterlicher Altar mehr vorhanden.

27	 Wanka, Johanna: Sankt Martin Bredereiche, in: Huber, Kara (Hg.): Kirchen in Brandenburg und 
ihre Hüter, München 2010, S. 28–33, hier S. 30 mit Abb. S. 32f. Zu Seehausen siehe die folgende 
Fußnote. – Andere Beispiele bei Ziems: Bildwerke (wie Anm. 25), S. 382–388.

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



356

Auf eine ähnliche Weise könnte auch das Schreinrelief eines kleinen Altars aus 
der Zeit um 1520, auf dem der auferstandene Christus dem ungläubigen Thomas im 
Kreis der Jünger erscheint, in die Kirche St. Gertraud in Frankfurt (Oder) gelangt 
sein. Diese Kirche war 1631 im Dreißigjährigen Krieg mit der Gubener Vorstadt von 
den kaiserlichen Truppen niedergebrannt und nach dem Wiederaufbau 1662 wieder 
eingeweiht worden. Da die Weihe eines neuen Barockaltars erst 1679 erfolgte, könnte 
das spätgotische Relief, das ursprünglich zum Thomas-Altar der Marienkirche gehört 
haben wird, in der Zwischenzeit als Altar gedient haben.29

Abgesehen von den im 20. Jahrhundert und noch in den letzten Jahren entdeckten 
und freigelegten mittelalterlichen Fresken ist über die Ausmalung der Marienkirche 
fast nichts bekannt. In einer Quelle des 17.  Jahrhunderts jedoch wird von Maler-
arbeiten am 27. März 1566 an dem großen Wandbild des hl. Christophorus berichtet, 
das sich unweit der Orgel, also wahrscheinlich an der inneren Westwand, befand. 
Allerdings ist nicht eindeutig zu erkennen, ob es damals übertüncht oder vielleicht 
restauriert wurde.30

Restaurierung von Ausstattungsstücken
Die weitere Nutzung und vielleicht sogar Wertschätzung vorreformatorischer Aus-
stattungsstücke zeigt sich an den Ausgaben, die zu ihrer Erhaltung getätigt wurden. 
In den Rechnungen ist natürlich nicht das Alter der Objekte angegeben, und nur 
selten ist eine Identifizierung mit konkreten Objekten sicher möglich – dennoch lässt 
sich aus der Funktion der Gegenstände und gelegentlich aufgrund weiterer Quellen 
auf ihren mittelalterlichen Ursprung schließen.

Ausgaben zur Reparatur der Glasfenster finden sich wiederholt in den Kirchen-
rechnungen, doch sind diese Angaben zu unspezifisch, als dass man sie auf die 
mittelalterlichen Glasmalereien beziehen könnte.31 In gewissen Abständen kommen 
Reparaturen von Leuchtern, wohl Kronleuchtern vor, beispielsweise dann, wenn sie 
heruntergefallen waren. Sie wurden auch regelmäßig gescheuert, meist vor einem 
großen Fest.32 In einem Fall könnte vielleicht eine Restaurierungsmaßnahme am 

28	 Meckel, Markus: Dorfkirche Seehausen, in: Huber: Kirchen (wie Anm. 27), S. 128–133, hier S. 131, 
mit Abb. Die Kanzel in der Kolberger Marienkirche wurde 1945 zerstört. Sie ist kurz beschrieben 
(ohne Erwähnung der Marienfigur) in Böttger, Ludwig: Die Kreise Köslin und Colberg-Körlin 
(Die Bau- und Kunstdenkmäler des Regierungs-Bezirks Köslin, Heft 1), Stettin 1889, S. 36f. mit 
Tafel.

29	 Zur Geschichte der St. Gertraudkirche Jung: Kunstdenkmäler (wie Anm. 8), S. 41, zum Thomas-
relief ebd., S. 43, Gramlich, Sybille (Hg.): Stadt Frankfurt (Oder) (Denkmaltopographie Bundes-
republik Deutschland. Denkmale in Brandenburg 3), Worms 2002, S. 90 m. Abb. S. 89, sowie 
ausführlicher bei Deiters/Kemmether: St. Marien (wie Anm. 9), Kat.-Nr. 192, S. 345f.

30	 »A.C. 1566 ist alda in der in der Oberkirche der grosse Christophor: abgemahlet worden nicht weit 
von der Orgelln.« Notiz von Andreas Ebert (1584–1648) in Beyer, Valentin: Diarium Historicum. 
Das ist, Historisch Hauß Buch, Wittenberg 1603, Bd. 1, S. [159a, d. h. vor S. 159 eingeheftetes 
Blatt]. – KB FF (wie Anm. 7), Sign. P 101. Das Wandbild wird noch erwähnt im Umfeld der 
Visitation von 1573, vgl. Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 471, Anm. 121.

31	 Bereits die älteste erhaltene Jahresrechnung von 1580, S. 22 (KA FF [wie Anm. 1], Liege-Nr. 319) 
verzeichnet immerhin eine Ausgabe von über 26 fl. – und das war noch nicht die Endsumme!

Gotthard Kemmether



357

siebenf lammigen Leuchter (Abb.  5) 
gemeint sein, wenn es heißt, dass »ahm 
großen leuchter, zwo Rören und eine 
newe schüßel« vom Rotgießer angefertigt 
wurden.33 Gelegentlich begegnen auch 
Ausbesserungen an den Vasa Sacra wie 
am 2. April 1603 am »grossen Kelch«.34

Die bereits im Spätmittelalter genutz-
te Orgel im Westteil der Kirche wurde 
immer wieder repariert, renoviert und 
umgebaut.35 Die ersten umfassenden 
Maßnahmen, die sich noch greifen 
lassen, erfolgten in den Jahren 1545 bis 
1548 und waren in dem nicht erhalte-
nen Ausgaben-Buch verzeichnet. Im 
Einnahmen-Buch hingegen wird 1544 
eine verspätet eingegangene Summe von 
50 fl. genannt, die »die vorsteher diß Jar 
zw der Orglen dem Heinrich petken zw 
der Orglen geben« haben. Was letzterer 
mit der Orgel zu tun hatte, geht nicht 
daraus hervor, zumal Leonhard Franck 
aus Berlin als Orgelbauer identifiziert wurde.36 Eintragungen von 1546 und 1548 
über vom Rat und speziell vom Ratsherrn Hubner für den »orgel maler« – später ist 
einfach nur vom »maler« die Rede – gezahlte Summen von insgesamt 90 fl. (!) lassen 
die Überlegung zu, ob die Orgel wirklich nur »neu ausgemalt wurde« oder vielleicht 
gar künstlerisch gestaltete Flügel erhielt.37 Jedenfalls wurden die Arbeiten zumindest 

5  Siebenflammiger Leuchter in St.  Marien 
(Foto: Rudolf Grunemann, 1929)

32	 Reparaturen heruntergefallener Leuchter finden sich z. B. in den Ausgaben von 1600, S. 15 (KA 
FF [wie Anm. 1], Liege-Nr. 305), sowie 1606, S. 6 (STA FF [wie Anm. 3], Kirchenrechnungen 
1598–1625. Ausgaben-Buch). Auf der gleichen Seite findet sich der Eintrag »von Leuchtern gegen 
Ostern zu scheiern…«.

33	 Am 23. Januar 1607, ebd. 1607, S. 7.
34	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Ausgaben-Buch, S. 66.
35	 Zu den Orgeln in der Marienkirche siehe Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 30–37, hier 

S. 32f. – Grimm: Renaissancemusik (wie Anm. 19), S. 155–158.
36	 Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 32. Der Rechnungsbeleg findet sich in KA FF (wie Anm. 1), 

Einnahmen-Buch 1507–1574, fol. 102r. »Heinrich Bettke« begegnet noch einmal auf fol. 107v, kurz 
vor dem letzten Eintrag zum Maler, dazu s.u. Heinrich Bettke gehörte jedenfalls in den 1550er 
Jahren dem Stadtrat an und ist zudem 1557 als Vorsteher des Frankfurter Jakobispitals belegt (STA 
FF [wie Anm. 3], BA I, II,3, Memorialbuch 1554–1560, fol. 1v, 36av, 69av, 148v, besonders fol. 
81r).

37	 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507–1574, fol. 105v und 107v, vgl. Spieker: Marienkirche 
(wie Anm. 7), S. 32, er gibt aufgrund der Ausgaben eine Gesamtsumme von 105 fl. für den Maler an. 
Gemalte Orgelflügel des 16. Jahrhunderts haben sich beispielsweise erhalten in der Fuggerkapelle 
in St. Anna in Augsburg.

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



358

teilweise vom Rat, möglicherweise auch von privaten Spendern getragen und gingen 
nicht allein zu Lasten des Kirchenvermögens. 

Die nächsten maßgeblichen Ausbesserungen, die sich zumindest von Januar 1600 
bis Januar 1601 hinzogen, sind im Wesentlichen unter der Überschrift »Orgellbau 
und Renovierung« verzeichnet und umfassen unter anderem die Anbringung von 
Windladen und die Anschaffung eines »glecklin uf die Orgel«.38 Am 18. November 
1611 wurden die Orgeln in der Ober- und Unterkirche gestimmt.39

Umfängliche Arbeiten fanden 1614 statt, die in der Kirchenrechnung auf drei (!) 
Seiten unter der eigens eingefügten Rubrik »Ausgaben auff den Orgelbau in S. Ma-
rien« aufgelistet werden.40 Hier sind neben Spesen des Orgelbauers die Kosten für 
Blasebälge, wofür unter anderem beim Buchdrucker Friedrich Hartmann Pergament 
und Papier besorgt wurde, sowie für die Reparatur und das Gießen von Orgelpfeifen 
verzeichnet. Während der Arbeiten musste sogar ein Gerüst aufgestellt werden.41

Auch der »Seiger«, der häufiger gerichtet werden musste, ging vielleicht noch auf 
das Spätmittelalter zurück.42 Es ist allerdings nicht sicher zu entnehmen, ob er sich 
am Turm oder im Kircheninnern befand. Definitiv handelte es sich aber bereits um 
eine Uhr mit einer Viertelstunden-Einteilung, da sie als »Viertel Seiger« bezeichnet 
wird.43

Besonders interessant ist eine Auflistung von Ausgaben unter dem Titel »Außgabe. 
Daß Alte Alter (!) Zu Renofirn«. Es ist recht wahrscheinlich, dass damit der Hochaltar 
der Marienkirche gemeint ist, mit Sicherheit jedenfalls ein alter, also vorreformatori-
scher Altar.44 Am 12. April 1605 sind »Basilio dem Mahler [24 fl. bezahlt worden,] 
alles vnd Jdeß wieder richtig zuzurichten«, sowie 14 gr. für kleinere Arbeiten und 
Nägel. Gleichfalls wurden »Dem Bildhauer vor seine Arbeit laut deß Zettelß, weil 

38	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Ausgaben-Buch, 1600, S. 35. Vgl. Grimm: 
Renaissancemusik (wie Anm. 19), S. 155–158. Eine »Reparatur der Orgel« fand nicht im Januar 
1599 statt (so in: Jost, Wolfgang; Ottenberg, Hans-Günter; Schieck, Martin (Hg.): Das Frank-
furter Musikleben im Zeitalter der Reformation. Projektdokumentation und Ausstellungskatalog 
[Frankfurter Jahrbuch 2006], Jacobsdorf 2006, S. 79), sondern im Januar 1600, der noch zum 
Rechnungsjahr 1599 zählte: Ausgaben wie oben, 1599, S. 21.

39	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Ausgaben-Buch, 1611, S. 9.
40	 Ebd., 1614 [S. 10–13].
41	 Während der Orgelbauer Paul Lüdemann offenbar aus Stettin kam, legen die Fahrtkosten nahe, 

dass er parallel an einer Orgel in Soldin gearbeitet hat, ebd., [S. 10]. Die »Generalinstandsetzung« 
der Orgel ist erwähnt bei Grimm: Renaissancemusik (wie Anm. 19), S. 157f., der hier v.a. von den 
Organisten berichtet, die die renovierte Orgel zu erproben hatten. Weder bei Spieker: Marien-
kirche (wie Anm. 7) noch bei Jost/Ottenberg/Schieck: Musikleben (wie Anm. 38) ist diese 
Orgelbau-Maßnahme erfasst. Der danach angestellte Organist hieß nach der Kirchenrechnung, 
wie oben [S. 13], Dominik Peutscher, was Grimm nicht erwähnt.

42	 In der Bestätigungsurkunde von 1486 über ein täglich vor dem Hochaltar der Marienkirche zu 
singendes Salve Regina findet sich die Anweisung, dass es »alle Tage tegelichen uff den abent nach 
seigers vunffen« gesungen werden soll (CDB 1.23, S. 291, Nr. 354).

43	 Für eine (zusätzliche?) Uhr im Kircheninnern spricht der Eintrag vom 18. Juni 1606, als ein Tischler 
für das »gegitter am Seger ufm newen Cohr« bezahlt wird (STA FF [wie Anm. 3], Kirchenrech-
nungen 1598–1625. Ausgaben-Buch, 1606, S. 3).

44	 Mit »Alte Alter« könnte auch lat. altum altare = Hochaltar gemeint sein.

Gotthard Kemmether



359

sich sein weib sohoch vermeßen […]« 7 fl. ausgezahlt. Einige Zeit später, am 23. April, 
erhielt der Tischler noch 1 fl. »vor seine Arbeit«. Es muss sich dabei durchaus um 
aufwendigere Instandsetzungsarbeiten gehandelt haben, da insgesamt immerhin 
32 fl., 16 gr. abgerechnet wurden.45

Für eine rein »kosmetische« Maßnahme im Rahmen der Kirchenreinigung am 
20. April 1608 wurde dem »Gesellenn Trinckgeltt die Altar und Tauffe wiedrumb 
zu renovierenn« gegeben46, was sich eindeutig auf die mittelalterlichen Ausstattungs-
stücke bezieht.

Kurzer Überblick über die weitere Entwicklung
Gravierendere Veränderungen der Kirchenausstattung wurden – abgesehen von der 
schrittweisen Entfernung der Seitenaltäre – wohl erst in den späteren Jahrhunderten 
vorgenommen. Noch in den ersten ausführlicheren Beschreibungen der Kunstwerke 
in der Marienkirche vom Anfang des 19. Jahrhunderts werden verschiedene kleinere 
Altäre genannt. Bei der umfassenden Renovierung unter Karl Friedrich Schinkel 1826 
bis 1830 wurde unter anderem ein reich geschnitztes Gestühl von 1442 beseitigt. Die 
große Kreuzigungsgruppe, die sich einst über dem Kreuzaltar befunden hatte, war 
offenbar bereits beim Abbruch der Sängerempore am Übergang der Vierung zum 
Hochchor 1817 demontiert worden.47

Von den liturgischen Geräten aus vorreformatorischer Zeit war Mitte des 17. Jahr-
hunderts nachweislich Einiges vorhanden.48 Auch erhaltene Inventare von 1776 und 
1790 verzeichnen immerhin noch eine Anzahl von Messgewändern, deren letzte 1809 
verkauft wurden, um eine Ausbesserung der Kirchenfenster zu finanzieren. Ihr bereits 
stark fragmentierter Perlenbesatz legt die Identifikation mit den 1680 beschriebenen 
Kaseln nahe, deren Heiligenbilder auf mittelalterliche Entstehung schließen lassen.49

45	 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598–1625. Ausgaben-Buch, 1605, S. 14. Werner Ziems 
(BLDAM) verdanke ich den Hinweis (Gespräch am 15. Juli 2017), dass im Restaurierungsbericht 
Wolf-Dieter Kunzes über den Hochaltar von ca. 1986 am Schrein eine Zweitfassung nachgewiesen 
wurde. Es handelt sich dabei um eine Azuritfassung, die »wahrscheinlich« aus dem 16. Jahrhundert 
stammt, da dieses Mineral später nicht mehr für Blaufassungen in Gebrauch war. Laut W. Ziems 
könnte dies Teil der im Rechnungsbuch genannten Maßnahme gewesen sein.

46	 Ebd., 1608, S. 3.
47	 Die älteste ausführlichere Beschreibung der Kunstwerke stammt von Büsching, Johann Gustav: 

Reise durch einige Münster und Kirchen des nördlichen Deutschland im Spätjahr 1817, Leipzig 
1819, hier S. 451–463, vgl. dazu den Zustand 100 Jahre später Jung: Kunstdenkmäler (wie Anm. 29), 
S. 70–74. Von den hier aufgezählten Bildern sind Nr. 2 und das Luther-Portrait an der Kanzel 
seit 1945 nicht mehr vorhanden. Zur großen Restaurierung Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), 
S. 408–411, zum Abbruch der Sängerempore und des kleinen Altars, des ehem. Kreuzaltars, siehe 
ebd., S. 38, zum Gestühl S. 39f.

48	 Der Inhalt von Inventaren aus den Jahren 1667 und 1680 wird auszugsweise wiedergegeben bei 
Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 322–326. Darunter finden sich auch noch Monstranzen 
und Weihrauchfässer aufgelistet. Ebd., S. 324–326 sind einige der Messgewänder mit Heiligen-
darstellungen und sonstige Paramente beschrieben.

49	 Die Inventare von St. Marien und St. Nikolai aus den Jahren 1776 und 1790 sind ediert bei Breiter: 
Kirchenrechnungen (wie Anm. 7), S. 154–165 und S. 178–191. Über den Verkauf der Messgewänder 
berichtet Spieker: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 325 sowie S. 392f.

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



360

6  Inneres der St. Marienkirche, Photographie um 1920 (Kirchenarchiv Frankfurt [Oder], Liege-
Nr. 971)

Gotthard Kemmether



361

Zu erklären ist die Tatsache, dass im untersuchten Zeitraum bis auf die beiden 
Kommunion-Kannen – die aufgrund der lutherischen Abendmahlspraxis notwendig 
geworden waren – keine Vasa Sacra angeschafft wurden. Dies wird zum einen daran 
liegen, dass aus vorreformatorischer Zeit genügend Patenen und Kelche – die dann 
mit Hilfe der Kannen nachgefüllt werden konnten – vorhanden waren. Andererseits 
wurden derartige repräsentative Stücke in der Regel nicht aus dem Kirchenhaushalt 
bezahlt, sondern weiterhin durch Stifter finanziert. Daher finden sie sich nicht in den 
Kirchenrechnungen – außer wenn Reparaturen vorgenommen wurden – und können 
meist nur im Falle des Vorhandenseins von Stifterinschriften identifiziert werden.

Schlussbetrachtung
Da das Ausgaben-Buch aus der Zeit unmittelbar nach Einführung der Reformation 
nicht mehr vorhanden ist, lässt sich nur wenig über aktive Veränderungen an der Aus-
stattung in dieser Zeit sagen. Verkaufserlöse im gleichzeitigen Einnahmen-Buch, die 
auf Reduzierung des Inventars hindeuten könnten, gibt es bezeichnenderweise kaum.

Im Hinblick auf die Auswertung der Kirchenrechnungen bezüglich der Veränderun-
gen an der Ausstattung ist zu beobachten, dass der Umgang mit dem überkommenen 
Bestand nach der Reformation eher von Pragmatismus geprägt war. Was nicht mehr 
gebraucht wurde, entfernte man, soweit es »im Weg war« bei der Aufstellung neuen 
Mobiliars wie Kirchenstühlen oder Emporen. Materialien wurden wiederverwertet, 
überzählige Stücke auch verkauft. Was weiterhin im gottesdienstlichen Rahmen Platz 
und Funktion hatte wie Taufe oder liturgische Gewänder, konnte sich regelmäßiger 
Pflege und – wie offenbar im Falle des Hochaltars – gelegentlich sogar angemessener 
Instandhaltungsmaßnahmen erfreuen. Beeindruckend ist die Tatsache, dass selbst 
Kaseln und einzelnen Heiligenbildern oder -figuren noch Anfang des 17. Jahrhunderts 
so viel Wert beigemessen wurde, dass sie verkauft werden konnten. Von »protestan-
tischer Bilderfeindlichkeit« kann hier keine Rede sein. 

Die Reduzierung auf den heute erhaltenen Kernbestand der Ausstattung ist das 
Ergebnis einer noch vom Klassizismus beeinflussten Vorstellung einer idealen Gotik, 
die in reiner Architektur nur zentrale Kunstwerke präsentieren wollte. (Abb. 6)

Veränderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert



362

Was bleibt? Was kann weg?

Die Umwandlung mittelalterlicher Kirchenausstattungen nach  
Einführung der Reformation in Brandenburg und in den Lausitzen

Peter Knüvener

Eines der rätselhaftesten und vielschichtigsten Themen im Bereich der frühneuzeitlichen 
Kunstgeschichte im konfessionellen Kontext ist der Umgang mit mittelalterlichen 
Kirchenausstattungen. Man kann sich im Grunde kaum ein Bild davon machen, 
was geschah. Die Quellen reden nur relativ wenig und dann sehr ausschnitthaft 
darüber, und die bildlichen Überlieferungen sind eine äußerste Rarität. Für den 
gesamten Bereich der Mark Brandenburg gibt es im Grunde nur zwei einigermaßen 
detailreiche Bilder von Kirchenräumen aus der Reformationszeit – und das auch nur 
im weiteren Sinne, einmal die berühmte Ansicht der Berliner Nikolaikirche vom 
dortigen Kötteritzepitaph (Abb. 1, 1616)1 und dann die des Epitaphs Weitzke in der 
Brandenburger Gotthardtkirche (Abb. 2, 1585). In Berlin sieht man einen bevölker-
ten und reich ausgestatteten Raum, in dem zentrale Handlungen des kirchlichen 
Kontextes stattfinden – gut erkennbar sind Taufe, Predigt und Abendmahl. In dem 
Kirchenraum bestimmen bereits nachreformatorische Ausstattungsstücke das Bild, 
so die Taufe (noch erhalten) mit Taufgehege, die Kanzel, prächtig ausgestattete Grab-
kapellen mit Epitaphien. Neben der Kanzel hängt ein Bild Melanchthons. Daneben 
sieht man allerdings auch mittelalterliche Tafelbilder an den Säulen: Eine Strahlen-
kranzmadonna und ein – noch erhaltenes – Bild mit der Gefangennahme Jesu. Im 
Triumphbogen dominiert noch die Triumphkreuzgruppe den Kirchenraum. Vor die 
Chorschranke wurde offenbar eine Empore gebaut, auf der sich auch Leute befinden. 
Und ganz hinten in der Kirche, hinter der Chorschranke, befindet sich sogar noch das 
hoch aufragende, reich geschnitzte Flügelretabel.2 In Brandenburg, wo man nur den 
Chor sieht, nicht die gesamte Kirche, hatte man zur Entstehungszeit des Gemäldes 
schon stärker in das Gefüge der Ausstattung eingegriffen. So ist der 1559 geschaffene 
Flügelaltar – eines der wichtigsten nachreformatorischen Kunstwerke Mitteldeutsch-
lands – bereits aufgestellt, der mutmaßlich mittelalterliche Vorgänger also abgeräumt. 
Mittelalterliche Ausstattungselemente sind die als Konturen erahnbaren, heute längst 
verlorenen Glasmalereien, die aufgrund ihrer charakteristischen Medaillonstruktur 
ins 15. Jahrhundert datiert werden können, sowie das für eine spätmittelalterliche 

1	 Becken, Jörg: Die Epitaphien Diestelmeyer-Kötteritzsch in der Nikolaikirche Berlin-Mitte, in: 
Jahrbuch der Stiftung Stadtmuseum Berlin, Bd. 10, 2004/2005, S. 73–95.

2	 Heute in der Marienkirche. Zur mittelalterlichen Ausstattung der Berliner Nikolaikirche siehe 
Knüvener Knüvener, Peter: Reste der Herrlichkeit. Die mittelalterlichen Kunstschätze aus der 
Berliner Nikolaikirche, in: Kunz, Tobias; Schumann, Dirk (Hg.): Werk und Rezeption. Archi-
tektur und ihre Ausstattung. Ernst Badstübner zum 80. Geburtstag, Berlin 2011, S. 340–355.

Peter Knüvener



363

Pfarrkirche obligate Chorgestühl. Jenes – ursprünglich von den Vikaren bei den 
gemeinsamen Gottesdiensten und Andachten genutzt – ist von den Bürgern des 
nachreformatorischen Brandenburg »in Besitz« genommen worden: Das Bild zeigt 
eine Totenfeier mit Sarg im Chorraum, in den Stallen des Gestühls sitzen Menschen. 

Die Kirchenräume sind jeweils durch eine reiche Ausstattung geprägt. Die ver-
bliebenen mittelalterlichen Kunstwerke sind integriert und werden weitergenutzt 
(Gestühl), doch der Transformationsprozess ist in vollem Gange: In Brandenburg 
fehlt das mittelalterliche Hochaltarretabel, ein prächtiges Renaissanceepitaph hängt 
im Chor. In der Tat wurde die Gotthardtkirche im 16. und frühen 17. Jahrhundert 
reich ausgestattet und veränderte ihr Erscheinungsbild gravierend. Das musste aber 
nicht so sein, wie andere märkische Pfarrkirchen eindrucksvoll belegen, besonders 
Kirchen der Altmark. In Stendal zeugen die erhaltenen Chorschranken in St. Marien 
und St. Jacobi von einem erstaunlichen Konservativismus. Jeweils blieben auch hier 
die prachtvollen Chorgestühle erhalten. In der Marienkirche – der Ratskirche immer-
hin! – änderte sich im Chor sehr wenig – man gewinnt den Eindruck, dass hier das 

1  Berlin, Nikolaikirche, Epitaph Caritas Distelmeyer und Johann Kötteritzsch, 1616 (Foto:  
M. Setzpfandt)

Was bleibt? Was kann weg?



364

künstlerisch anspruchsvolle Ensemble aus Schranke, Gestühl und Hochaltarretabel 
gewahrt bleiben sollte. Der einzige Eingriff scheint die sehr eigenartige Hinzufügung 
von altarflügelartigen bemalten Klappen am Gesprengekasten zu sein. Diese Maß-
nahme wurde im späten 16. Jahrhundert ausgeführt. Der für sich genommen heute 
wohl einzigartige Kasten, der das Gesprenge mit Heiligen hinterfängt, ist mittelalter-
lich und vermutlich annähernd zeitgleich mit dem Retabel (1471) ausgeführt worden. 
Warum man hier in nachreformatorischer Zeit eine Wandelbarkeit des Bildprogramms 
herstellen wollte, ist unklar. Es wirkt so, als habe man hier das Flügelretabel in seiner 
Wandelbarkeit nicht nur weitergenutzt, sondern noch erweitert. (Abb. 3)

Insgesamt ist festzuhalten, dass die Gattung Flügelaltar nicht sofort nach Ein-
führung der Reformation ausstarb, auch wenn nur wenige dezidiert nachreforma-
torische Beispiele überliefert sind.3 In der Stendaler Jacobikirche hat man 1600 bis 

2 
Brandenburg, St. Gotthardt, 
Epitaph Weitzke, 1585  
(Foto: J. Müller)

3	 Neben dem oben genannten Retabel in Brandenburg, St. Gotthardt (1559) ist vor allem auf das 
Salzwedeler Weinbergsretabel hinzuweisen, das 1582 in der dortigen Franziskanerkirche errichtet 
worden war. Diese Kirche wurde vom Salzwedeler Superintendenten konzeptionell neu ausgestat-
tet, das Retabel war zentraler Teil dieser Maßnahmen. Dazu siehe Slenczka, Ruth: Städtische 
Konfessionskultur im Spiegel der Kirchenausstattung. Die Mönchskirche von Salzwedel und das 
Weinbergsretabel von Lucas Cranach d. J. (1582), in: Fajt, Jiří; Franzen, Wilfried; Knüvener, 
Peter (Hg.): Die Altmark von 1300 bis 1600. Eine Kulturregion im Spannungsfeld von Magdeburg, 
Lübeck und Berlin, Berlin 2011, S. 421–439.

Peter Knüvener



365

1603 ein neues Retabel aufgerichtet. In St. Petri, wo sogar ein Backsteinlettner samt 
Figurenprogramm erhalten blieb, wurde das mittelalterliche Retabel erhalten. Ein 
vollständiges Gestühl fehlt allerdings.

In der Salzwedeler Marienkirche ist der Chorraum zwar nicht mehr durch eine 
Chorschranke oder einen Lettner abgetrennt, doch die Chorausstattung sucht an-
sonsten Ihresgleichen – mit prachtvollem Hochaltarretabel, Gestühl (allerdings mit 
nachmittelalterlich hinzugefügten Malereien), Zelebrantensitz, Buchpult, dazu noch 
Glasmalereien. Ähnlich üppig ist das Bild in Gardelegen, wo eine elegante, gitter-
förmige Chorschranke erhalten blieb, dazu das Hochaltarretabel und auch Gestühle. 
(Abb. 4) Diese Ensembles machen einen unangetasteten Eindruck und können als 
großer Glücksfall weit über die Mark Brandenburg hinaus gelten. Bei den Stendaler 
Kirchen blieb auch der Kreuzaltar vor den Chorschranken erhalten (oder wurde er-
neuert), wo in der Regel nach Einführung der Reformation zelebriert worden sein 
dürfte, weshalb es auch nicht dringlich war, den Chorraum zu verändern. Als neues 
und jeweils ambitioniertes Ausstattungsstück kam eine Kanzel hinzu. Im Prinzip 
unterscheiden sich Kirchenräume wie derjenige der Gardelegener Marienkirche nicht 
wesentlich von dem Zustand der Berliner Nikolaikirche auf dem Kötteritzepitaph. 
Hier wurde auf spätere Purifizierungen weitgehend verzichtet.

3  Stendal, Marienkirche, Blick in den Chor (Foto: P. Knüvener)

Was bleibt? Was kann weg?



366

Retabel von Nebenaltären
Das Berliner Bild zeugt bei aller Pracht des Interieurs von einer durchgreifenden 
Veränderung im mittelalterlichen Kirchenraum: Es fehlt jede Spur von Nebenaltären 
an den Säulen (und ihren Retabeln). Angesichts der Bilder, die ein reich mit Neben-
altären ausgestatteter Raum bietet – siehe die Stralsunder Nikolaikirche oder der Dom 
in Xanten –, ist das bereits eine fundamentale Veränderung. In Berlin hat man das 
Kirchenschiff vollständig mit Gestühl belegt, sodass die Veränderung zunächst nicht 
ersichtlich ist. Und so gibt es in Mitteldeutschland kaum Kirchen mit erhaltenen 
Nebenaltären – wohlgemerkt Altartischen, nicht Retabeln. Als Ausnahme mögen die 
Dome in Havelberg, Halberstadt und Magdeburg dienen – bezeichnenderweise Dome, 
keine normalen Stadtpfarrkirchen. Im Falle der Jüterboger Nikolaikirche ist bekannt, 
dass das beim Abbruch der Nebenaltäre gewonnene Steinmaterial 1563 beim Neubau 
einer Turmspitze Verwendung fand. Mit dem Funktionsverlust und der Beseitigung 
der Nebenaltäre verloren die Altarretabel ihren Aufstellungsort. Der Funktionsverlust 
ist für das Überleben der Ausstattungsstücke das wohl größte Problem: Auch wenn die 
Retabel vielleicht nicht gleich entsorgt wurden – man brachte ihnen in der Regel wohl 
Respekt entgegen, auch weil die Auftraggeber oder deren Nachkommen oftmals noch 
lebten –, hatten sie keinen festen Platz mehr. Sie wurden an wenig geeigneten Orten 
abgestellt, wechselten oft den Standort oder wanderten auf den Dachboden, wo sie 
verfielen und bei späteren Erneuerungsmaßnahmen beseitigt wurden. Im günstigen 

4  Gardelegen, Marienkirche, Blick in den Chor (Foto: P. Knüvener)

Peter Knüvener



367

Fall wurden sie an andere Kirche verkauft. Damit wird man sehr oft zu rechnen haben, 
aber selten ist es belegbar, so im Fall eines Retabels aus der Werbener Johanniskirche, 
das 1663 in das nicht weit entfernte Dorf Wendemark verkauft wurde.4 Es gibt nicht 
selten Dorfkirchenretabel, deren Qualität und besonders auch Ikonographie erklä-
rungsbedürftig sind und vermuten lassen, dass die Kunstwerke erst sekundär in die 
ländlichen Kirchenräume kamen, so zum Beispiel ein monumentales Beweinungsreta-
bel im uckermärkischen Schönwerder.5 (Abb. 5) Ein solches Bildthema mutet für das 
Retabel einer Dorfkirche doch sehr ungewöhnlich an, während Beweinungsgruppen 
als Altarbilder von Nebenaltären größerer Kirchen bekannt sind.6

Auch das Retabel im unweit gelegenen Fredersdorf ist erst in nachmittelalterlicher 
Zeit dorthin gelangt, da die Kirche im Dreißigjährigen Krieg verwüstet wurde7 – 

5  Schönwerder, Altarretabel, 1668 (Foto: P. Knüvener)

4	 Wollesen, Ernst: Chronik der altmärkischen Stadt Werben und ihrer ehemaligen Johanniter-
komturei, Werben 1898, S. 86. Heute nicht mehr vorhanden.

5	 Knüvener, Peter: Die spätmittelalterliche Malerei und Skulptur in der Mark Brandenburg (For-
schungen und Beiträge zur Denkmalpflege im Land Brandenburg 14), Worms 2011, S. 287, in der 
jetzigen Form 1668 errichtet.

6	 Ein besonders berühmtes Beispiel ist die Beweinung des Hans von Olmütz in der Görlitzer Fran-
ziskanerkirche.

7	 Siehe den Beitrag: Herschel, Thoralf; Janaček-Herschel, Christl: Der Fredersdorfer Altar. Ein 
ungewöhnliches Retabel mit vielen Facetten, in: Drachenberg, Thomas (Hg.): Flügelaltäre um 
1515. Höhepunkte mittelalterlicher Kunst in Brandenburg und in den Nachbarregionen (Arbeitshefte 

Was bleibt? Was kann weg?



368

woher es kommt, ist unklar. Am ehesten ist eine Provenienz aus einem städtischen 
Sakralbau oder aus einem Kloster zu vermuten. In Werben, einer nach wie vor reich 
ausgestatteten Kirche, blieb ein anderes Nebenaltarretabel erhalten, weil man es auf 
das Hauptaltarretabel setzte. (Abb. 6)

Diese Praxis ist aus der Mark Brandenburg mehrfach überliefert, so in Wittstock 
(Heiliggeistkirche), Stendal (Petrikirche), Wilsnack oder sogar in der Dorfkirche des 
uckermärkischen Jakobshagen. Letzteres ist zugleich ein Hinweis auf einen Nebenaltar 
in einer Dorfkirche – was grundsätzlich oft zu erwarten, aber sehr selten nachzuweisen 
ist. Das Wilsnacker Retabel ist besonders bemerkenswert, da hier offenbar drei Retabel 
aufeinandergesetzt wurden: Zuoberst befindet sich das Altarbild eines Nebenaltars (um 
1500), in der Mitte wohl das eigentliche ehemalige Hochaltarretabel und unten – an eine 
zu groß geratene Predella erinnernd, ein sehr bemerkenswertes schrankartiges Retabel 
(beide um 1380/90), das durch Klappflügel verschließbar war und noch heute neben 
kleinen Figuren zwei Reliquienbüsten enthält. Man kann nur mutmaßen, ob hier bei 
feierlichen Anlässen die hochverehrten Wunderhostien präsentiert wurden. Da es sich 
formal hinsichtlich der Zierelemente vom mittleren Altarschrein erheblich unterschei-
det, dürfte es sich ehemals wohl nicht um eine funktionale Einheit gehandelt haben.8

Reliquiare
Die beiden Büstenreliquiare im Wilsnacker Schrein sind im erhaltenen Bestand in 
der Mark eine Seltenheit.9 Noch weitaus seltener sind allerdings andere Reliquiare, 
besonders aus Edelmetall. Während Kreuze mitunter erhalten blieben10, fehlen 
andere Formen fast ganz. Heute eine Rarität ist der Luckauer Schrein aus Limoges, 
an und für sich ehemals eine Massenproduktion. Reliquiare aus Edelmetallen oder 
sogar aus Kupfer oder Bronze überlebten den konfessionellen Umbruch selten lange. 
Wenigstens sind wir über sie durch die Visitationsprotokolle noch gut unterrichtet. 
So hat sich im gesamten märkischen Bestand kein einziges figürliches Reliquiar aus 
Edelmetall erhalten, wie man es in allen höherrangigen Kirchen als Höhepunkte der 
Ausstattung annehmen muss.11 Reliquiare aus anderen Materialien, besonders aus 
Holz, fehlen in der Überlieferung ebenfalls fast völlig, doch muss es sie in großen 

des Brandenburgischen Landesamtes für Denkmalpflege und Archäologischen Landesmuseums 42), 
Berlin 2016, S. 154–170.

8	 Das Ensemble ist im 19. Jahrhundert stark überformt worden. Es fehlen eingehende technologische 
Untersuchungen. Zum Bestand siehe Knüvener, Peter: Unbekannte Retabel und Skulpturen 
des frühen 14. Jahrhunderts in Brandenburg und benachbarten Gebieten, in: Fajt, Jiří; Langer, 
Andrea (Hg.): Kunst als Herrschaftsinstrument. Böhmen und das böhmische Reich unter den 
Luxemburgern im Europäischen Kontext, Berlin/München 2009, S. 495–515.

9	 Ähnliche Büsten gibt es noch in Jüterbog und Gardelegen.
10	 Z.B. Luckau oder Prenzlau, Sabinenkirche (jetzt Märkisches Museum, dazu die Katalognummer von 

Marina de Fumel und Peter Knüvener in: Knüvener, Peter [Bearb.]: Mittelalterliche Kunst aus 
Berlin und Brandenburg im Stadtmuseum Berlin [Bestandskatalog der Sammlung des Märkischen 
Museums], S. 361–363).

11	 Siehe die beiden erhaltenen silbernen Figurenreliquiare im Bautzener Domschatz oder die Silber-
madonna in Bützow.

Peter Knüvener



369

6  Werben, St. Johannis, Hauptaltarretabel (Foto: R. Boček)

7  Wilsnack, St. Nicolai, Hochaltarretabel (Foto: P. Knüvener)

Was bleibt? Was kann weg?



370

Zahlen gegeben haben. Besonders selten haben sie sich erhalten, wenn es sich nicht 
um figürliche Reliquiare handelte, weil sie dann nicht einmal mehr einen dekora-
tiven Wert im nachreformatorischen Kirchenraum besaßen. Eine rare Ausnahme 
sind daher die beiden Armreliquiare aus der Strausberger Marienkirche (aus dem 
Dominikanerkloster). (Abb. 8) Sie blieben erhalten, weil man sie in den Schrein des 
Retabels stellte. So sah sie noch Theodor Fontane, der die Situation in einer Zeichnung 
festhielt. (Abb. 9) Im späten 19. Jahrhundert erregten sie Anstoß, sodass man sie dem 
Märkischen Museum übergab, wo sie sich noch heute befinden.12

8  Strausberg, Marienkirche, Reliquiare, jetzt Berlin, Märkisches Museum (Foto: P. Knüvener)

Peter Knüvener



371

Auch Ausstattungsstücke, die mit der Hostienverehrung zusammenhängen, 
verschwanden. Daher gibt es heute aus dem Untersuchungsgebiet auch kaum noch 
Monstranzen oder Ziborien – die einstmals in keiner Kirche gefehlt haben dürften. 
Dasselbe gilt für Sakramentshäuser. Während die Sakramentsnischen in den Dorf-
kirchen als Schrank umgenutzt in der Regel erhalten sind, gar nicht selten auch 
mit malerischen Dekor13, wurden freistehende Sakramentshäuser fast vollständig 
beseitigt. Große Ausnahmen sind diejenigen in Bernau, Jüterbog (St. Nikolai) oder 
Fürstenwalde. Aus Dorfkirchen seien die Beispiele Audorf (Altmark) oder Schönborn 
(Niederlausitz) angeführt. 

Auch bei anderen, in der Liturgie benötigten Gerätschaften ist die Verlustrate 
immens. So zum Beispiel bei Weihrauchgefäßen, deren Benutzung zwar sicher nicht 
sofort endete, die aber mit den Jahrhunderten ihre Funktion verloren. Selbst in 
Dorfkirchen wird es im Mittelalter mitunter mehr als eines gegeben haben – wie die 
beiden im Märkischen Museum erhaltenen Stücke aus der bescheidenen Kirche zu 

9 
Theodor Fontane, Skizze des Strausberger 
Retabels mit Reliquiaren, Potsdam,
Fontane-Archiv

12	 Knüvener: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 275f.
13	 Zum Beispiel wie in Demerthin (Prignitz), wo zwei Engel mit Monstranz als Wandmalerei über 

der Nische angebracht sind.

Was bleibt? Was kann weg?



372

Dobbrikow zeigen. Aus dem gesamten Gebiet der Mark gibt es wohl weniger als ein 
Dutzend erhaltener Stücke, darunter mehrere archäologische Funde oder Beispiele 
für – absichtlich(?) – versteckte Stücke, die bei Baumaßnahmen wieder ans Licht ge-
langten.14 Noch schlechter steht es mit Salbgefäßen. Für die Mark sind nur die zwei 
Beispiele in der Sammlung des Märkischen Museums bekannt.15 Auch jene dürften 
zum Inventar einer jeden Pfarrkirche gehört haben.

Erhalten blieben hingegen in verhältnismäßig großer Zahl Kelche, weil sie im 
lutherischen Gottesdienst weitergenutzt wurden. Kelche aus aufgelösten Klöstern 
fanden ihren Weg in Dorfkirchen, wie zum Beispiel der (leider seit 1945 verscholle-
ne) Kelch aus der Dorfkirche im uckermärkischen Niederlandin, der aufgrund der 
Franziskusikonographie wohl dem Angermünder Franziskanerkonvent zuzuordnen 
ist. Berühmt ist der vermutlich aus Chorin stammende Askanierkelch im Bestand der 
Berliner Marienkirche. Auch Altarleuchter aus mittelalterlicher Zeit gibt es – nicht 
weiter überraschend – gar nicht so selten, auch wenn eine kritische Bestandsaufnah-
me aussteht. Merkwürdigerweise fehlen fast völlig Buchpulte für den Gebrauch auf 
dem Altartisch, auf die man wohl in keiner Kirche verzichtet hat. Besonders aus dem 
dörflichen Kontext sind kaum Beispiele überliefert.16

Theatrale Elemente des mittelalterlichen Kirchenraums
Zu den Raritäten unter den mittelalterlichen Kunstschätzen gehören all die vielfältigen 
Objekte, die die mittelalterliche Liturgie anschaulich und theatralisch machten, also 
Fasten- oder Hungertücher, Himmelfahrts-Christus-Figuren, Palmesel, aber selbst 
Prozessionsfahnen.

Bezeichnenderweise blieb kein einziges Hungertuch in Brandenburg aus einer 
Pfarrkirche erhalten. Eines überkam im Brandenburger Dom, ein weiteres aus Kloster 
Heiligengrabe war bis zum Zweiten Weltkrieg vorhanden.17 In Zittau in der Ober-
lausitz blieben zwei Fastentücher erhalten, eins vorreformatorisch (1472), eins nach-
reformatorisch (1573). Letzteres ist das einzige bekannte evangelische aus älterer Zeit. 
Beide Tücher waren bis ins späte 17. Jahrhundert in der evangelischen Johanneskirche, 
Zittaus Hauptpfarrkirche, in Gebrauch. Nachdem man das große Tuch aufgrund 

14	 Ein archäologischer Fund ist der Oberteil eines Gefäßes in Berlin (Fund vom Krögel nahe der 
Nikolaikirche), am versteckten Ort gefunden wurden die Stücke aus Schönhagen (Prignitz) und 
Rückersdorf (Niederlausitz), alle in der Sammlung des Märkischen Museums, Knüvener: Be-
standskatalog (wie Anm. 10), S. 352–353 (Marina de Fümel und Peter Knüvener).

15	 Knüvener: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 365–366 (Marina de Fümel und Peter Knüvener. Ein 
Gefäß stammt aus Drossen (ist jedoch bezeichnenderweise ein Bodenfund), eines ist unbekannter 
Herkunft.

16	 Ein schönes Beispiel ist das schlichte Möbel mit Schablonenmalerei in Riedebeck. Ein etwas jüngeres 
Exemplar befindet sich in Berlin-Hohenschönhausen (Dorfkirche).

17	 Jeitner, Christa: Mittelalterliche liturgische Textilien in der Mark Brandenburg und ihre Weiter-
nutzung nach Einführung der Reformation, in: Badstübner, Ernst; Knüvener, Peter; Labuda, 
Adam S.; Schumann, Dirk (Hg.): Die Kunst des Mittelalters in der Mark Brandenburg. Tradi-
tion – Transformation – Innovation, Berlin 2008, S. 456–469. – Das berühmte Tuch aus Kloster 
Zehdenick (im Stadtmuseum Berlin, gezeigt in der Berliner Nikolaikirche) war eine Altardecke, 
siehe auch Knüvener: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 50–77 (Christa Jeitner).

Peter Knüvener



373

seiner Schadhaftigkeit nicht mehr benutzte, lagerte man es in der Ratsbibliothek im 
ehemaligen Franziskanerkloster ein, wo es erhalten blieb.18 Mit Fahnen sieht es im 
Untersuchungsgebiet kaum besser aus. Eine gestickte blieb im Brandenburger Dom 
erhalten. Als besondere Seltenheit muss eine Fahne aus einer Dorfkirche des Fläming 
gelten: Aus der Kirche in Pechüle ist ein flott gemaltes Stück erhalten geblieben, 
welches den Blick dafür schärft, was es in jeder Kirche – auch Dorfkirche – gegeben 
haben muss. Die Malereien aus der Zeit um 1460 sind ebenso geübt wie einfach.19 
Das Stück ist stark verschlissen und zeugt vom langjährigen Gebrauch – auch wenn 
es eigentlich nach Einführung der Reformation keine Prozessionen mehr gegeben 
haben dürfte. Vermutlich wurde es »vernutzt« und war noch lange danach in Ge-
brauch – wie das Zittauer Fastentuch. (Abb. 10)

Himmelfahrtsfiguren blieben ebenfalls nur sporadisch erhalten. Eine aus dörf-
lichem Kontext stammt aus Benau in der Neumark20, eine in der Renaissancekanzel 
in Bernau wiederverwendete Christusfigur könnte ebenfalls als Himmelfahrtschristus 
anzusprechen sein, und eine ebensolche Figur war als Wiederverwendung in das 
Beeskower Hochaltarretabel integriert.21 Diese Skulpturen wurden vermutlich kaum 
noch genutzt, das zeigt schon die Tatsache, dass sie fest in neue Ausstattungskontexte 
integriert wurden. Wenn sie keinen neuen Standort erhielten wie in Bernau oder 
Beeskow, verfielen sie und wurden beseitigt. Palmesel – ehemals unverzichtbarer Be-
standteil der Palmsonntagsliturgie22 – haben sich keine mehr erhalten. Der einzige 
nachweisbare befand sich bis zum Zweiten Weltkrieg in der Landsberger Marienkirche. 
In der Mark fehlen auch andere Vertreter der sogenannten »handelnden Bildwerke«, 
nämlich Gekreuzigte mit beweglichen Armen, die bei der Karfreitagsliturgie zum 
Einsatz kommen konnten, wenn Jesus vom Kreuz abgenommen und ins Grab gelegt 
wurde. Dass es sie gegeben haben muss, ist kaum zu bezweifeln.23

Liturgische Gewänder
Liturgische Gewänder blieben ebenfalls nur in sehr kleiner Zahl erhalten.24 Sie 
wurden allerdings nach Einführung der Reformation weiterverwendet und gewisser-
maßen »aufgebraucht«. 1736 wurde in Brandenburg per Kabinettsordre festgelegt, 
dass die »aus dem Papstthum herrührenden Chorröcke, Caseln und Meßgewande 
aller orten, wo solche noch vorhanden, sofort abgeschaffet wurden«. Durch König 
Friedrich II. wurde diese Festlegung jedoch bereits 1740 wieder aufgehoben, sodass 

18	 Siehe Damzog, Dietmar; Dudeck, Volker; Knobloch, Matthias: Die Zittauer Fastentücher als 
Gegenstand der Forschung, in: Damzog, Dieter; Dudeck, Volker; Oettel, Gunter (Hg.): 525 
Jahre Großes Zittauer Fastentuch … und wie weiter, Görlitz/Zittau 2000, S. 9–28. 

19	 Knüvener: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 121.
20	 Im Märkischen Museum, Knüvener: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 198 (Peter Knüvener).
21	 1945 verbrannt, siehe dazu unten.
22	 Dazu Tripps, Johannes: Das handelnde Bildwerk in der Gotik, Berlin 1996, S. 89–111.
23	 In der Oberlausitz gibt es ein Fragment einer solchen Figur im Bautzener Domschatz, siehe Wenzel, 

Kai; Mitzscherlich, Birgit; Wohlfarth, Nicole: Der Dom St. Petri zu Bautzen, Bautzen 2016, 
S. 70.

24	 Siehe der Überblick bei Jeitner: Textilien (wie Anm. 17).

Was bleibt? Was kann weg?



374

10  Zittau, großes Fastentuch, Städitsche Museen, Kirche zum Heiligen Kreuz (Foto: Ch. von Viràg)

Peter Knüvener



375

die Gewänder bis ins 19. Jahrhundert hinein in Benutzung blieben.25 Und so finden 
sich auf Darstellungen der Kommunion zuvor nicht selten Priester mit Kaseln.26 
Viele der erhaltenen Messgewänder jenseits des großen Bestandes des Brandenburger 
Doms stammen aus Dorfkirchen. Dabei sind teilweise extrem kostbare dabei, so eine 
aus einem mongolischen Goldstoff gefertigte Kasel aus Trechwitz bei Lehnin (jetzt 
Märkisches Museum). Es ist unvorstellbar, dass dieses Gewand, für dessen Stoff es 
weltweit kaum mehr als eine Handvoll erhaltener Beispiele gibt, für eine Dorfkirche 
gemacht worden sein soll. Vielmehr dürfte es einst eine landesherrliche Stiftung ge-
wesen sein und aus der Klosterkirche Lehnin stammen. Der Bestand der liturgischen 
Gewänder aus Klosterkirchen wurde nach Einführung der Reformation meist auf-
gelöst. Auf diese Weise gelangten sie in die Dorfkirchen, auch wenn sich der Weg 
nicht immer lückenlos nachweisen lässt. Das betrifft zum Beispiel auch den ehemals 
sehr reichen Bestand aus der Wilsnacker Wallfahrtskirche, von dem sich eine Kasel 
aus Groß Lüben (jetzt Märkisches Museum) erhalten hat.

Frühe Renovierungen mittelalterlicher Kunstwerke
Trotz der schon im 16.  Jahrhundert einsetzenden Umgestaltung mittelalterlicher 
Ausstattungsensembles gibt es vereinzelte Beispiele für sehr frühe Restaurierungen 
mittelalterlicher Kunstwerke. Die Berliner Klosterkirche wurde durch das Engagement 
des Hofalchemisten Leonhard Thurneißer restauriert, dabei auch mittelalterliche 
Schnitzereien einbezogen, dazu noch solche, die im evangelischen Gottesdienst sicher 
keine Funktion mehr hatten. Die große geschnitzte Tafel mit dem Mönch Bernhardin 
von Siena (Abb. 11) gehörte zu den solcherart berücksichtigten Stücken. Auf der von 
Bernhardin aufgeschlagenen Bibel wurde eine deutlich sichtbare Inschrift angebracht: 
»Thurneisser hat mich neu gemacht do ich war alt und gar veracht Anno domini 1584«. 
Offenbar handelte Thurneißer aus einem denkmalpflegerischen Verständnis heraus. 
Die Inschrift sagt aber auch aus, dass das Schnitzwerk in schlechtem Zustand war 
und zuvor nicht mehr wertgeschätzt wurde. 

Die qualitätvolle Doppelmadonna in Stendal (Abb. 12) wurde im selben Zeitraum 
restauriert. Sie ist als Himmelskönigin gezeigt, und man könnte meinen, dass sie 
als Gegenstand der mitunter kritisierten Marienverehrung im späten Mittelalter in 
nachreformatorischer Zeit abgehängt, aus dem Zentrum der Wahrnehmung verbannt 
worden sei. Das Bildwerk, heute in einer Seitenkapelle der Kirche aufgehängt, hatte 
seinen Platz nämlich ursprünglich zentral in der Kirche vor der Chorschranke, auch 
noch lange nach der Einführung der Reformation.27 Es wurde offenbar sogar restau-
riert, denn es zeigt auf der Brust des Jesusknaben die Inschrift 1582. Die Madonna 
blieb also in Stendal zentrales Bildwerk, selbstverständlich wurde die Gottesmutter 
weiter verehrt. In diesem Zusammenhang ist auf das Retabel der Zittauer Frauen-

25	 Jeitner: Textilien (wie Anm. 17), S. 464.
26	 Z.B. in Schönfeld, Uckermark, kurz nach 1600.
27	 Bekmann, Johann Christoph: Historische Beschreibung der Chur und Mark Brandenburg nach 

ihrem Ursprung, Einwohnern, […], ergänzt, fortgesetzt und hg. von Bernhard Ludwig Bekmann, 
Berlin 1753, Bd. 2, 5. Theil, I. Buch, Kap. 2, Sp. 56.

Was bleibt? Was kann weg?



376

11 

Berlin, Marienkirche, 
Tafel des Bernhardin 
von Siena aus der 
Klosterkirche mit 
Inschrift von 1584

Peter Knüvener



377

kirche hinzuweisen. (Abb. 13) Hier wurde in einen Retabelneubau eine spätmittel-
alterliche Skulptur integriert. Bemerkenswert ist die Inschrift, die über ihr deutlich 
sichtbar angebracht ist: »Maria honoranda non adoranda« (Maria soll verehrt, nicht 
angebetet werden).28

Um auf Stendal zurückzukommen: Hier mussten natürlich auch mittelalterliche 
Bildwerke, offenbar auch Marienbilder weichen. In die 1596 errichtete Empore baute 
man an eher versteckter Stelle ein mittelalterliches Tafelbild mit Strahlenkranzmadonna 
ein. (Abb. 14) Aus welchem Kontext es stammt, ist unklar. Es finden sich auch noch 
drastischere Beispiele. In Naundorf bei Forst gibt es zwei einzelne Bretter als Teile 
eines Flügelaltars, die in einer Emporenbrüstung verbaut waren.

Umformungen und Neukonzeptionen
Das interessanteste Kapitel im Umgang mit mittelalterlichen Ausstattungen sind 
jedoch die Umformungen oder Neuschöpfungen unter Verwendung mittelalterlicher 
Altarteile. Es ist zu beobachten, dass weitaus der größte Teil der erhaltenen derartigen 
Beispiele im relativ eng umgrenzten Zeitraum von der Mitte des 16. Jahrhunderts 

12  Stendal, Marienkirche, Doppelmadonna 
(Foto: R. Boček)

13  Zittau, Retabel in der Frauenkirche (Foto: 
J. Matschie)

28	 Winzeler, Marius (Hg.): Lausitzer Madonnen zwischen Mystik und Reformation (Zittauer Ge-
schichtsblätter 36), Zittau-Görlitz 2008, S. 6–7.

Was bleibt? Was kann weg?



378

bis zum Beginn des Dreißigjährigen Krieges entstand, danach gibt es nur noch sehr 
vereinzelt solche Retabel. Es würde sich lohnen, sämtliche derartige Ensembles auf-
zuführen und eingehend zu untersuchen. An dieser Stelle kann nur eine signifikante, 
charakteristische Auswahl geboten werden.29 Zunächst ist auf Beispiele wie das oben 
bereits erwähnte Retabel in Fredersdorf in der Uckermark einzugehen. (Abb. 15) 
Hier wurden von einem mittelalterlichen Retabel Schrein und Flügel verwendet, 
die Predella wurde neu geschaffen ebenso wie der Aufsatz, der von einem ebenfalls 
mittelalterlichen Kreuz bekrönt wird. Die Heiligenbilder auf den Flügelinnenseiten 
aber wurden übermalt – offenbar fand man Darstellungen wie die Ordensheilige 
Birgitta oder den Heiligen Antonius unpassend. Welchen Gegenstand die Überma-
lungen hatten, ist aber nicht bekannt, da sie bei einer früheren Freilegung bis auf ein 
bärtiges Gesicht entfernt wurden.30

Vergleichbare Retabel finden sich an verschiedenen Orten, so etwa in Briest und 
Schmiedeberg in der Uckermark oder in Schorbus bei Cottbus.

14  Stendal, Marienkirche, Westempore von 
1596, Madonna (Foto: R. Boček)

15  Fredersdorf, Retabel (Foto: T. Herschel)

29	 Dazu bereits Ziems, Werner: Vorreformatorische Bildwerke in nachreformatorischen Altaraufsät-
zen oder von der Erhaltung durch Nutzung, in: Brandenburgische Denkmalpflege, Jg. 14, 2005, 
Heft 1, S. 52–68 sowie Knüvener, Peter: Umbauen, neu interpretieren, modernisieren. Vielfältige 
Lösungen im Umgang mit mittelalterlichen Flügelaltären in der Uckermark nach Einführung der 
Reformation, in: Jahrbuch für Brandenburgische Kirchengeschichte 2017 (in Vorbereitung).

30	 Dazu eingehend Herschel/Janaček-Herschel: Der Fredersdorfer Altar (wie Anm. 7).

Peter Knüvener



379

Ungleich prachtvoller, da aus einer Stadtpfarrkirche stammend, war der Fall beim 
Hauptaltarretabel der Beeskower Marienkirche – 1945 verbrannt –, wo ebenfalls ein 
mittelalterlicher Flügelschrein mit der Epiphanie im Zentrum und mit Bildern aus 
der Heilsgeschichte in den Flügeln Verwendung fand.31 (Abb. 16)

Das Retabel wurde 1585 in eine hochaufragende neue Altarkonstruktion einge-
baut. In der neuen Predella befand sich eine Abendmahlsdarstellung – eine typische 
protestantische Ikonographie an diesem Ort, oberhalb des mittelalterlichen Schreins 
ein Gemälde mit der Taufe Jesu und ganz zuoberst als Bekrönung die oben bereits 
angeführte Figur des himmelfahrenden Jesus. Bemerkenswert ist, dass der Beeskower 
Superintendent Valentin Henner, der hinter der Konzeption dieses Retabels steckte, 
in einem Brett unterhalb der Epiphanie einen ausführlichen Kommentar hinterließ 
(im Original auf Latein):

Fern aus dem Morgenland die frommen Weisen ziehen,
    Sie hat der neue Stern zu ihrem Ziel gelenkt.
  Sie wollen, lieber Herr, vor deiner Wiege knieen,
    Dir ihre Gaben weih’n, die fromme Lieb’ dir schenkt.
  Zu Gaben und Gebet will ihnen sich vereinen
    Henner, der fromme Mann, an Lieb und Glauben reich,
  Der 35 Jahr geweidet hat die Deinen
    Und seine Schäflein führt zum ew’gen Himmelreich.
  Er hat dies Werk erdacht, berathen und geweihet,
    Das diese Tafel hier in reicher Schönheit weis’t.
  Daß Nestors Alter diesen Mann erfreuet,
    Erhalt ihn, lieber Herr, mit deinem heil’gen Geist!

Eine programmatische Inszenierung wie in Beeskow zeugt von einer beachtlichen Wert-
schätzung der mittelalterlichen Kunstwerke, besonders auch angesichts der Tatsache, dass 
sie in einem Kirchenraum integriert wurden, der sonst weitgehend von neuer, moderner 
Ausstattung dominiert wurde: In Beeskow gab es eine Reihe prachtvoller Epitaphien, 
die gemeinsam mit dem Retabel den Kirchenraum prägten. Sehr vergleichbar war 
die Situation in der Zittauer Frauenkirche, wo das oben bereits genannte Retabel mit 
wiederverwendeter Madonna auf dem Hochaltar stand. (Abb. 17, 18) Diese Kirche 
wurde im 16. bis ins 18. Jahrhundert hinein über und über bestückt mit einer großen 
Anzahl von Epitaphien, die ein ungemein malerisches Bild abgaben.32

Das Zittauer Retabel ist eine komplette Neuschöpfung. Die Flügel zeigen die 
Verkündigung. Oberhalb des Schreins befindet sich als Relief eine Geburtsszene, 
flankiert von Engeln. Bekrönt wird das Ganze von einem triumphierenden Christus.33

31	 Dazu Knüvener, Peter: Die verlorene Ausstattung der Marienkirche, in: Krüger, Ekkehard; 
Schumann, Dirk (Hg.): Bürgerstolz und Seelenheil. Geschichte, Architektur und Ausstattung 
der Beeskower Marienkirche (Studien zur Backsteinarchitektur 5), Berlin 2012, S. 216–235, hier 
S. 228.

32	 Jetzt großenteils im Bestand der Städtischen Museen Zittau.
33	 Dazu Winzeler: Lausitzer Madonnen (wie Anm. 28).

Was bleibt? Was kann weg?



380

16  Beeskow, Marienkirche, Retabel (1945 zerstört, BLDAM, Messbildarchiv)

Peter Knüvener



381

17 
Zittau, Frauenkirche, Blick 
in den Chor mit Hochaltar-
retabel, Aufnahme Ende 
19. Jahrhundert (Städtische 
Museen Zittau)

18  Zittau, Frauenkirche, Retabel geschlossen (Foto: J. Matschie)

Was bleibt? Was kann weg?



382

19  Zittau, Städtische Museen, Kleines Fastentuch von 1573

Peter Knüvener



383

Dies alles sind sehr qualitätvolle Schnitzereien, die ein Zeugnis von dem hohen 
Stand der Schnitzkunst in Zittau zu dieser Zeit ablegen und damit klar machen, dass 
man die qualitätvolle Madonna nicht aus dem Grund wiederverwendet hat, weil man 
keine eigenen fähigen Schnitzer zur Hand hatte. Vielmehr hat man das mittelalter-
liche Bildwerk in Ehren gehalten und gewissermaßen neu gerahmt. 

Das Retabel ist wandelbar und zeigt im geschlossenen Zustand Bilder der vier 
Evangelisten. Es ist unbekannt, wann es gewandelt wurde, aber dass es genutzt 
wurde und dass damit ein Moment der theatralen Liturgie der vorreformatorischen 
Zeit weiter transportiert wurde, ist überdeutlich. Dazu passt auch, dass man fast 
zeitgleich 1573 in Zittau ein neues Fastentuch (Abb. 19) in Auftrag gab, das zum 
Verhüllen des Hochaltars in der Hauptpfarrkirche der Stadt gedacht war. Es ist das 
einzige bekannte evangelische Fastentuch der vormodernen Zeit. Auch hiermit wurde 
demonstrativ eine Ausstattungsgattung tradiert. Auch dieses Tuch wurde bis ins späte 
17. Jahrhundert genutzt.34

Ein ähnliches Retabel wie in Zittau konzipierte man für die Salzwedeler Ger-
traudenkirche. (Abb. 20) Auch hier wurde ein neuer Flügelaltar geschaffen, der eine 
Muttergottes aufzunehmen hatte. In den Flügeln befinden sich innen Szenen der 
Heilsgeschichte, außen nun aber Bilder der Reformatoren Luther und Melanchthon. 
Möglicherweise ist dies als Zitat des Salzwedeler Weinbergretabels zu verstehen.

Sehr bemerkenswert ist das Retabel in Drahnsdorf bei Luckau, wo eine Madon-
na um 1400 in einen Altaraufbau von 1618/19 integriert wurde. (Abb. 21) Auf der 

20  Wolmirsleben, Katholische Kirche, Retabel aus der Salzwedeler Gertraudenkirche (Foto: 
P. Knüvener)

34	 Damzog/Dudeck/Knoblich: Fastentücher (wie Anm. 18), S. 12.

Was bleibt? Was kann weg?



384

Predella finden sich das Stifterbild des Hans Friedrich von Stutterheim und zwei 
aufschlussreiche Inschriften, eine Lateinische, die übersetzt lautet35:

Gott schütze diesen Altar und dieses Kirchlein. Damit es immer seinem […] Lobe diene. Ver-
treibe das Weltliche von den Jüngern Jesu, welches eine Gruppe ist mit dem Namen Calvinisten.

Die andere Inschrift ist auf Deutsch:

Darin das Wortt und Sacrament / Dir zu Ehrn bleibt biß an das end. / Treib davon ab die 
Romanisten, die Jesuiten unnd Calvinisten. / Den dieser Altar geheiligt ist /unserm Erlöser 
Jesu Christ.

21 
Drahnsdorf, Retabel, 1619 
(Foto: P. Knüvener)

35	 Ich danke Heinz May und Rosemarie Knüvener für Hinweise bei der Übersetzung.

Peter Knüvener



385

Zum Abschluss sei ein Blick auf besonders überraschende Altarretabel geworfen.
Das Retabel in Schwanebeck (Barnim)36 erweckt den Anschein eines mittel-

alterlichen Flügelaltars mit reicher skulpturaler Ausstattung. (Abb. 22) Skeptisch 
wird man bei der stilistischen Analyse der Skulpturen, denn die in den Flügeln 

22  Schwanebeck, Retabel (Foto: D. Jacob)

36	 Jacob, Dirk; Knüvener, Peter: Aus zwei mach eins – der Schwanebecker Altar, in: Bergstedt, 
Clemens u. a. (Hg.): Im Dialog mit Raubritter und Schönen Madonnen. Die Mark Brandenburg 
im späten Mittelalter, Begleitband des Ausstellungsverbundes »Raubritter & Schöne Madonnen«, 
Berlin 2011, S. 206–213.

Was bleibt? Was kann weg?



386

wirken älter (um 1420) als die im Schrein (um 1470/80). Dazu kommen die Re-
naissanceformen des Schleierwerks oberhalb der Figuren. Auch die übrigen Figuren 
in Predella und Gesprenge37 sind verschiedener Zeitstellung. Hier wurde offenbar 
um die Mitte des 16. Jahrhunderts (oder kurz danach) ein komplett neues Retabel 
unter Verwendung der Skulpturen zweier Retabel geschaffen. Dabei ging man sehr 
pragmatisch vor: Während man die Apostel und Heiligen in Schrein und Flügeln 
komplett übernahm, wurden die weiblichen Heiligen der Predella abgesägt und ein-
gekürzt. Nicht nur das: Eine der beiden weiblichen Heiligen war ehemals die Maria, 
die gemeinsam mit dem thronenden Jesus des Gesprenges eine Marienkrönung 
bildete. Dieses Thema wurde aufgegeben, und Jesus kam eine neue Funktion als  
Weltenrichter zu.

Auch im Kanzelaltar in Wassersuppe (Havelland) hat man neben Aposteln Reste 
einer Marienkrönung, nämlich die thronende Maria, vor sich. (Abb. 23) Auch sie 
wurde aus dem Kontext gerissen und umgedeutet. Eine Kanzel mit partiell mittelalter-
lichem Skulpturenschmuck gibt es, wie schon erwähnt, in der Bernauer Marienkirche. 
Kanzelaltäre unter Verwendung mittelalterlicher Teile – nun auch der Flügel – gibt 
es in Goßmar (bei Luckau) und in Knippelsdorf (nahe Herzberg/Elster).

Zahlreich sind die Beispiele von vollständig neu errichteten Renaissanceretabeln, 
wo mittelalterliche Skulpturen in Nischen, auf Gesimse oder zwischen Säulen gestellt 
wurden. Sie finden sich in fast allen märkischen Landschaften und in der Nieder-

23 a+b  Wassersuppe, Kanzelaltar (Fotos: P. Knüvener)

37	 Leider ging das dekorative Schnitzwerk, das die Figuren des Gesprenges umgab, in jüngerer Zeit 
(wohl 1980er Jahre) verloren.

Peter Knüvener



387

24 
Sieversdorf (ehemals Löwenbruch), Detail 
(Foto: P. Knüvener)

25 
Börnicke, Retabel, Auf-
nahme aus dem frühen 
20. Jahrhundert von Max 
Zeisig (Stadt- und Regio-
nalmuseum Perleberg)

Was bleibt? Was kann weg?



388

lausitz, so in Laubst, Ellingen, Demnitz, Günterberg und Bredereiche – diese Reihe 
ließe sich nicht unbeträchtlich erweitern.

In Vehlefanz, Sieversdorf (Abb. 24; ehemals in Löwenbruch bei Berlin) und Börnicke 
(Abb. 25; Havelland) ging man noch einen Schritt weiter, weil man hier nicht nur die 
Skulpturen wiederverwendete, sondern auch weitgehend uminterpretierte. So wurden 
mitunter aus weiblichen Heiligen Apostel – ein Hinweis auf einen schöpferischen 
und unbekümmerten Umgang mit den mittelalterlichen Kunstwerken. Besonders 
eigenwillig ist die kompositorische Lösung, bei der die Madonna, die übrigens zu 
einer Caritas umgedeutet wurde und weitere Kinder zu ihren Füßen erhielt, und eine 
Heilige hinter Säulen verschwinden. (Abb. 26)

In Börnicke gewinnt man überdies den Eindruck, dass beim Neubau des Reta-
bels der gesamte mittelalterliche Skulpturenbestand integriert wurde: Neben den 
Heiligenfiguren eines Retabels des späten 14.  Jahrhunderts und einem Kruzifix 
(um 1400) stellte man eine Gruppe des Drachenkampfes des Heiligen Georg so 
im oberen Teil des Retabels ein, dass sich Reiter und Drache auf zwei Gebälken 

26 
Börnicke, Retabel, Madonna, 
zur Caritas umgedeutet

Peter Knüvener



389

gegenüberstehen – ein äußerst pittoresker Anblick38, aber eine überzeugende und 
überaus schöpferische Lösung. In Selbelang (Havelland) kamen bei der Konzeption 
eines Kanzelaltars die Skulpturen eines Schnitzaltars – nun bereits von 1718 zum 
Einsatz, wie oben bereits oft beschrieben. Auf dem Kanzeldeckel steht eine Skulptur 
aus der Entstehungszeit des Kanzelaltars, bei der es sich um Luther handeln dürfte. 
Dieser wird flankiert von zwei knienden Engeln. Sie stammen doch wohl aus dem 
Schrein des ehemaligen mittelalterlichen Retabels, wo sie zu Seiten der Madonna 
gekniet haben. Von jener ist keine Spur mehr erhalten, sie wurde wortwörtlich durch 
Martin Luther ersetzt.

27  Selbelang, Kanzelaltar, Schalldeckel mit nachmittelalterlicher Lutherfigur und mittelalter
lichen Engeln

38	 Das Retabel ist nur noch fragmentarisch erhalten, die Drachenkampfgruppe fehlt. 

Was bleibt? Was kann weg?



390

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit

Traditionen – Umbrüche – Neuansätze

Thomas Fuchs

Die christliche Religion war und ist eine Religion des Buches, auch wenn die Bedeutung 
von Büchern in den unterschiedlichen Konfessionen unterschiedlich stark gewichtet 
wurde. Sie basiert auf einer Sammlung von Büchern, und der Glaubensvollzug realisiert 
sich in besonderem Maße über die Lektüre von Buchtexten. In der abendländischen 
Tradition wurden diese Bücher in kirchlich-institutionalisierten Bibliotheken zu-
sammengefasst, während im islamisch-arabischen Kontext die Privatbibliothek der 
vorherrschende Überlieferungsträger neben den Moscheen und Koranschulen war.1

In der römischen Kirche der vorreformatorischen Zeit hatte sich ein umfangrei-
ches, fein ausdifferenziertes institutionalisiertes Bibliothekswesen herausgebildet, das 
spätestens in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts vom vermehrten Ausbau von 
Privatbibliotheken begleitet wurde. Ganze »Industrien« hatten sich seit dem späten 
15. Jahrhundert zur Befriedigung der Lektüre- und Glaubensbedürfnisse für den ge-
hobenen priesterlichen Bedarf, das heißt für den Klerus der Kirche, herausgebildet.2 
Die kirchliche Leitungsebene forderte im späten 15. Jahrhundert von ihren Amtsträgern 
den Erwerb von Büchern, um die Liturgie in den Diözesen zu vereinheitlichen und 
ganz allgemein für die Hebung des Bildungsstands der Kleriker zu sorgen. 

Die reformatorische Herausforderung stellte nicht nur die römische Kirche in ihrer 
damaligen Gestalt grundsätzlich in Frage, sondern auch die von der Kirche benötigten 
Bücher und Bibliotheken. Je nach Charakter der reformatorischen Bewegung verlief 
das Schicksal der kirchlichen Bibliotheken sehr unterschiedlich. Trotz aller Unter-
schiede im Detail lassen sich einige Gemeinsamkeiten festmachen.

Die vorreformatorischen Bibliotheken waren Klerikerbibliotheken. Sie waren in 
diesem Sinne Funktionsbibliotheken. Auch der private Buchbesitz war weitgehend auf 
Kleriker beschränkt, erst als Ergebnis der Reformation können wir umfangreichen 
laikalen, nichtadligen Buchbesitz nachweisen und in diesem Zusammenhang sogar 
den Buchbesitz von Frauen.3 Grundsätzlich weitete sich mit der Reformation, und 

1	 Die Rifāʿīya (Refaiya): Katalog einer Privatbibliothek aus dem osmanischen Damaskus in der Uni-
versitätsbibliothek Leipzig, bearb. von Beate Wiesmüller unter Mitarbeit von Sebastian Hanstein, 
hg. von Verena Klemm (Katalog der Handschriften der Universitäts-Bibliothek Leipzig 4), Wies-
baden 2016, hier die Einleitung S. XI–XXII.

2	 Eifler, Matthias: Mittelalterliche liturgische Handschriften aus den Bistümern Naumburg, Merse-
burg und Meißen. Beobachtungen zum Entstehungsprozess, zum Inhalt und zur Verwendung in 
der Frühen Neuzeit, in: Jahrbuch für mitteldeutsche Kirchen- und Ordensgeschichte, Bd. 11, 2015, 
S. 335–375.

3	 Beispiele hierfür: Fuchs, Thomas; Mackert Christoph (Hg.): 3 × Thomas. Die Bibliotheken des 
Thomasklosters, der Thomaskirche und der Thomasschule im Laufe der Jahrhunderte. Katalog zur 

Thomas Fuchs



391

nicht mit dem Buchdruck, der private Buchbesitz massiv aus, zumindest im Reich, 
in den westeuropäischen Ländern spielten der Aufstieg des Humanismus und die 
Abwehrhaltung gegen die Reformation die entscheidende Rolle.4 Wenn Topoi wie 
die der »Bibliotheca publica« im frühen 16. Jahrhundert im Zisterzienserkloster Alt-
zelle vorgebracht wurden, so handelte es sich nur in einem humanistischen Sinne um 
eine öffentliche Bibliothek für die Gelehrten.5 Auch in Altzelle waren es die Kirche 
und ihre Funktionsträger, die die Bibliotheken zusammentrugen, finanzierten und 
nutzten. Bücher und Büchersammlungen waren ein exklusives »Ding«, das letztlich 
nur einer kleinen Sozialschicht vorbehalten blieb.

Durch die reformatorische Bewegung wurde der kirchliche Buchbesitz dramatisch 
verändert. Aber schon vor der Reformation gerieten die Bücher massiv unter Druck. Mit 
der Erfindung des Buchdrucks wandelte sich der Status des Buches grundlegend. Der 
einzelne Text stand nun weitaus günstiger in theoretisch unbegrenzter Stückzahl zur 
Verfügung. Parallel dazu setzte ein Prozess der Kanonisierung der Textüberlieferung 
ein. Insbesondere in der Kirche, aber auch in den unterschiedlichen Rechtsbereichen, 
in den Städten, den Gerichten, den fürstlichen Regierungen, wurde das Buch als 
Instrument der Vereinheitlichung, der Kodifizierung genutzt. Gedruckte Verord-
nungen, Liturgiereformen und Rechtskodifikationen wurden mit dem gedruckten 
Buch vorangetrieben. Um beim kirchlichen Buchbesitz zu bleiben, dienten in den 
Diözesen das gedruckte Buch und die Verpflichtung der Kleriker, dieses zu kaufen, 
dazu, die Liturgie zu vereinheitlichen. Um sich die Dimension dieses Prozesses zu 
verdeutlichen, soll eine Zahl angeführt werden. Von 1485 bis 1519 wurden zehn Aus-
gaben des Missale Misnense6 gedruckt, neben all den anderen Erzeugnissen für den 
gehobenen priesterlichen Bedarf wie Breviare, Psalterien, Predigtsammlungen und 
andere Frömmigkeitsschriften. Diese Entwicklung konnte nicht ohne Folge bleiben. 
Wir können für die Zeit um 1500 Vernichtungen von Handschriften liturgischen 
Charakters in erheblichem Umfang nachweisen.7 Aber auch andere Texttypen waren 
betroffen, insbesondere der Bibeltext.

Schon vor der Reformation setzte ein massiver medientypologischer Umbruch 
in den kirchlichen Bibliotheken ein. In der Reformation sollte dieser Prozess des 
Medienumbruches durch einen Prozess des Inhaltsumbruchs aufgeladen werden.8 

gleichnamigen Ausstellung in der Bibliotheca Albertina vom 18. Oktober 2012 bis 20. Januar 2013, 
Leipzig 2012, S. 129–132.

4	 Pettegree, Andrew: The book in the Renaissance, New Haven/London 2010.
5	 Mackert, Christoph: Repositus ad bibliothecam publicam – eine frühe öffentliche Bibliothek in 

Altzelle?, in: Graber, Tom; Schattkowsky, Martina (Hg.): Die Zisterzienser und ihre Biblio-
theken. Buchbesitz und Schriftgebrauch des Klosters Altzelle im europäischen Vergleich (Schriften 
zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 28), Leipzig 2008, S. 86–170.

6	 Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhunderts (VD16), 
online: www.vd16.de: VD16 M 5597, M 5598, M 5599, M 5600, ZV 11024. – Incunabula Short 
Title Catalogue (ISTC), online: http://istc.bl.uk/: ISTC im00673380, ISTC im00673400, ISTC 
im00673430, ISTC im00673450, ISTC im00673500.

7	 Fuchs, Thomas: Bücher- und Bibliotheksverluste in der Frühen Neuzeit, in: Kodex. Jahrbuch der 
Internationalen Buchwissenschaftlichen Gesellschaft, Bd. 3, 2013, S. 25–39.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



392

Gleichzeitig wurden die Bücher in den einzelnen Sammlungen mehr, die Anzahl 
der einzelnen Sammlungen stieg rapide, und der private Buchbesitz weitete sich aus.

In dieser Umbruchsphase von der Handschrift zum gedruckten Buch traf die 
reformatorische Herausforderung auf die überkommenen Bibliotheken und die da-
hinter stehenden Lektüre- und Sammlungsinteressen. In den meisten Fällen brachte 
die Reformation einen radikalen Bruch in der Buch- und Bibliotheksgeschichte mit 
sich.9 Dabei ist eine erhebliche Spannbreite des Umgangs mit der Institution kirch-
liche Bibliothek zu beobachten. Sie reichte von völliger Vernichtung, die die Kloster-
bibliotheken im Einzugsbereich des Bauernkrieges traf, zum Beispiel in Thüringen 
und im Harz, über die Überführung des Buchgutes in einen neuen institutionellen 
Kontext, wie beispielsweise die Überführung sächsischer Klosterbibliotheken in die 
neugegründete Universitätsbibliothek Leipzig nach 1539, bis hin zur bruchlosen ins-
titutionellen Weiterführung wie in der Kirchenbibliothek im fränkischen Schwabach. 
Bei aller Vielfalt des Umgangs mit dem Buchgut der Kirche wurde nirgendwo im 
evangelischen Bereich eine vorreformatorische Bibliothek inhaltlich weitergeführt. 
Auf der Inhaltsebene gab es keine Gemeinsamkeiten zwischen den Bibliotheken vor 
und nach der Reformation. 

Unter typologischen Vorzeichen begegneten den Reformatoren drei Formen des 
Buchbesitzes, bei dem sie entscheiden mussten, was damit geschehen solle, sofern 
die Bücher die Einführung der Reformation bis zur Institutionalisierung der refor-
matorischen Bewegung überstanden hatten, vom Bauernkrieg über die Bilderstürme 
bis hin zur Verwahrlosung der Büchersammlungen im Prozess der Selbstauflösung 
kirchlicher Institutionen wie der Klöster:
1.	 die liturgischen Bücher, die unmittelbar in den Kirchen aufbewahrt wurden und 

für den Gottesdienst benötigt wurden;
2.	 die Kirchenbibliotheken für die Geistlichen in den Pfarreien, die aus der Eigen-

initiative der Kleriker entstanden waren;
3.	 der Buchbestand der kirchlichen Institutionen (Klöster, Domstifte, Kollegiatstifte), 

die für die Benutzung durch eine Klerikergemeinschaft geschaffen worden waren.
Aufgrund der Vielgestaltigkeit der Phänomene ist es schwierig, eine systematische 
Perspektive auf den Umgang mit dem vorreformatorischen kirchlichen Buchbesitz und 
die Entwicklung der Kirchenbibliotheken vor dem Hintergrund der vorreformatori-
schen Bibliotheksgeschichte zu entwickeln. Entscheidend für die Geschichte des über-
kommenen Buchbesitzes wurde die Einrichtung evangelischer Kirchenbibliotheken.

Bevor die Typen der Herausbildung evangelischer Bibliotheken näher beleuchtet 
werden, soll ein kurzer Blick auf die normative Ebene der Fundierung evangelischer 

8	 Einen Überblick zum Thema gibt: Kaufmann, Thomas: »Ohne Buchdruck keine Reformation«?, in: 
Oehmig, Stefan (Hg.): Buchdruck und Buchkultur im Wittenberg der Reformationszeit (Schriften 
der Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 21), Leipzig 2015, S. 13–34.

9	 Fuchs, Thomas: Einleitung: Buch und Reformation, in: Bünz, Enno; Fuchs, Thomas; Rhein, Stefan 
(Hg.): Buch und Reformation. Beiträge zur Buch- und Bibliotheksgeschichte Mitteldeutschlands 
im 16. Jahrhundert (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt 16), Leipzig 
2014, S. 9–37.

Thomas Fuchs



393

Kirchenbibliotheken geworfen werden. Zu einer Grundforderung in den Kirchen-
ordnungen der evangelischen Territorien gehörte in den verschiedenen Landeskirchen 
die Anschaffung einer Mindestausstattung von Büchern für den Dienstgebrauch des 
evangelischen Pfarrers. Diese Grundausstattungen sollten dazu dienen, ein Mindest-
maß an theologischer Geschlossenheit innerhalb der Landeskirchen zu sichern bzw. 
herzustellen.

Schon seit den späten 1520er Jahren drängten die evangelischen Kirchenordnun-
gen auf die Einrichtung von Kirchenbibliotheken für die Pfarrer und die Lehrer.10 
Insbesondere Johannes Bugenhagen formulierte solche Forderungen in den von ihm 
verantworteten Kirchenordnungen. Schon in der Braunschweiger Kirchenordnung 
von 1528 verlangte er, dass die Bücherei zu St. Andreas nicht verfallen dürfe, sondern 
im Gegenteil Bücher angeschafft werden sollten, insbesondere solche, die aufgrund 
ihres hohen Preises nicht von den einzelnen Pfarrern gekauft werden könnten. In der 
Pommerschen Kirchenordnung von 1535 forderte er eine Bibliothek für die Pfarrer 
und Lehrer in jeder Pfarrei.

Besonders weit ging mit ihren konkreten Forderungen die Hessische Kirchen-
ordnung von 1537:

Man soll in allen Stetten und Dörffern nach des gemeinen kastens vermügen, alle und vnd ein 
yedes jar ein zeitlang für ein gulden, zwen, drey oder vier auffs höchste rechte gute nutzliche 
Biblische vnd andere der gleichen bücher, sampt der selben Christlicher ausslegung, wie solichs 
der Superintendent befilht, kauffen, reinlich einbinden, vnd in die Liberey, wi sie sindt, oder 
aber in der Pfarherrn gewarsam, welche man auch hierzu machen soll, mit kundtschafft liefern 
lassen, die selbigen bücher der gemein zu nutz vnd heil gebrauchen, reinlich vnd verwarlich 
behalten, vnd einem yeden Pfarherrn befelhen, das er, wann er auffzeucht, sein hantgeschrifft 
darüber gebe, was er für bücher in die Liberey oder in seyn hande entpheht, auch in sonderheit 
den Pfarherrn befelhen, das sie in die bücher nit schreiben noch die selbigen maculirn u.s.w.11

Vor dem Hintergrund der Entstehungsgeschichte der evangelischen Kirchenbibliothe-
ken lässt sich nur konstatieren, dass den euphorischen Forderungen nur wenige Taten 
folgten. Demgegenüber begegnen in den normativen Texten der Kirchenleitungen in 
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts sehr reduzierte Forderungen bezüglich des 
Buchbesitzes in den jeweiligen Pfarreien. Die kursächsische Kirchenordnung von 1580 
bestimmte nur, dass bei der Erwerbung für die Kirchenbibliotheken die Texte Luthers 
besonders berücksichtigt werden sollten. Die Niedersächsische Kirchenordnung von 
1585 konkretisierte dieses Verlangen dahingehend, dass in den Kirchenbibliotheken 
ein Grundstock aufgebaut werden sollte mit der deutschen Bibel, der Kirchen- und 
Hauspostille Luthers, Luthers sämtlichen Werken und Brenz’ Schriften über die 
Evangelien und die paulinischen Briefe sowie die Konkordienformel. 

10	 Im Folgenden: Radlach, Otto: Die Bibliotheken der evangelischen Kirche in ihrer rechtsgeschicht-
lichen Entwicklung, in: Zentralblatt für Bibliothekswesen, Bd. 12, 1895, S. 153–173.

11	 Zit. n.: Radlach: Bibliotheken (wie Anm. 10), S. 161f.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



394

Selbst dieses auf das Grundlegendste reduzierte Erwerbungsprogramm wurde 
nur in beschränktem Umfang in die Tat umgesetzt. Am 22.  Januar 1540 erließ 
Herzog Heinrich von Sachsen ein Mandat, dass jeder Pfarrer die Kirchenordnung 
(Heinrichsagende), den Deutschen Psalter, die Confessio Augustana mit Apologie 
und die Deutsche Bibel anschaffen solle.12 In der darauffolgenden Kirchenvisitation, 
die am 9. Mai 1540 begann, ordneten die Visitatoren an, dass jede Pfarrgemeinde die 
Deutsche Bibel, die Confessio Augustana, die Loci Melanchthons, die Predigtpostillen 
Luthers sowie »andere christliche reine bücher« besitzen sollten.13 Die Ergebnisse der 
Visitation von 1574 im Amt Leipzig entwarfen ein ernüchterndes Bild. Nur ungefähr 
die Hälfte der Pfarreien besaßen die Heinrichsagende.14 

Von der normativen Ebene her gesehen muss beim Prozess der Herausbildung 
evangelischer Büchersammlungen zwischen einer Minimalausstattung an Büchern 
für den Pfarrer und dem Aufbau einer institutionalisierten Kirchenbibliothek unter-
schieden werden, die ein Engagement von wem auch immer erforderte, um die 
landesherrlichen Initiativen auf eine höhere Ebene zu heben.

Aus den überlieferten Sammlungen lassen sich vier Typen der Herausbildung 
evangelischer Kirchenbibliotheken bzw. Sammlungen von Büchern an evangelischen 
Kirchen ausmachen, dies aber unter Berücksichtigung des Umstandes, dass die evan-
gelischen Kirchenbibliotheken besonders schlecht erforscht und erschlossen sind.15 

Erstens: Büchersammlungen als Auffangstation für Bibliotheken untergegangener 
kirchlicher Einrichtungen, insbesondere von Klöstern. Herrenloses Bibliotheksgut 
wurde in die nun evangelischen Kirchen verbracht, ohne dass eine Entwicklungs-
kontinuität zu evangelischen Kirchenbibliotheken zu beobachten ist, oder einfacher 
ausgedrückt: Klösterlicher Buchbesitz wurde in evangelische Kirchen überführt, ohne 
dass sich an diesen Orten evangelische Kirchenbibliotheken gebildet hätten. Hierzu 
gehörten auch Kirchenbibliotheken, die nicht über den in den Kirchenordnungen 
und Visitationen geforderten Minimalbestand hinausgingen. Nicht nur in die Kir-
chen, sondern auch in Rats-, Schul- und Universitätsbibliotheken wurde herrenloses 
kirchliches Bibliotheksgut verbracht.

Zweitens: Bibliotheken, die über die Einführung der Reformation bruchlos weiter-
geführt wurden, waren die große Ausnahme.

Drittens: Bibliotheken an den Kirchen, die aus den privaten Buchanschaffungen 
der Kleriker gleichsam organisch erwachsen sind und in evangelischer Zeit in eine 
Kirchenbibliothek mit und ohne formelle Gründung mündeten.

12	 Jadatz, Heiko: Wittenberger Reformation im Leipziger Land. Dorfgemeinden im Spiegel der 
Evangelischen Kirchenvisitationen des 16. Jahrhunderts (Herbergen der Christenheit. Sonderband 
1092), Leipzig 2007, S. 88.

13	 Ebd., S. 92.
14	 Ebd., S. 117f. 
15	 Von allen historischen Bibliothekstypen sind wohl die evangelischen Kirchenbibliotheken am 

schlechtesten erforscht. Es fehlen weithin belastbare Erschließungsdaten. Selbst die Zahl der noch 
vorhandenen historischen Kirchenbibliotheken ist nicht bekannt. Schätzungsweise gab es allein in 
den Bundesländern Sachsen und Thüringen wohl an die 2000 Kirchenbibliotheken.

Thomas Fuchs



395

Viertens: Zwischen 1580 und 1600 können wir eine Welle von Kirchenbibliotheks-
gründungen beobachten, die meist im Zusammenspiel von evangelischer Geistlichkeit, 
Stadtrat und Kirchengemeinde durchgeführt wurden. Dies war der häufigste Typus 
der Gründung evangelischer Kirchenbibliotheken, der in seiner Dichte leichter be-
schrieben als erklärt werden kann. Nur dieser Typus konnte relevante Bestandsgrößen 
erreichen mit mehr als eintausend Titeln des 16. Jahrhunderts.

Im Folgenden soll an einigen Beispielen diese Typologisierung erläutert werden.

Herrenloses Bibliotheksgut an evangelischen Kirchen ohne Verbindung zu einer evange-
lischen Kirchenbibliothek
Ein gutes Beispiel für diesen Entstehungstypus ist die Kirchenbibliothek von Römhild: 
Sie geht in ihrem historischen Kern auf die Inkunabeln und Drucke des 16. Jahrhun-
derts aus dem Kollegiatstift in Römhild zurück, das seit 1540 mit der Reformation 
konfrontiert und 1556 endgültig aufgelöst wurde.16 Die Bücher verblieben in der 
Kirche. Neuanschaffungen gab es nicht. Erst der Superintendent Nikolaus Rebhan, 
der 1600 bis 1605 im Amt war, begann, Bücher für die Bibliothek zu kaufen. Sein 
Nachfolger Noah Otto war ein ausgesprochener Bücherfreund. Unter seiner Obhut 
wurde die Bibliothek am meisten erweitert, und er konnte auch Spender für die 
Bibliothek gewinnen. 

In Pößneck begegnet eine evangelische Kirchenbibliothek mit einer Minimal-
ausstattung für die Amtsausübung der Geistlichen der Stadt.17 Das erste Pößnecker 
Kirchenbuch von 1575–1612 enthält einen »Catalogus librorum in Bibliotheca ecclesiae 
Pesneccensis«, der 52 Nummern aufzählt. Die ersten 31 Nummern sind Inkunabeln18 
und Postinkunabeln aus dem Bestand des Pößnecker Karmeliterklosters. Dieses hatte 
sich in den Jahren 1525/29 gleichsam selbst aufgelöst. Nur zwei Mönche blieben ihren 
Gelübden treu. Neun Mönche, darunter der Prior Heinrich Kaiser, übergaben das 
Kloster mit allem Besitz gegen eine jährliche Pension der Stadt. Die Inkunabeln wur-
den in die Stadtkirche St. Bartholomäus verbracht, und zwar nur Papierdrucke. Um 
1560 begann dann der Aufbau einer kleinen reformatorischen Kirchenbibliothek. Den 
Grundstock bildete die seit 1555 im Erscheinen begriffene Jenaer Lutherausgabe sowie 
Luthers zweibändige Kirchenpostille in der Ausgabe Wittenberg 1562, die Confessio 
Augustana (Wittenberg 1531), das Corpus doctrinae christianae Melanchthons (Jena 
1570), das Konkordienbuch (Dresden 1580) und dessen Apologie (Dresden 1584) 
sowie die Magdeburger Zenturien. Erst 1600 oder danach kam ein weiterer Druck 

16	 Marwinski, Felicitas: 500 Jahre Kirchenbibliothek Römhild. Eine bibliotheks- und einband-
geschichtliche Studie, in: Aus zwölf Jahrhunderten. Einundzwanzig Beiträge zur thüringischen 
Kirchengeschichte (Thüringer kirchliche Studien II), Berlin o. J., S. 143–168. 

17	 Marwinski, Felicitas: Civibus aevi futuri – den Bürgern der Zukunft. Mosaiksteine zu einer 
Geschichte der Pößnecker Kirchenbibliothek unter besonderer Berücksichtigung des Gründungs-
bestandes, in: Pößnecker Heimatblätter, Bd. 15, 2009, S. 3–19.

18	 Die Pößnecker Inkunabeln stehen inzwischen in der Forschungsbibliothek Gotha, wo sie im Rah-
men eines von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Projekts digitalisiert wurden, 
online: http://archive.thulb.uni-jena.de/ufb/content/main/ufb/sites/inkunabeln.xml.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



396

hinzu, und zwar Predigten des in Pößneck amtierenden Pfarrers Melchior Bischoff 
(1547–1614). Danach kamen in die Bibliothek nur noch Einzelstücke, und die Bi-
bliothek blieb völlig unbeachtet. Bis zu ihrer Auflösung 1996 war sie nur über eine 
Leiter im Turm der Kirche erreichbar. Auffallend ist, dass die Inkunabeln keinerlei 
Benutzungsspuren aufweisen. Sie wurden nach ihrer Verbringung in die Kirche 1529 
oder danach bis zu ihrer Bearbeitung durch einen Mitarbeiter des Gesamtkatalogs 
der Wiegendrucke im späten 19. Jahrhundert faktisch nicht angefasst.

In die Kirchenbibliothek von St. Jakobi in Freiberg gelangten 68 Bände aus dem 
aufgelösten Freiberger Jungfrauenkloster »Maria Magdalena zur Buße«.19 Die Über-
gabe vollzog 1557 der Verwalter des 1540 aufgelösten Klosters Urban Hartmann. 
Nach einem Inventar von 1721 wurden die Bücher in »einem gemalten Schrank in 
der Sakristei« aufbewahrt und befanden sich in einem schlechten Zustand. In der 
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts kamen noch einige evangelische Bücher gemäß 
den Forderungen der Kirchenleitung hinzu. 

Die Bibliothek der Oberkirche Cottbus besaß vor dem Zweiten Weltkrieg 450 
Inkunabelbände, die wohl zum größten Teil aus dem 1537 aufgelösten Franziska-
nerkloster der Stadt stammten.20 Auch hier gab es im 16. Jahrhundert nur eine sehr 
bescheidene Bestandsvermehrung. Der eigentliche Bestandsschwerpunkt der Biblio-
thek liegt im 17. Jahrhundert.

Die Bibliothek des vor den Toren der Stadt liegenden Servitenklosters Himmel-
garten bildete den Grundbestand für die Kirchenbibliothek in Nordhausen.21 Die 
Klosterbibliothek wurde im Wesentlichen von dem Prior Johannes Pilearius im frühen 
16. Jahrhundert aufgebaut. Trotz der Zerstörung des Klosters im Bauernkrieg konnte 
die Bibliothek gerettet werden und kam 1552 in die St. Blasii-Kirche in Nordhausen. 
Die Bestandsstruktur der Kirchenbibliothek belegt in eindrücklicher Weise ihre 
Funktion als Auffangstation für das vorreformatorische Bibliotheksgut. Von den 714 
historischen Titeln stammen 230 Titel aus der Inkunabelzeit (32 Prozent), 384 aus 
der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts (54 Prozent), 44 aus der zweiten Hälfte des 
16. Jahrhunderts (6 Prozent), 39 aus dem 17. (5 Prozent) und 17 aus dem 18. Jahr-
hundert (2 Prozent). 

19	 Döring, Hellmut: Freiberger Inkunabelkatalog. Die Inkunabeln der Andreas-Moeller-Bibliothek, 
des Geschwister-Scholl-Gymnasiums und weiterer Freiberger Sammlungen (Beiträge zur Inkuna-
belkunde 3, Folge 9), Berlin 1993, S. 5.

20	 Handbuch der historischen Buchbestände in Deutschland, Österreich und Europa (HhB), Dom-
stiftsarchiv – Bibliothek der Oberkirche Cottbus, Online-Ausgabe: http://fabian.sub.uni-goettingen.
de/.

21	 HhB (wie Anm. 20), Evangelisches Predigerseminar – Kirchenbibliothek St. Blasii Nordhausen. – 
Götting, Hannelore: Geschichte und Bedeutung der Kirchenbibliothek St. Blasii in Nordhausen, 
in: Czubatynski, Uwe (Hg.): Kirchenbibliotheken als Forschungsaufgabe, Neustadt/A. 1992, 
S. 21–34.

Thomas Fuchs



397

Bibliotheken, die über die Einführung der Reformation bruchlos weitergeführt wurden
Eine bruchlose Weiterführung meint keine inhaltliche Weiterführung, sondern 
eine rein institutionelle. Dieser Typus evangelischer Kirchenbibliotheken kommt 
am seltensten vor. Die Bibliothek der Evangelischen St. Nikolaikirche Isny basiert 
auf einer umfangreichen vorreformatorischen Predigerbibliothek.22 Die Bibliothek, 
für die ein eigenständiger Bibliotheksraum an der Kirche nach 1470 gebaut wurde, 
geht auf eine Stiftung des Konstanzer Domherrn Johann Guldin von 1462 zurück, 
mit der eine Prädikatur eingerichtet wurde, für die eine Bibliothek zur Verfügung 
stehen sollte. Dieser erstmals 1482 urkundlich erwähnte Büchereiraum, der vom 
Chor aus durch eine in die Mauer gebrochene Treppe erreichbar ist, wurde mit 
Fresken der Zeit ausgemalt. Die über drei Meter hohen Wandregale stammen aus 
dem späten 16. Jahrhundert. Der Raum gehört in seiner heutigen Erscheinungsform 
und Ausstattung zu den ältesten erhaltenen Bibliotheksräumen überhaupt. Als ein 
besonderer Glücksumstand muss gelten, dass die Prädikantenbibliothek nie einer 
Plünderung, Zerstreuung durch Säkularisation oder einem Feuer wie dem für die 
Stadt Isny verheerenden Brand von 1631 zum Opfer fiel. Sie ist für die Kontinuität 
von der mittelalterlichen Reformbewegung über die Reformation bis in das 17. Jahr-
hundert exemplarisch und in ihrer besonderen Überlieferungsform wohl einmalig. 
Mit Einführung der Reformation in den 1520er Jahren wurde die Kirchenbibliothek 
offensichtlich am selben Ort weitergeführt, nun unter evangelischen Vorzeichen. 
Die Bestandsstruktur zeigt, dass die Bibliothek durch Stiftungen der Geistlichkeit 
und der Bürger der Stadt weitergeführt wurde. Schon um die Wende vom 16. zum 
17. Jahrhundert begann die Bibliothek zu stagnieren, und nach dem Dreißigjährigen 
Krieg erhielt sie nur noch sporadisch Neuerwerbungen. Das Schwergewicht liegt mit 
65 Prozent aller Titel auf der Theologie des 16. Jahrhunderts. 

Eine ganz ähnliche Entwicklung wie in Isny nahm die Kirchen-Kapitelsbibliothek 
Schwabach, wenn auch nicht in diesem Umfang.23 Auch hier haben wir eine spätmit-
telalterliche Predigerbibliothek vor uns, deren ältester datierbarer Stiftereintrag von 
1470 stammt. Die Bibliothek befindet sich seit 1503 im Obergeschoss der Sakristei. 
Sie wuchs erheblich durch ein Legat von 169 Bänden des evangelischen Pfarrers 
Augustin Obermaier. Nachdem Schwabach 1556 Dekanatsbezirk wurde, avancierte 
die Pfarrbibliothek zur Kapitelsbibliothek. Damals wurde auch jedem ins Dekanat 
eintretenden Pfarrer zur Pflicht gemacht, ein beliebiges Buch an die Bibliothek abzu-
geben. Diesen »Pflichtexemplaren« verdankte sie einen nicht geringen Zuwachs. Mit 

22	 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der Evangelischen St. Nikolaikirche. – Schmid, Helmut: Ain lie-
brey zu den büchern. Die mittelalterliche Predigerbücherei der Nikolaikirche zu Isny, Ravensburg 
2000. – Bünz, Enno: Das Buch in den Händen von Geistlichen. Beobachtungen zum kirchlichen 
und klerikalen Buchbesitz im 12. bis 16. Jahrhundert, in: Bünz/Fuchs/Rhein: Buch und Refor-
mation (wie Anm. 9), S. 39–68, hier S. 55–57.

23	 HhB (wie Anm. 20), Kirchen-Kapitelsbibliothek Schwabach. – Wambach, Walter: Die Kirchen-
bibliothek Schwabach: Geschichte und Bestand; mit Katalog der Handschriften und Inkunabeln, 
mit Katalog der Handschriften und Inkunabeln (Bibliotheca bibliographica Aureliana 127), Baden-
Baden 1990.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



398

dem Dreißigjährigen Krieg folgte eine Zeit der völligen Verwahrlosung der Bibliothek. 
Sie stand im 18. Jahrhundert jedem offen und war damit Ziel mutwilliger Zerstörung.

Die im Dreißigjährigen Krieg vernichtete Kirchenbibliothek Heideck besaß einen 
spätmittelalterlichen, vorreformatorischen Bestand, wie zwei Bücherverzeichnisse von 
1583 und 1597 nachweisen. Sie wurde nur durch die evangelischen Grundschriften 
ergänzt.24

Bibliotheken an den Kirchen, die aus den privaten Buchanschaffungen der Kleriker er-
wachsen sind und in evangelischer Zeit in eine Kirchenbibliothek mündeten
Bei diesem Typus ist damit zu rechnen, dass es zu formellen Bibliotheksgründungen 
gekommen ist, diese aber in den Quellen nicht belegt sind. Mit den formalen Grün-
dungen der Zeit um 1580 bis 1600 haben diese Kirchenbibliotheken gemein, dass 
ihr Aufbau wesentlich von dem Engagement der evangelischen Geistlichen bestimmt 
wurde. Das klassische Beispiel für eine Kirchenbibliothek, die aus der Privatbibliothek 
eines evangelischen Geistlichen gleichsam organisch erwachsen ist, stellt die Turmbi-
bliothek an St. Andreas in Eisleben dar.25 Den Grundstock für die Kirchenbibliothek 
bildeten die erhaltenen Teile der Bibliothek des Zisterzienserinnenklosters Helfta, die 
in den Besitz von Kaspar Güttel gelangten, der sich schon 1518 der reformatorischen 
Bewegung angeschlossen hatte. Nach seinem Tod wurde seine Büchersammlung 
im zweiten Geschoß des Turmes der Andreasbibliothek aufgestellt. Die Nachfolger 
Güttels, Johannes Spangenberg und Erasmus Sarcerius, bauten die Bibliothek weiter 
aus. Weitere Legate von Pfarrern und Schullehrern ließen sie wachsen. In den Quellen 
ist ein formaler Gründungsakt für diese Bibliothek nicht überliefert.

Von der Kirchenbibliothek von St. Martin in Stolberg ist nur bekannt, dass sie 
mit der Bibliothek des evangelischen Pfarrers Tilemann Platner 1551 aufgebaut wur-
de.26 Sehr viel besser unterrichtet sind wir über die Kirchenbibliothek an der Peters-
kirche in Görlitz.27 Der Prediger Magister Johann Goschitz stiftete 1539 insgesamt 
siebzig Bücher. Wahrscheinlich ist die Bibliothek aber älter, und es existierte schon 
im 14. Jahrhundert eine Kirchenbibliothek. Die Bibliothek war in einem gewölbten 
Raum unter der Sakristei untergebracht. In der Kirchenbibliothek vorhanden waren 
die alten Bücher, die noch vorhanden waren, die Bücher von Wolfgang Sustelius, 
des evangelischen Pfarrers an der Peterskirche, insgesamt 45 Bände mit 71 Schriften. 

24	 Hirschmann, Adam: Die verschollene Kirchenbibliothek von Heideck, in: Zentralblatt für Biblio-
thekswesen, Bd. 45, 1928, S. 169–179.

25	 HhB (wie Anm. 20), Turmbibliothek der St. Andreaskirche. – Rabenau, Konrad von: Die Ge-
schichte der Kirchenbibliothek von St. Andreas in Eisleben als Spiegel der Kirchengeschichte des 
Mansfelder Landes, in: Herbergen der Christenheit, 1985/86 (1986), S.  91–103. – Westphal, 
Rudolf: Über die Entstehung der Andreas-Bibliothek zu Eisleben: nebst dem Verzeichnis der in 
derselben vorhandenen alten Drucke (Jahresbericht des Königlichen Gymnasiums zu Eisleben 
1881/82; Progr.-Nr. 204), Eisleben 1882.

26	 Radlach: Bibliotheken (wie Anm. 10), S. 165.
27	 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der Evangelischen Kirchengemeinde St. Peter und Paul. – Zobel, 

Alfred: Die Kirchenbibliothek in der Peterskirche zu Görlitz, in: Neues lausitzisches Magazin: 
Zeitschrift der Oberlausitzischen Gesellschaft der Wissenschaften, Bd. 117, 1941, S. 94–129.

Thomas Fuchs



399

Davon getrennt wurden in der Sakristei die alten liturgischen Bücher aufbewahrt 
(Missale, Bibeln). Zu diesen sind die evangelischen Bücher gestellt worden, die für 
den Gottesdienst benötigt wurden. Bücherstiftungen von Görlitzer Bürgern sind 
erst aus der Zeit ab 1600 bekannt. Bücher aus dem Besitz von Geistlichen kamen 
ebenfalls seit dem 17. Jahrhundert in die Bibliothek. 

Unabhängig von der vorreformatorischen Dombibliothek wurde in Fürstenwalde 
eine Kirchenbibliothek durch das Testament des 1576 verstorbenen evangelischen 
Domherrn Martin Wobeligk begründet, der seine Bücher der Kirche hinterließ.28 
Aufgrund der Zerstörungen am Ende des Zweiten Weltkrieges lassen sich nur wenige 
Aussagen zur weiteren Geschichte der Bibliothek machen.

In der Kirchenbibliothek von Wertheim findet sich die Form der Herausbildung 
aus der Bibliothek der evangelischen Geistlichen und einer institutionellen Grün-
dung.29 Gegründet wurde die Kirchenbibliothek Wertheim 1448 durch eine Stiftung 
des Kölner Theologieprofessors Konrad Wellin. Wellin vermachte seine Bücher in der 
Theologie, im kanonischen und bürgerlichen Recht, in der Medizin und den freien 
Künsten der Pfarrkirche von Wertheim. Er stiftete insgesamt 63 Bände. An dem 1481 
gegründeten Kollegiatstift befand sich eine Bibliothek, die im Zuge der Auflösung 
des Stifts bei der Einführung der Reformation seit 1522 zerstreut wurde. Ein Rest 
aus der Pultbibliothek des Stifts kam an die evangelische Kirchenbibliothek. Eine 
erste Nachricht aus den Kirchenrechnungen datiert in das Jahr 1561: »Diß jahr anno 
61 saind auff ansuchung der kirchendiener ihn die liberey gekaufft worden: Opera 
Lutheri, sind 19 bucher, und Confessio und apologia theologorum Wirtemberg., 2 
tomi« (Württembergisches Bekenntnis). Die Bücher wurden in Schweinsleder mit dem 
Supralibros gebunden: »PRO ECCLESIA VVERTHEMIANA 1561«. Höhepunkt der 
Bibliothek war das späte 16. Jahrhundert. 1562 wurden Bücher für die Kirchenbiblio-
thek aus dem Erlös des Verkaufs von altem Pergament angekauft. In dieser Zeit war 
die Bibliothek am umfangreichsten mit 950 Bänden, davon ca. 150 Handschriften. 

Durch Kauf, Schenkungen des Grafenhauses und Bücher aus der aufgelassenen 
Kartause Grünau im Spessart wuchs die Sammlung. 1587 wurde ein neuer Biblio-
theksraum bezogen, und seit 1581 sind Ausleihzettel erhalten. Man kann geradezu von 
einem Bibliotheksbetrieb sprechen. In einem Inventar von 1587 wurde zwischen der 
»bibliotheca superior« mit den theologischen Büchern und der »bibliotheca inferior« 
mit dem Nachweis der Bücher aus den anderen Wissensgebieten unterschieden. 1588 
bis 1590 wurden 260 Gulden für Neuerwerbungen ausgegeben. Zwischen 1620 und 
1695 wurden überhaupt keine Bücher für die Bibliothek erworben. Im Gegenteil kam 
es zu Veräußerungen bzw. Verlusten. 1682 gelangten Handschriften aus Grünau, 
die in Wertheim waren, in die Stadtbibliothek Frankfurt am Main. Zu Beginn des 
18. Jahrhunderts erwarb ein gräflich hanauischer Registrator namens Henning Bücher 
Handschriften aus der Kirchenbibliothek, die sich heute in der Universitätsbibliothek 

28	 HhB (wie Anm. 20), Dombibliothek St. Marien Fürstenwalde.
29	 Stoll, Wilhelm: Geschichte der Kirchenbibliothek Wertheim (Mainfränkische Studien 31), Würz-

burg/Schweinfurt 1984.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



400

Darmstadt befinden. Offensichtlich wurde in der Zeit um 1700 der Altbestand der 
Bibliothek veräußert bzw. Teile davon. In der Kirchenbibliothek sind Geschenke von 
Geistlichen und Bürgern aus Wertheim und Umgebung vom späten 16. Jahrhundert 
bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts nachweisbar. Danach hörten im Zuge der allgemein 
zu beobachtenden Marginalisierung des Kirchenbibliothekswesens die Schenkungen 
auf. Erst in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts wurde die Bibliothek wieder 
wichtiger, indem sie für das Gymnasium als eine Art Schulbibliothek genutzt wurde.

Begründet wurde die Bibliothek der evangelischen Kirchengemeinde St. Petri 
in Wolgast 1598 von dem Pastor Samuel Marcus.30 An vorreformatorischen Prove-
nienzen gelangten dorthin Bücher aus dem Zisterzienserkloster Eldena und aus dem 
Augustinerchorherren-Stift Jasenitz bei Stettin. Bekannt wurde die Kirchenbibliothek 
durch eine B3631 und Flugschriften aus dem Besitz Ulrichs von Hutten.

Obwohl Annaberg erst 1496 von Herzog Georg gegründet wurde, befanden sich in 
der Stadt in der Zeit der Einführung der Reformation umfangreiche Büchersammlun-
gen.32 Die größte Sammlung, die des 1502 gegründeten Franziskanerklosters, wurde 
1539 dem Rat übergeben, der die Bibliothek in die Annenkirche verbringen ließ. Da-
neben gelangten Bücher des Hospitals zur Heiligen Dreifaltigkeit in die Annenkirche. 
Die Kirchenbibliothek wuchs durch Schenkungen von Bürgern und Geistlichen. Sie 
wurde 1558 in die Schule verbracht und kehrte erst 1627 in die Kirche zurück. 

Auch die Kirchenbibliothek von St. Gotthard in Brandenburg entstand wesent-
lich durch die Übernahme einer Franziskanerbibliothek.33 Dieser Grundstock wuchs 
durch eine umfangreiche testamentarische Schenkung von 295 Bänden des 1549 
verstorbenen Magisters Johannes Seyfried. Durch Schenkungen brandenburgischer 
Pfarrer wuchs die Sammlung im späten 16. und im 17. Jahrhundert. Nach 1700 er-
hielt sie nur noch wenige Neuzugänge.

An der Marienkirche in Barth, zwischen Rostock und Stralsund gelegen, lässt 
sich eine Kirchenbibliothek schon für die Mitte des 15. Jahrhunderts nachweisen, 
wobei es sich um Legate von Geistlichen handelte.34 Ihren evangelischen Charakter 
erhielt sie durch die Übernahme der Büchersammlungen des ersten evangelischen 
Pfarrers Johannes Block, dessen Bücher im Bestand identifiziert sind. Bis in das späte 
18. Jahrhundert wuchs die Bibliothek durch Anschaffungen, insbesondere aus Straf-
geldern, und durch Geschenke.

30	 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der evangelischen Kirchengemeinde St. Petri Wolgast. – Junt-
ke, Fritz: Die Wolgaster Kirchenbibliothek, in: Zentralblatt für Bibliothekswesen, Bd. 46, 1929, 
S. 480–496.

31	 Biblia. [1–2]. [Bamberg: Drucker der sechsunddreißigzeiligen Bibel, c. 1459–60].
32	 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der St. Annenkirche in Annaberg-Buchholz.
33	 HhB (wie Anm. 20), Domstiftsarchiv Brandenburg - Kirchenbibliothek St. Gotthardt.
34	 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek St. Marien. – Blumenthal, Hermann: Über den Verbleib 

der Barther Schloßbibliothek, zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Barther Kirchenbibliothek, 
in: Pommersche Jahrbücher, Bd. 3, 1937, S. 114–120.

Thomas Fuchs



401

Die Gründungswelle evangelischer Kirchenbibliotheken zwischen 1580 und 1600
Der vorherrschende Typus der Gründung evangelischer Kirchenbibliotheken bestand 
in einem formalen Akt, zumeist durch den Aufruf der Geistlichen an die Bürger und 
den Rat, die Einrichtung einer Kirchenbibliothek durch Geld oder Büchergeschenke 
zu unterstützen. Wahrscheinlich war dieser Fall noch sehr viel häufiger, ist aber in 
den Quellen nicht überliefert.

In Leipzig ging die Gründung der Kirchenbibliotheken an den Hauptkirchen 
St. Nikolai und St. Thomas auf solche Aufrufe zurück. Nikolaus Selneccer wandte 
sich 1579 in einem offenen Brief an Rat und Bürgerschaft. Im Buchbestand lassen 
sich dann die entsprechenden Buchschenkungen nachweisen.35 An St. Nikolai haben 
wir eine formelle Bibliotheksgründung 1597 durch Cornelius Becker.36 In diesem 
Fall ist nicht nur die Einweihungsrede, sondern auch der erste Katalog von Cornelius 
Becker wie auch ein Liber donatorum erhalten, das detailliert Schenkungen an die 
neu gegründete Kirche nachweist.37 Becker trug die Schenkungen nach vier Kate-
gorien ein: Finanzielle Zuweisungen des Rates, Büchergeschenke der Geistlichen 
von St.  Nikolai, Büchergeschenke von Bürgermeistern und Ratsmitgliedern und 
schließlich Geschenke von Bürgern der Stadt. Deutlich kommt bei dieser Aufzählung 
das Zusammenwirken von Geistlichkeit, Stadtregierung und Bürgerschaft bei der 

35	 Fuchs, Thomas: Die Bibliothek der Thomaskirche, in: Fuchs, Thomas; Mackert, Christoph (Hg.): 
3 × Thomas. Die Bibliotheken des Thomasklosters, der Thomaskirche und der Thomasschule im 
Laufe der Jahrhunderte, Katalog zur gleichnamigen Ausstellung in der Bibliotheca Albertina vom 
18. Oktober 2012 bis 20. Januar 2013, Leipzig 2012, S. 53–62. – Fuchs, Thomas: Die Bibliothek 
der Thomaskirche, in: Altner, Stefan; Petzoldt, Martin (Hg.): 800 Jahre Thomana. Glauben – 
Singen – Lernen, Festschrift zum Jubiläum von Thomaskirche, Thomanerchor und Thomasschule, 
Wettin-Löbejün 2012, S. 347–363. Der Bestand der Thomaskirchenbibliothek ist vollständig er-
schlossen: Die Drucke mit Erscheinungsjahr ab 1501 sind im Verbundkatalog des südwestdeutschen 
Bibliotheksverbundes bzw. im Katalog der Universitätsbibliothek Leipzig nachgewiesen, online 
verfügbar: https://katalog.ub.uni-leipzig.de. Die Inkunabeln einschließlich der Verluste sind nach-
gewiesen in: Die Inkunabeln und Blockdrucke der Universitätsbibliothek Leipzig sowie der Deposita 
Stadtbibliothek Leipzig, der Kirchenbibliothek von St. Nikolai in Leipzig und der Kirchenbibliothek 
von St. Thomas in Leipzig (UBL-Ink), beschr. von Thomas Thibault Döring und Thomas Fuchs 
unter Mitarbeit von Christoph Mackert, Almuth Märker und Frank-Joachim Stewing, Bd. 1–4 
(Katalog der Inkunabelsammlung der Universitätsbibliothek Leipzig 1–4), Wiesbaden 2014, online 
verfügbar im Verbundkatalog des Südwestdeutschen Bibliotheksverbundes bzw. im Katalog der 
Universitätsbibliothek Leipzig sowie im Inkunabelkatalog INKA, online verfügbar: http://www.
inka.uni-tuebingen.de/. Die Handschriften sind nachgewiesen in: Fuchs, Thomas: Die neuzeit-
lichen Handschriften der Signaturgruppe Ms 2000 (Ms 2001–Ms 2999) sowie kleinere Bestände 
(Cod. Haen., Ms Apel, Ms Gabelentz, Ms Nicolai, Ms Thomas) (Katalog der Handschriften der 
Universitätsbibliothek Leipzig, N. F. 2), Wiesbaden 2011. Die Einträge zu den Kirchenbibliotheken 
von St. Thomas und St. Nikolai im HhB (wie Anm. 20) sind überholt.

36	 Fuchs, Thomas: Prolegomena zu einer evangelischen Theologie der Bibliothek. Die Gründung der 
Kirchenbibliothek von St. Nikolai in Leipzig, in: Bünz/Fuchs/Rhein: Buch und Reformation 
(wie Anm. 9), S. 287–304. – Kötz, Sebastian (Hg.): Dokumente des lutherischen Glaubens. Die 
Kirchenbibliothek von St. Nikolai in Leipzig, Katalog zur Ausstellung in der Bibliotheca Albertina 
Leipzig 11.03.2015–31.05.2015 (Schriften aus der Universitätsbibliothek Leipzig 34), Leipzig 2015. 
Die Drucke und Handschriften sind in den in Anm. 35 genannten Ressourcen vollständig nach-
gewiesen und recherchierbar.

37	 UB Leipzig, Ms Nicolai 1637:1.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



402

Gründung einer Kirchenbibliothek zum Ausdruck, was typisch für die hier genannte 
Gründungsform ist und dem Idealbild evangelischer Gemeindebildung entsprach.

Zwar ist die gute Überlieferungssituation bei der Kirchenbibliothek von St. Nikolai 
ein Sonderfall, aber auch an anderen Bibliotheken sind formale Gründungsakte über-
liefert. Erstmals begegnet ein solcher Fall 1561 bei der Marienbibliothek Halle, der 
größten evangelischen Kirchenbibliothek in Deutschland.38 Schon zum 4. Oktober 
1552 findet sich ein Eintrag in der Kirchenrechnung über die Geldschenkung eines 
Matthias Scheller, »und man sol davor kauffen, die thomas domino dochtor marthino 
luthero zum ahnfangk der leybereyen zw unser lieben frawen«.39 In dem ersten Band 
der davon gekauften Wittenberger Lutherausgabe findet sich dann auch der Eintrag: 
»Ist diss buch in die angefangene Librarey erkaufft und getzeuget worden«. Es ist 
davon auszugehen, dass die Initiative für die Spenden vom Pfarrer Sebastian Boetius 
ausging. In den Folgejahren wurden von den Spenden Bücher auf den Messen in 
Leipzig und Frankfurt an der Oder gekauft. Den Büchern aus vorreformatorischer Zeit, 
Messbücher, Breviere und Schriften der Kirchenväter, wurden die neuangeschafften 
hinzugefügt. Der mittelalterliche Bestand geht zum einen auf zerstreutes Säkularisa-
tionsgut aus verschiedenen Klöstern zurück, zum anderen auf die vorreformatorische 
Pfarrbibliothek an St. Gertrud, bei der es sich um eine Pultbibliothek mit angeketteten 
Büchern gehandelt hat, die wesentlich aus Vermächtnissen der Geistlichen der Stadt 
hervorgegangen war. Ein formaler Gründungsakt findet sich in einem offenen Brief 
von Boetius im Namen aller Pfarrer an Rat und Gemeinde vom 26. Februar 1561. 
Darin bat er um Spenden für die Erweiterung der Bibliothek. Sie diene »zur ehre 
unsers herrn Ihesu christi zu erhaltunge und ausbreytunge seines heyligen evangelii«. 
In der Folgezeit gingen nach Ausweis der Kirchenrechnung größere Geldbeträge ein. 
Mit ihren 435 Inkunabeln und 8409 Drucken des 16. Jahrhunderts nimmt sie eine 
Sonderstellung innerhalb der evangelischen Kirchenbibliotheken in Deutschland ein, 
die sich nur schwer erklären lässt. Aber das enorme finanzielle Engagement des Rates 
lässt darauf schließen, dass es ihm um den Aufbau einer zentralen Bibliothek für 
die Stadt als Ersatz für die fehlende Ratsbibliothek ging. Nach dem Dreißigjährigen 
Krieg bot sie Ersatz für die fehlende Universitätsbibliothek, und dies auch noch lange 
Zeit im 18. Jahrhundert.

Weitere planmäßige Gründungen sind belegt für die Kirchenbibliothek St. Ni-
kolai in Gardelegen.40 Die Initiative ging von dem Gelehrten Arnold Bierstedt aus, 

38	 HhB (wie Anm. 20), Marienbibliothek in Halle. – Eisenmenger, Karsten: Die Marienbibliothek 
in Halle (Saale) (DKV-Kunstführer 657), Berlin/München 2009. – Juntke, Fritz: Die Inkunabeln 
der Marienbibliothek zu Halle an der Saale. Geschichte und Katalog, Berlin 1974. – Juntke, Fritz: 
Die Marienbibliothek zu Halle an der Saale im 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts, in: Archiv für 
Geschichte des Buchwesens, Bd. 10, 1969, Sp. 397–460. – Nickel, Heinrich L. (Hg.): 450 Jahre 
Marienbibliothek zu Halle an der Saale: Kostbarkeiten und Raritäten einer alten Büchersammlung, 
Halle/S. 2002.

39	 Nickel: 450 Jahre Marienbibliothek (wie Anm. 38), S. 15f.
40	 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek St. Nikolai in Gardelegen. – Rabenau, Konrad von: Die 

Einbände der Kirchenbibliothek in Gardelegen, in: Studien zur Buch- und Bibliotheksgeschichte: 
Hans Lülfing zum 70. Geburtstag am 24. November 1976, Berlin 1976, S. 150–173.

Thomas Fuchs



403

der als Schulrektor, Ratsherr und späterer Bürgermeister vielfachen Einfluss in der 
Stadt besaß. Die Bibliothek wurde durch Geldstiftungen, später auch durch Kollek-
ten vermehrt, die vor allem bei Trauungen erhoben wurden. Daher finden sich die 
Supralibros »oblationes nuptiales« oder die Namen beider Eheleute auf den Büchern. 
Aus dem vom Gründer 1581 angelegten, jedoch nicht erhaltenen Bücherverzeichnis 
ist eine Benutzungsordnung in lateinischen Versen überliefert. Wohl kurz nach einer 
Visitation 1600 wurde die Kirchenbibliothek mit der Bibliothek der Marienkirche 
zusammengelegt. Schon um 1634 endete ihre kontinuierliche Vermehrung.

Eine ähnliche Entwicklung begegnet bei der Kirchenbibliothek Neuruppin.41 
Ihre Gründung im Jahre 1585 ging auf eine gemeinsame Initiative des Pfarrers Jonas 
Bötticher und des Rates der Stadt zurück. Reste der Bibliothek des Dominikanerklos-
ters, das 1564 in den Besitz des Rates übergegangen war, vermehrten die Sammlung. 
Durch Buch- und Geldzuwendungen des Rates, von Bürgern und der Geistlichkeit 
wuchs die Sammlung. Wie in vielen anderen Kirchenbibliotheken auch ging die Er-
werbung nach 1600 stetig zurück.

Zu den wichtigsten historischen Kirchenbibliotheken in Sachsen gehört die 
Bibliothek der St. Laurentiuskirche in Pegau.42 Ihre Gründung gelang dem Superin-
tendenten Matthias Detzschel 1582 im Zusammenspiel mit dem Rat der Stadt. Den 
Grundstock bildeten Bücher aus dem Benediktinerkloster Pegau, die nicht 1543 an 
die Universitätsbibliothek Leipzig verbracht worden waren, Bände aus dem Besitz des 
Rates sowie Bücher aus dem Privatbesitz von Matthias Detzschel. Für die Vermeh-
rung der Sammlung standen Mittel aus der Stadtkasse, den Kircheneinnahmen und 
Ehrengaben von jedem Brautpaar zur Verfügung. Seit 2013 ist die Kirchenbibliothek 
im Napoleonhaus untergebracht.43 Ihr berühmtestes Stück, die Pegauer Annalen, ge-
langten erst Mitte des 19. Jahrhunderts in die Universitätsbibliothek Leipzig.

Über die Gründung der Kirchenbibliothek in Pirna gibt ein Eintrag in einer Bibel 
von 1544 Auskunft, die Philipp Melanchthon dem ersten Pirnaer Superintentenden 
Anton Lauterbach 1559 geschenkt hatte.44 Darin heißt es, dass die in der Kirche auf-
bewahrten Bücher auf Veranlassung des Stadtrates und anderer frommer Personen 
gekauft wurden, damit sie den Geistlichen, die sich diese Werke nicht selbst leisten 
konnten, zur Benutzung zur Verfügung stünden. 

Am 25. Dezember 1588 wurde in den Berliner Kirchen ein Kanzelaufruf des 
Propstes Jakob Coler verlesen, in dem zur Mithilfe beim Aufbau einer Kirchenbiblio-
thek aufgerufen wurde.45 Als Propst von St. Nikolai und erster Pfarrer von St. Marien 

41	 HhB (wie Anm. 20), Domstiftsarchiv - Kirchenbibliothek Neuruppin.
42	 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek Pegau.
43	 Siehe hierzu die Berichterstattung der Leipziger Volkszeitung in: https://kirchspielpegau.wordpress.

com/2013/10/.
44	 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek St. Marien in Pirna. – Schmertosch von Riesenthal, 

Richard: Die Pirnaer Kirchenbibliothek mit ihren Handschriften und Inkunabeln, in: Centralblatt 
für Bibliothekswesen, Bd. 20, 1903, S. 265–273.

45	 HhB (wie Anm. 20), St. Marienbibliothek Berlin. – Laminski, Adolf, Die Kirchenbibliotheken zu 
St. Nicolai und St. Marien. Ein Beitrag zur Berliner Bibliotheksgeschichte (Zentralblatt für Biblio-

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



404

sah er mit den Geistlichen beider Kirchen zunächst nur eine Bibliothek vor. Auf 
gemeinsamen Beschluss wurde 1590 auch in St. Marien eine Büchersammlung ein-
gerichtet, die in der Folgezeit den Bestand in St. Nikolai sinnvoll ergänzte, so dass von 
einer Berliner Kirchenbibliothek gesprochen werden kann. Sie diente den Geistlichen 
beider Kirchen und den Lehrern am Berlinischen Gymnasium zum Grauen Kloster, 
bis dieses 1674 eine eigene Bibliothek erhielt. Für den Bestandsaufbau war im aus-
gehenden 16. und im 17. Jahrhundert maßgebend, dass ein solider Anschaffungsetat 
zur Verfügung stand, der sich aus Bußgeldern, besonders für überzählige Taufpaten, 
und gelegentlichen Spenden zusammensetzte. Die einkommenden Beträge beliefen 
sich auf vierzig bis achzig Taler pro Jahr und Bibliothek.

Die St.-Sixti-Kirchenbibliothek in Northeim geht auf eine Pfarrbibliothek des 
15.  Jahrhunderts zurück.46 Der gesamte Altbestand ist im Dreißigjährigen Krieg 
untergegangen. Nach dem Zeugnis der überlieferten Stiftungseinträge ist sie im Zu-
sammenspiel von Geistlichkeit, Bürgerschaft und Rat entstanden.

In Heilbronn beschloss der städtische Rat am 17. März 1575 die Gründung einer 
»theologische[n] Bibliothecam von reinen, bewährten alten und neuen Lehrern, des-
gleichen von den führnehmsten bewährtesten Historien und Lehrern der hebräischen, 
griechischen und lateinischen Sprachen«.47 Für die Bibliothek sollten jährlich für 
zwanzig Gulden Bücher auf den beiden Frankfurter Messen gekauft werden. Sie sollten 
den Geistlichen zur Ausübung ihres Lehr- und Predigtamtes zur Verfügung stehen. 
Programmatisch wurde als erstes Buch eine Werkausgabe Martin Luthers angeschafft.

Unabhängig davon, in welcher Form die jeweiligen Kirchenbibliotheken zustande 
kamen, ist allen gemeinsam, dass sie ihre Blütezeit in den einhundert Jahren zwischen 
1550 und 1650 hatten. Ein Blick auf die Bestandsstruktur einiger Kirchenbiblio-
theken, für die belastbare Bestandszahlen vorliegen, verdeutlicht diesen Befund. 
(Tabelle) Zu erwarten wäre das genaue Gegenteil: eine Verdreifachung der Bestände 
pro Jahrhundert.

Grundsätzlich verloren die evangelischen Kirchenbibliotheken seit dem späten 
17. Jahrhundert ihre funktionale Begründung, die wesentlich in den innerprotestan-
tischen Konflikten zu suchen ist. In aller gebotenen Kürze scheinen drei Motivlagen 
für die Herausbildung der evangelischen Kirchenbibliotheken, sofern sie über die 
Minimalanforderungen des Buchbesitzes hinausreichten und an Zentralorten be-
heimatet waren, ausschlaggebend gewesen zu sein:

thekswesen, Beiheft 98), Leipzig 1990. – Laminski, Adolf: Das Katalogwerk der St.-Marien- und 
St.-Nikolai-Bibliothek zu Berlin, Berlin 2005.

46	 Girmann, Jörg F.: Die St.-Sixti-Kirchenbibliothek zu Northeim, in: Northeimer Jahrbuch. Zeit-
schrift für Heimatforschung, Denkmalpflege und Naturschutz, Bd. 65, 2000, S. 41–60.

47	 Hummel, Heribert: Katalog der Inkunabeln des Stadtarchivs Heilbronn: mit einer Liste der Hand-
schriften und einem Abriss der Heilbronner Buch- und Bibliotheksgeschichte (Veröffentlichungen 
des Archivs der Stadt Heilbronn 24), Heilbronn 1981, S. 121 mit dem Abdruck des Gründungs-
dekrets.

Thomas Fuchs



405

Erstens: Die Herausforderung durch den Calvinismus. Im Gegensatz zum 
Grundkonflikt mit der römischen Kirche standen den lutherischen Pfarrern mit 
dem Calvinismus theologisch ebenbürtige Herausforderer gegenüber. In den meis-
ten evangelischen Gebieten des Reiches hatte sich die römische Kirche mehr oder 
weniger selbst aufgelöst, oder aber die Priester hatten den an Humanismus und den 
lutherisch-melanchthonischen Schriften ausgebildeten evangelischen Theologen nur 
wenig entgegenzusetzen. Der Calvinismus hingegen war eine gelehrte Bedrohung, 
der die evangelischen Pfarrer entsprechende Kenntnisse entgegensetzen mussten. Die 
Bestandsstruktur von Bibliotheken wie St. Nikolai und St. Thomas in Leipzig spricht 
hier eine deutliche Sprache.49

Zweitens: Die Kirchenbibliotheken wurden in einer Epoche nach der Institu-
tionalisierung der evangelischen Landes- und Stadtkirchen eingerichtet. Da die 
reformatorische Predigt von Anfang an das Buch sehr stark in den Vordergrund 
gerückt hatte, lag es in der Logik der reformatorischen Botschaft begründet, Bücher 
zu besitzen und zu studieren. 

Drittens: In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, im Zusammenhang mit dem 
Abschluss der evangelischen Kirchenbildung, setzte ein Prozess der Historisierung der 
Reformation ein. Dieser Historisierungsprozess war grundlegend für die Verschmelzung 

Bestandsstruktur ausgewählter Kirchenbibliotheken

Ort Kirche
Drucke 

16. Jahrhundert
Drucke 

17. Jahrhundert
Drucke 

18. Jahrhundert

Annaberg St. Annenkirche 831 1152 233

Berlin Marienbibliothek 1060 2840 176

Brandenburg St. Gotthardt 2707 796 61

Cottbus Oberkirche 74 242 27

Eisleben Turmbibliothek 1684 714 17

Gardelegen St. Nikolai 123 83 7

Halle Marienbibliothek48 8409 4257 1524

Hungen Pfarrbibliothek 140 78 59

Leipzig St. Nikolai 1758 1235 584

Leipzig St. Thomas 1227 1560 705

Neuruppin Kirchenbibliothek 351 273 170

Nordhausen St. Blasii 428 39 17

Schwabach Kapitelsbibliothek 721 210 260

gesamt 19 513 13 479 3840

48	 Ohne drei Gelehrtenbibliotheken des 18. Jahrhunderts.
49	 Zu St. Nikolai siehe: Fuchs: Prolegomena (wie Anm. 36), S. 297–300. – Zu St. Thomas: Fuchs: 

Die Bibliothek der Thomaskirche (wie Anm. 35), S. 58.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



406

vorreformatorischen und reformatorischen Buchgutes in den evangelischen Kirchen-
bibliotheken. Immer wieder wird die These formuliert, dass die Klosterbibliotheken 
in die evangelischen Kirchen verbracht wurden, damit sich Pfarrer weiterbilden könn-
ten.50 In einer Klosterbibliothek befand sich nichts, was ein evangelischer Pfarrer für 
die Ausübung seines Berufes hätte gebrauchen können. Einen anderen Weg weist die 
Kursächsische Kirchenordnung von 1580. In Kap. XLIII wird die Anschaffung von 
Büchern für die Kirchen behandelt und die Forderung formuliert, dass beim Ankauf 
die Werke Luthers besonders berücksichtigt werden sollen, um damit in der Kirche 
die reine Lehre und die reine Sprache zu erhalten.51 Nikolaus Selneccer, der in Leipzig 
die Kirchenbibliothek von St. Thomas gegründet hatte, schrieb in den ersten Band 
einer deutschen Bibel, die bei Silvanus Othmar in Augsburg 1518 gedruckt worden 
war: »Diese Bibel in zwey theil gebunden, sol derwegen billich auffgehalten werden, 
das wir sehen, wie man vor vnser zeit geteutschet hat, und was wir, Gott lob, dagegen 
zurechnen für ein herrlich teutsch vnd liecht haben.«52

Die Lutheraner der zweiten und dritten Generation blickten auf den reformatori-
schen Aufbruch als Vergangenheit zurück. Sie dokumentierten mit den alten Büchern 
den Übergang zur neuen Kirche. Nicht nur dokumentierten sie mit den Büchern der 
römischen Vergangenheit die kulturelle Überlegenheit der evangelischen Botschaft, 
sondern sie entwickelten schon ein antiquarisch-historisches Interesse an der Kirche, 
gleichsam die höchste Form des intellektuellen Sieges, die die römische Kirche vom 
Subjekt des Gegners zum Objekt des Erinnerns degradiert hatte.

Die protestantische Traditionsbildung verlief im Bereich der Bibliotheken deshalb als 
radikaler Bruch mit der römischen Vergangenheit, indem unmittelbar auf die urchrist-
liche Vergangenheit zurückgegriffen wurde. Das römische Erbe wurde außerhalb des 
antiquarischen Interesses ausgesondert, sofern der materielle Ertrag der Aussonderung 
das Erinnerungsinteresse überwog. Offensichtlich ist es in nahezu allen Fällen der 
Ausbildung evangelischer Kirchenbibliotheken zu beobachten, dass die mittelalterliche 
Handschriftenüberlieferung makuliert und verkauft wurde, während die auf Papier ge-
druckten Inkunabeln, die kaum verwertbar waren, in die Kirchenbibliotheken überführt 
wurden. Wir sehen in ihnen eine sehr dichte Inkunabelüberlieferung, in manchen Fällen 
mit hunderten von Titeln, aber es fehlt die entsprechende Handschriftenüberlieferung 
völlig. In der Kirchenbibliothek von St. Blasii in Nordhausen befinden sich 230 Inku-
nabeltitel gegenüber nur vier Handschriften des 15. Jahrhunderts53, und in der Bücherei 
der Oberkirche in Cottbus waren vor dem Zweiten Weltkrieg 450 Inkunabelbände 
vorhanden, aber keine mittelalterlichen Handschriften.54

Am 1. Januar 1600 wurden dem Buchdrucker Johann Rambau aus der Peterskirche 
in Görlitz aus zwei Büchern 85 und 52 Bogen Pergament überlassen.55 Am 28. August 

50	 Beispielsweise HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der St. Annenkirche in Annaberg-Buchholz
51	 Radlach: Bibliotheken (wie Anm. 10), S. 162.
52	 Universitätsbibliothek Leipzig, St. Thomas 295.
53	 HhB (wie Anm. 20), Evangelisches Predigerseminar - Kirchenbibliothek St. Blasii Nordhausen.
54	 HhB (wie Anm. 20), Domstiftsarchiv - Bibliothek der Oberkirche Cottbus.
55	 Zobel: Kirchenbibliothek (wie Anm. 27), S. 96.

Thomas Fuchs



407

1607 sei eine »sacra biblia in pergameno« wieder »unter die Dresenkammer« getan 
worden und stattdessen ein anderes Legendenbuch zum Leimen der Blasenbälge 
auf die große Orgel gegeben worden. In der Zeit um 1603/07 gibt es immer wieder 
Zeugnisse aus dem Kirchenarchiv, dass die Pergamenthandschriften zur Reparatur 
der Blasebälge verwendet wurden. Besonders eindrücklich ist das Schicksal der mittel-
alterlichen Handschriftenüberlieferung in Esslingen.56 In der Kirchenbibliothek der 
Evangelischen Stadtkirche St. Dionys in Esslingen am Neckar wurden die Bestände 
der aufgehobenen städtischen Klöster 1555 mit der Bibliothek der evangelischen 
Prädikanten zu einer zentralen Stadt-, Kirchen- und Schulbibliothek vereinigt und 
im sogenannten Pfarrhof untergebracht. Unmittelbar nach ihrer Konstituierung im 
Jahre 1555 umfasste die Bibliothek neben einer bedeutenden Anzahl mittelalterlicher 
Handschriften etwa 2000 Drucke des 15. und der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts. 
Schon 1613 war man im Esslinger Rat mehrheitlich der Meinung, die Bibliothek ent-
halte zu viele »Alte Papistische Pergamentine und geschriebene unnuze Büecher«, die 
man aussondern und verkaufen und mit deren Erlös man »Andere nuzliche Büecher« 
erwerben solle. Es vergingen aber noch fast zwanzig Jahre, bis dieser Beschluss in die 
Tat umgesetzt wurde. 1632 wurden alle damals greifbaren Pergamenthandschriften 
(insgesamt fünf Zentner) an einen Buchbinder als Makulatur verkauft. In Wertheim 
wurden 1562 die mittelalterlichen Handschriften verkauft, um mit dem erzielten 
Erlös Neuanschaffungen zu finanzieren.57 

Auch für die Kirchenbibliothek Northeim sind umfangreiche Verkäufe von mit-
telalterlichen Handschriften in den Akten dokumentiert.58 1665 wurden vier große 
Pergamentbücher im Gesamtgewicht von 37 Pfund mit Bewilligung der Prediger und 
des Rates an einen Buchbinder verkauft. Bei der Kursächsischen Visitation 1574 im 
Amt Leipzig gaben die Visitatoren für die Filialkirche Mockau die Anweisung, dass 
die »alten geschriebenen Bücher in Pergament« zu verkaufen seien, um dafür »andere 
gute Bücher« anzuschaffen.59

Nur in den Kirchen, in denen zumindest Teile der mittelalterlichen Liturgie 
gepflegt wurden, blieben Handschriften erhalten, beispielsweise an St. Nikolai in 
Leipzig60, und wo die mittelalterlichen Handschriften schon verloren waren, beispiels-
weise an St. Thomas, wurden in der Mitte des 16. Jahrhunderts Handschriften für 
den Chorgesang geschrieben61, die die Chorbücher des 15. Jahrhunderts imitierten. 
Diese Handschriften aus der Mitte des 16. Jahrhunderts ahmen zwar das Äußere 

56	 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek der Evangelischen Stadtkirche St. Dionys in Esslingen.
57	 Stoll: Geschichte (wie Anm. 29), S. 102.
58	 Girmann: S.-Sixti-Kirchenbibliothek (wie Anm. 46), S. 49.
59	 Jadatz: Wittenberger Reformation (wie Anm. 12), S. 117f.
60	 Die Chorbücher von St. Nicolai wurden vor der Übergabe der Kirchenbibliothek als Depositum 

an die Universitätsbibliothek Leipzig aus der Bibliothek herausgezogen und in das Kirchenarchiv 
umgesetzt, um sie dem Depositum zu entziehen, Fuchs: Die neuzeitlichen Handschriften (wie 
Anm. 36).

61	 Universitätsbibliothek Leipzig, Ms Thomas 392. – Kurzbeschreibungen der liturgischen Hand-
schriften des 16. Jahrhunderts aus der Kirchenbibliothek von St. Thomas: Fuchs: Die neuzeitlichen 
Handschriften (wie Anm. 36), S. 476f.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



408

der alten Antiphonare nach, aber die Schrift ist nicht mehr gotisch, sondern eine 
Kurrentschrift.

Aus den in den Kirchenbibliotheken vorhandenen Beständen wird deutlich, dass 
Pergamenthandschriften tatsächlich zu Geld gemacht wurden, während die Papier-
inkunabeln gut erhalten sind. Aber nicht nur konnten die Pergamenthandschriften 
zu Geld gemacht werden, sondern die Menschen des 16. Jahrhunderts konnten sie 
nicht mehr lesen, sie waren an Kurrent, Fraktur und Schwabacher erzogen worden 
und nicht mehr an der gotischen Buchhandschrift. Spätestens im 17. Jahrhundert 
gibt es für dieses Phänomen den Terminus technicus »Mönchsschrift«.62 In den An-
tiphonaren von St. Nikolai wurde mit Bleistift der Text in einer lateinischen Kursive 
eingetragen.63

Die evangelischen Kirchenbibliotheken zeichnen sich in der Gesamtsicht durch 
einen recht einheitlichen Entstehungsprozess aus, durch einen spezifischen, an den 
Erfordernissen der evangelischen Geistlichkeit ausgerichteten Bestandsaufbau und 
durch eine klare chronologische Verortung in den einhundert Jahren zwischen 1550 
und 1650. In diese Jahre fiel ihre eigentliche Bedeutung, sie waren Kinder der Konfes-
sionalisierung. In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts wurden die Kirchenbiblio-
theken weitgehend marginalisiert. Nur wenn sie mit weiteren Funktionen aufgeladen 
wurden, konnten sie eine Entwicklung nehmen, die mit den allgemeinen Trends der 
Bibliotheksentwicklung, wie wir sie in den Universitätsbibliotheken, den Rats- und 
den fürstlichen Bibliotheken beobachten können, parallel lief. Die Marienbibliothek 
in Halle als Zentralbibliothek für die Gelehrten der Stadt oder die Kirchenbibliothek 
in Esslingen, die die Funktionen einer Rats-, einer Schul- und einer Kirchenbiblio-
thek in sich vereinten, konnten der Marginalisierung der Kirchenbibliotheken in der 
zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts entgehen.

62	 Fuchs, Thomas: Geschichtsbewußtsein und Geschichtsschreibung zwischen Reformation und 
Aufklärung. Städtechroniken, Kirchenbücher und historische Befragungen in Hessen, 1500 bis 
1800 (Untersuchungen und Materialien zur Verfassungs- und Landesgeschichte 21), Marburg 2006, 
S. 152.

63	 Es handelt sich um die Handschriften St. Nicolai 1047–1050, heute unter den Handschriften I J 
18–19 und I J 27 im Kirchenarchiv von St. Nicolai, vgl. Fuchs: Die neuzeitlichen Handschriften 
(wie Anm. 36), S. 472, sowie die Beschreibungen von zwei Handschriften in: Kötz: Dokumente 
(wie Anm. 36), S. 38f.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



409

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen 
Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 
Das Beispiel der Stundenliturgie im Brandenburger Domstift

Andreas Odenthal

Einleitung, Fragestellung und Methodik

Seit geraumer Zeit wird das Konfessionalisierungsparadigma, das die durch die 
Reformation angestoßenen Entwicklungen des Christentums in seinen kirchlichen, 
politischen wie auch geistesgeschichtlichen Konsequenzen zu fassen versucht, heftig 
diskutiert.1 Eine entscheidende Einsicht der Diskussion besteht darin, die nach der 
Reformation entstehenden und sich weiter ausdifferenzierenden Konfessionskir-
chen keineswegs als einheitliche Größe zu werten. Vielmehr geht es um »eine Fülle 
von Besonderheiten, Abweichungen und Gegenläufigkeiten«.2 Andreas Holzem 
weist zudem auf die notwendige Differenzierung der Perspektiven hin, denn die 
Wertungen der damals an den Prozessen Beteiligten dürfte sich von einer heutigen 
Beobachterposition und ihren nachträglichen Beurteilungen deutlich unterscheiden: 
»Alle Akteure […] lebten gemeinsam in eine Zukunft hinein, die wir mit bestimm-
ten konzeptionellen Absichten retrospektiv einmal die ›Konfessionalisierung‹ der 
›Frühen Neuzeit‹ und die ›Säkularisierung‹ der ›anbrechenden Moderne‹ nennen 
würden. Aber sie konnten sich dessen nicht bewusst sein […].«3 Im Duktus die-
ser Überlegungen plädiert Holzem dafür, geschichtliche Zäsuren zu relativieren: 
»Ältere Epochensignets und Epochengrenzen sind so zu verflüssigen, dass aus den 
zahlreichen Einsichten in das Transitorische der europäischen Wissenskulturen eine 
wissenssoziologische Neuorientierung generiert werden kann«.4 Damit trägt er eine 
der Perspektiven des Tübinger Graduiertenkollegs 1662 »Religiöses Wissen im vor-
modernen Europa (800–1800)« ein, die besagt, die Wissensgesellschaft der Moderne 
habe ihre Ursprünge in den vielfältigen Transfers und Transformationsdynamiken 
der Vormoderne.5 Dabei sei es eine der Leistungen der Vormoderne, Verhandlungs-
prozesse zwischen dem als intangibel geltenden »Offenbarungswissen« und dem je 

1	 Zu den Theoriefragen um das Konfessionalisierungsparadigma vgl. jetzt Holzem, Andreas: Chris-
tentum in Deutschland 1550–1850. Konfessionalisierung – Aufklärung – Pluralisierung, 2 Bde., 
Paderborn 2015, hier Bd. 1, S. 7–32.

2	 So Holzem: Christentum (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 9.
3	 Ebd., Bd. 1, S. 10.
4	 Ebd., Bd. 1, S. 25.
5	 Vgl. Ebd., Bd. 1, S. 25–32; auch bereits Holzem, Andreas: Die Wissensgesellschaft der Vormoderne. 

Die Transfer- und Transformationsdynamik des ›religiösen Wissens‹, in: Ridder, Klaus; Patzold, 
Steffen (Hg.): Die Aktualität der Vormoderne. Epochenentwürfe zwischen Alterität und Kontinuität 
(Europa im Mittelalter 23), Berlin 2013, S. 233–265, hier 247–265.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



410

neu anzupassenden »religiösen Alltagswissen« in Gang zu halten, die die Aneignung 
von »Offenbarung« in den gelebten Alltag hinein ermöglichten. Es geht also um 
Zuschreibungen (etwa Wissensbestände als »Offenbarung« zu qualifizieren) und 
Transformationen (etwa als Verflüssigung in religiöses Alltagswissen). Dass solche 
Zuschreibungen im Zuge der Konfessionalisierung neu verhandelt werden, macht 
die Dynamik jener Epoche aus, die indes an mannigfaltige Transformationen des 
späten Mittelalters anknüpfen kann. Solche Prozesse haben dann auch eine rituelle 
Seite, und das insgesamt festzustellende disparate Bild antagonistischer Dynamiken 
ergibt sich auch für die Feier der Liturgie. Gerade weil sie nun auch konfessionelles 
Kennzeichen sein will und muss, ist ihre Gestalt ständigen Neuinterpretationen, 
Identitätszuschreibungen und Akzentverschiebungen ausgesetzt.6 Das führt zu einer 
Ungleichzeitigkeit von Kontinuitäten, Innovationen und Reformen: »Transfer und 
Transformation religiösen Wissens sind nicht nur durch die continuatio, sondern 
auch durch die renovatio und die reformatio gekennzeichnet«.7 Der Zugriff auf die 
Praxis der Alten Kirche etwa konnte sowohl der Legitimierung alter Formen wie 
eingreifender Änderungen dienen, denn eine »Rückkehr zu den Ursprüngen« ist 
bereits selbst Interpretation. Mit der älteren Studie von Paul Graff ist der Blick dafür 
geöffnet worden, in welchem Maße das im Kontext der Wittenberger Reformation 
etablierte gottesdienstliche Leben einigermaßen konstant blieb.8 Es zehrte von der 
Dynamisierung des späten Mittelalters und schrieb diese Traditionslinie fort.9 Die 
hier in Rechnung zu stellende Kontinuität jedoch muss sofort um gegenläufige 
Tendenzen ergänzt werden und schließt somit Innovationen ein, so unmerklich 
deren rituelle Kodierung zunächst erscheinen mag.10 Mag somit die Deutlichkeit 

6	 Vgl. hier den Sammelband von Brademann, Jan; Thies, Kristina (Hg.): Liturgisches Handeln 
als soziale Praxis. Kirchliche Rituale in der Frühen Neuzeit (Symbolische Kommunikation und 
gesellschaftliche Wertesysteme 47), Münster 2014.

7	 Holzem: Christentum (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 30.
8	 Vgl. Graff, Paul: Geschichte der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen 

Kirche Deutschlands, Bd. 1: Bis zum Eintritt der Aufklärung und des Rationalismus, Göttingen  
21937; Bd. 2: Die Zeit der Aufklärung und des Rationalismus, Göttingen 1939 (ND Waltrop 
1994), in diesem Kontext vor allem Bd. 1. – Im Graff’schen Ansatz bedeutet aber die Einsicht in 
die Kontinuität zum Mittelalter, bereits die Ursprünge der Reformation seien keinesfalls als golde-
nes Zeitalter zu werten, sondern, gemessen etwa an einem ideal gedachten Urchristentum, bereits 
verunklart. Zu Graffs Werk vgl. Cornelius-Bundschuh, Jochen: Liturgik zwischen Tradition 
und Erneuerung. Probleme protestantischer Liturgiewissenschaft in der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts dargestellt am Werk von Paul Graff (Veröffentlichungen der Evangelischen Gesellschaft 
für Liturgieforschung 23), Göttingen 1991. 

9	 Die antagonistischen Tendenzen werden etwa deutlich, wenn Benedikt Kranemann bereits über 
die Zeit um 1500 zurecht resümiert: »Man trifft auf eine Zeit des Umbruchs mit erstaunlichem 
Reformpotential«, in: Kranemann, Benedikt: »Die Missbreuche Ytziges Stands der Gemeynen 
Kyrchen belangen auch Cultum Dei«. Liturgie zur Zeit Martin Luthers, in: Liturgisches Jahrbuch, 
Bd. 66, 2016, S. 3–24, hier S. 23.

10	 Vgl. hier die bemerkenswerte Studie von Krentz, Natalie: Ritualwandel und Deutungshoheit. Die 
frühe Reformation in der Residenzstadt Wittenberg (1500–1533) (Spätmittelalter, Humanismus, 
Reformation; Studies in the Late Middle Ages, Humanism and the Reformation 74), Tübingen 

Andreas Odenthal



411

von Zäsuren durch die Konfessionalisierung fraglich werden, eine Zäsur ist für die 
Liturgie und ihre Geschichte deutlich: Das Ende der Strukturen des Alten Reiches 
brachte mannigfache tiefgreifende Veränderungen mit sich, die wiederum aus Trans-
formationsprozessen vor allem des 18. Jahrhunderts ihre Kraft bezogen.11 Dies gilt 
etwa für die hier hauptsächlich zur Rede stehende tägliche Gottesdienstform, die 
Stundenliturgie. In ihrer konsequenten Durchführung an Konvente oder Schulen 
gebunden, war es gerade die Aufhebung der Stifte und Konvente im Gefolge der 
Säkularisation sowie die Überführung des Schulwesens in staatliche Aufsicht, das 
dieser Form den Todesstoß versetzte.

Neuerdings wurde die bisherige These problematisiert, in der Mark Brandenburg 
habe man bei der Einführung der Reformation unter Joachim II. einen Mittelweg 
zwischen der römischen Kirche und der Wittenberger Prägung gesucht.12 Vielmehr sei 
der Sonderweg Brandenburgs allenfalls auf die Zeremonienfrage beschränkt gewesen, 
bei der ein ungewohntes Ausmaß an mittelalterlichen Traditionen erhalten geblieben 
sei.13 Damit ist die Frage nach den geschichtlichen Zäsuren und Kontinuitäten im 
Hinblick auf die Reformation Brandenburgs und ihre rituelle Seite erneut gestellt. Im 
Folgenden nun soll das Brandenburger Domkapitel und seine Liturgie als ein Beispiel der 
benannten disparaten Aushandlungsprozesse untersucht werden. Es wird sich bezüglich 
des Gottesdienstes ein zwischen den Polen des Bewahrens wie des Erneuerns und Ver-
änderns oszillierendes Bild ergeben, das aber insgesamt – zumindest im 17. Jahrhundert 
noch – eher unter dem Diktum einer »bewahrenden Kraft des Luthertums« zu sehen 
ist.14 Bei aller Kontinuität, etwa in der Beibehaltung traditioneller liturgischer Formen, 
darf die Diskontinuität nicht übersehen werden, denn hier wie anderswo stellt die lu-
therische Theologie die entscheidenden Kriterien für liturgisches Handeln bereit. Ob 
bei alledem aber eine Sonderrolle Brandenburgs erhoben werden kann, erscheint vom 
Standpunkt des Domstiftes her fraglich. Denn eine Besonderheit der zu beobachtenden 
liturgischen Reformen des Domstiftes Brandenburg ergibt sich aus seiner Orientierung 
an anderen Domstiftern, allen voran Magdeburg. Und die im Luthertum verbleibenden 
Stifte insgesamt zeichnen sich weit über Brandenburg hinaus durch ein Festhalten an 

2014. – Krentz, Natalie: Gottlos oder nützlich? Theologische und politische Reflexionen über 
Rituale in der frühen Wittenberger Reformation, in: Fugger, Dominik; Kranemann, Benedikt; 
Lagaude, Jenny (Hg.): Ritual und Reflexion. Historische Beiträge zur Vermessung eines Span-
nungsfeldes, Darmstadt 2015, S. 35–54.

11	 Vgl. Graff: Geschichte (wie Anm. 8), Bd. 2.
12	 Vgl. Stegmann, Andreas: Die ›christliche Reformation‹ im Kurfürstentum Brandenburg. Mittelweg 

zwischen Rom und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische Literaturzeitung, 
Bd. 141, 2016, S. 578–591, in Auseinandersetzung mit der von Anton Schindling vertretenen »via 
media-These«.

13	 Vgl. Stegmann: Reformation (wie Anm. 12), S. 583f.
14	 So das Diktum bei Fritz, Johann Michael (Hg.): Die bewahrende Kraft des Luthertums. Mittel-

alterliche Kunstwerke in evangelischen Kirchen, Regensburg 1997. Im Hinblick auf die vasa sacra 
vgl. Fritz, Johann Michael: Das evangelische Abendmahlsgerät in Deutschland. Vom Mittelalter 
bis zum Ende des Alten Reiches. Mit Beiträgen von Martin Brecht, Jan Harasimowicz und Annette 
Reimers, Leipzig 2004.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



412

vielen mittelalterlichen liturgischen Traditionen aus, ohne dass die spezifisch neuen 
theologischen Akzente und ihre rituellen Umsetzungen zu leugnen seien.15

Das Brandenburger Domstift bis zum späten Mittelalter 

Es ist hier nicht der Ort, die Geschichte des Brandenburger Domstiftes zur Gänze 
nachzuzeichnen.16 Doch scheinen folgende Daten bemerkenswert, die die Geschichte 
des Domstiftes als einen Prozess mannigfacher Wandlungen erscheinen lassen. Wie 
auch in Havelberg gab es in Brandenburg ein Prämonstratenser Domkapitel, das jedoch 
durch keinerlei eigene liturgische Prägung auffiel.17 Dies entsprach dem Geist des 
Ordensgründers Norbert von Xanten, der bereits »bei der Übertragung der Ordens-
gemeinschaft nach Magdeburg (1129) bewusst darauf verzichtete, prämonstratensische 
Gewohnheiten in Tracht und Liturgie zu übernehmen, sondern anordnete, dass die 
Brüder sich nach der Ordnung der Magdeburgischen Kirche, d. h. des dortigen Dom-

15	 Vgl. zur Problematik insgesamt auch den Beitrag von Andreas Stegmann zur Brandenburgischen 
Kirchenordnung von 1540 in diesem Band.

16	 Vgl. insgesamt Wentz, Gottfried: Das Hochstift Brandenburg, in: Abb, Gustav; Wentz, Gottfried 
(Hg.): Das Bistum Brandenburg, Teil 1 (Germania sacra, Abteilung 1: Die Bistümer der Kirchen-
provinz Magdeburg 1), Berlin 1941, S. 1–80. – Wentz, Gottfried: Das Prämonstratenserdomkapitel 
St. Petri auf der Burg Brandenburg, in: ebd., S. 81–195. – Bünger, Fritz; Wenz, Gottfried (Hg.): 
Das Bistum Brandenburg, Teil 2 (Germania sacra, Abteilung 1: Die Bistümer der Kirchenprovinz 
Magdeburg 3), Berlin 1941. – Vgl. auch Kurze, Dietrich: Bischof, Domstift und weltliche Lan-
desherrschaft in Brandenburg. Eine landes- und kirchengeschichtliche Einleitung, in: Reihlen, 
Helmut (Hg.): Liturgische Gewänder und andere Paramente im Dom zu Brandenburg, Regens-
burg/Riggisberg 2005, S. 17–33. – Eine ältere Darstellung findet sich bei Curschmann, Fritz: Die 
Diözese Brandenburg. Untersuchungen zur historischen Geographie und Verfassungsgeschichte 
eines ostdeutschen Kolonialbistums (Veröffentlichungen des Vereins für Geschichte der Mark 
Brandenburg), Leipzig 1906. – Vgl. zur Geschichte Brandenburgs im 15. Jahrhundert auch Letz, 
Thomas Alexander: Fürstliche Herrschaft und Kirche. Brandenburg und Burgund in der Mitte 
des 15. Jahrhunderts, Berlin 2004. Download unter http://opus.kobv.de/tuberlin/volltexte/2004 
/541/.pdf [29.11.2005], hier etwa S. 34–43, 110–136. – Zum mittelalterlichen Archivbestand des 
Domstiftes vgl. Schössler, Wolfgang (Bearb.): Regesten der Urkunden und Aufzeichnungen 
im Domstiftsarchiv Brandenburg, Bd. 1: 948–1487 (Veröffentlichungen des Brandenburgischen 
Landeshauptarchivs 36), Weimar 1998; Bd. 2: 1488–1519/1545 (Veröffentlichungen des Branden-
burgischen Landeshauptarchivs 54), Berlin 2009. Die hier zur Rede stehende Zeit des späten 16. 
und frühen 17. Jahrhunderts ist noch nicht bearbeitet.

17	 Wie sehr der Prämonstratenserorden selber bereits in die Konfliktlinien von uniformitas und diversitas 
eingebunden ist, zeigt Oberste, Jörg: Zwischen uniformitas und diversitas. Zentralität als Kernpro-
blem des frühen Prämonstratenserordens (12./13. Jahrhundert) in: Crusius, Irene; Flachenecker, 
Helmut (Hg.): Studien zum Prämonstratenserorden (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts 
für Geschichte 185; Studien zur Germania Sacra 25), Göttingen 2003, S. 225–250. – Zur Prämons-
tratenserliturgie vgl. Lefèvre, Pl.: La messe matinale dans la liturgie de Prémontré, in: Analecta 
Praemonstratensia, Bd. 53, 1977, S. 9–12 und 122–123. – Lefèvre, Pl. F.: Coutumiers liturgiques 
de Prémontré du XIIIe et du XIVe siècle (Revue d‘histoire ecclésiastique. Bibliothèque 27), Louvain 
1953. – Angerer, Joachim F.: Über Musik und Liturgie in den Anfängen des Prämonstratenser-
ordens. Dargestellt auf dem Hintergrund der Ordensstatuten und Consuetudines des XI. und 
XII. Jahrhunderts, in: Crusius/Flachenecker: Studien, S. 251–278. – Horstkötter, Ludger: 
Zum inneren Leben in einigen Prämonstratenser-Klöstern des nördlichen Rheinlands zwischen 
1450 und 1500, in: Crusius/Flachenecker: Studien, S. 463–515.

Andreas Odenthal



413

stifts richten sollten, die in der Folge daher auch für alle Prämonstratenserklöster der 
sächischen Zirkarie verbindlich wurde«.18 Im Jahre 1506 beginnend und am 16. De-
zember 1507 beendet wurde die Umwandlung des Prämonstratenser Domstiftes in 
ein »freiweltliches« Domkanoniker-Stift. Dies geschah unter Bischof Hieronymus 
Schultz auf Betreiben des Kurfürsten Joachim I. (1499–1535).19 Doch die liturgische 
Orientierung an Magdeburg, die sich übrigens als eine der Konstanten in Branden-
burg bis in die Frühe Neuzeit erweisen wird, führte dazu, dass die Transmutation 
des Domkapitels von einem Prämonstratenserstift in ein weltliches Stift keinerlei 
gottesdienstliche Folgen hatte. Vielmehr waren andere Prozesse prägend, nämlich 
die seit dem 15. Jahrhundert zunehmende Vereinheitlichung des Gottesdienstes im 
Domstift wie in der gesamten Diözese, also eine Liturgiereform.20 Sie ist das Verdienst 
des Bischofs Stefan Bodeker (1421–59).21

Eugenie Lecheler erwähnt in ihren Studien zur mittelalterlichen Liturgie Branden-
burgs mehrere Liturgica, so ein »Missale Magdeburgense« von 1480 mit Branden-
burger Anhang, ein »Missale secundum morem Magdeburgensem Halberstadensem 
Brandenburgensem Verdensem aliarumque multarum ecclesiarum 1486«, ein nunmehr 
eigenes »Missale Brandenburgense« von 1494, ein Missale von 1516 und – als zweite 
Auflage, von 1518.22 Ferner existieren noch einige Chorordnungen oder Libri Ordi-
narii.23 Im Hinblick auf den weiteren Gedankengang ist von Bedeutung, dass bereits 

18	 Lecheler, Eugenie: Die Gottesdienstordnung im Brandenburger Bistum um 1500 – der gedruckte 
Liber Ordinarius von 1488. Inhalt – Vorläufer – Bedeutung, in: Wichmann Jahrbuch, Bd. 42/43 
(NF 7), 2002/03, S. 89–100, hier S. 91.

19	 Vgl. Wentz: Hochstift (wie Anm. 16), S. 52. Vgl. auch Kurze, Dietrich: Die Transmutation der 
Prämonstratenser Domstifte Brandenburg und Havelberg, in: Kurze, Dietrich: Berlin-Branden-
burgische Kirchengeschichte im Mittelalter. Neun ausgewählte Beiträge, hg. von Marie-Luise 
Heckmann, Susanne Jenks und Stuart Jenks (Bibliothek der Brandenburgischen und Preußischen 
Geschichte 9), Berlin 2002, S. 311–336. Wenn Kurze (ebd. S. 334) schreibt, diese Umwandlung sei 
»kein vorreformatorischer Akt« gewesen, wird deutlich, dass Kurze nicht dem hier stark gemachten 
Paradigma einer im Mittelalter beginnenden Dynamisierung von Transformationen verpflichtet 
ist.

20	 Vgl. hier Lecheler, Eugenie: Gottesdienst im mittelalterlichen Brandenburger Dom, in: Heilige 
Gewänder – Textile Kunstwerke. Die Gewänder des Doms zu Brandenburg im mittelalterlichen und 
lutherischen Gottesdienst. Begleitband zum Katalog Liturgische Gewänder und andere Paramente 
im Dom zu Brandenburg (Schriften des Domstifts Brandenburg 1), Regensburg 2005, S. 11–25. – 
Lecheler, Eugenie; Wetter, Evelin: Der Paramentenbestand des Domes im Verhältnis zu den 
Brandenburger Ordinarien des 15. Jahrhunderts, in: ebd., S. 26–41. – Lecheler, Eugenie: Die 
für das Bistum Brandenburg offiziell gedruckten Messbücher. Buchwissenschaftlicher Befund und 
liturgische Besonderheiten, in: Archiv für Liturgiewissenschaft, Bd. 47, 2005, S. 332–349 (mit 
weiterer Literatur). Auf Lecheler fußend Kranemann: Missbreuche (wie Anm. 9), S. 16–18.

21	 Vgl. zu diesem Bischof etwa Escher, Felix: Bodeker, Stephan (OPraem) (1384–1459), in: Gatz, 
Erwin (Hg.): Die Bischöfe des Heiligen Römischen Reiches 1448 bis 1648. Ein biographisches 
Lexikon, Berlin 1996, S. 62f.

22	 Vgl. Lecheler: Messbücher (wie Anm. 20), S. 335–340. – Zum Druck von 1494 vgl. auch Delius, 
Walter: Das Vorwort zum Missale Brandenburgense von 1494, in: Jahrbuch für Berlin-Branden-
burgische Kirchengeschichte, Bd. 46, 1971, S. 147–150.

23	 Es existiert ein Directorium chori von 1421 (Berlin BPKK theol. qu. 208), vgl. dazu Wentz: 
Prämonstratenserdomkapitel (wie Anm. 16), S. 92. Ferner gibt es noch zwei Libri Ordinarii: Staats-
bibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz (Ms. theol. lat. fol. 299) und dessen überarbeitete 

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



414

im Mittelalter die Liturgie des Bistums sich an die Liturgie des Metropolitensitzes, 
also Magdeburg, anlehnte. Die damals erfolgte Transmutation in ein »weltliches« 
Domkanonikerstift blieb nicht die letzte Veränderung des Domstiftes, wie der 
Blick in die Reformationszeit zeigt. 

Das Brandenburger Domstift im Kontext der Konfessionalisierung

Die weitere Wandlung des Domstiftes in Form einer schrittweisen Einführung der 
Reformation ist in die sonstige Reformation Brandenburgs einzubetten.24 Hier seien 
in aller Kürze die wichtigsten Daten benannt. Der Sohn des Kurfürsten Joachims I. 
(1499–1535), Joachim II. (1535–71), empfing am Allerheiligentag 1539 zum ersten Mal 
das Abendmahl unter beiden Gestalten durch den Brandenburger Bischof Matthias 
von Jagow (1526–44).25 Insgesamt bleibt Joachim II. liturgisch konservativ.26 Seine 
1540 erlassene neue Kirchenordnung27 wird vom erwähnten Bischof von Brandenburg 
zwar gebilligt, vom gesamten Klerus sowie von Bischof Busso II. von Alvensleben für 
Havelberg jedoch nicht angenommen.28 

Fassung (Ms. theol. lat. fol. 303) von 1488, so Lecheler: Messbücher (wie Anm. 20), S. 334. Vgl. 
auch insgesamt Lecheler: Gottesdienstordnung (wie Anm. 18).

24	 Vgl. insgesamt bereits Schössler, Wolfgang: Die Reformation im Domstift Brandenburg, in: 
Delius, Hans-Ulrich; Kunzendorf, Max-Ottokar; Winter, Friedrich (Hg.): »Dem Wort nicht 
entgegen…«. Aspekte der Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 49–62. 

25	 Vgl. zur Person Wentz: Hochstift (wie Anm. 16), S. 56–58. – Escher, Felix: Jagow, Matthias von 
(um 1480–1544), in: Gatz: Bischöfe (wie Anm. 21), S. 334f.

26	 Vgl. Rudersdorf, Manfred; Schindling, Anton: Kurbrandenburg, in: Schindling, Anton; Ziegler, 
Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. 
Land und Konfession 1500–1650, Bd. 2: Der Nordosten (Katholisches Leben und Kirchenreform 
im Zeitalter der Glaubensspaltung  50), Münster 1990, S.  35–66, hier S.  42. – Zum Einfluss 
Joachims II. auf die Liturgie Berlins etwa vgl. die umfassende Studie von Müller, Nikolaus: Zur 
Geschichte des Gottesdienstes der Domkirche zu Berlin in den Jahren 1540–1598, in: Jahrbuch für 
brandenburgische Kirchengeschichtew, Bd. 2/3, 1905, S. 337–549. – Zur Person vgl. Baumgart, 
Peter: Art. J(oachim) II. Hector, in: LThK, Bd. 5., 31996, Sp. 852–853.

27	 »Kirchen-ordnung im churfurstenthum der marcken zu Brandenburg, wie man sich beide mit 
der leer und ceremonien halten sol. 1540«, ediert bei Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen 
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, Bd. 3: Die Mark Brandenburg, Die Markgrafentümer 
Oberlausitz und Niederlausitz, Schlesien, Leipzig 1909, ND Aalen 1970, S. 39–90. – Vgl. bereits 
Klaus, Bernhard: Die kurbrandenburgische Kirchenordnung Joachims  II. in der liturgischen 
Praxis ihrer Zeit, in: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie, Bd. 4, 1958/59, S. 81–85. Vgl. auch 
den Beitrag von Andreas Stegmann zur Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 in diesem 
Band.

28	 Vgl. Schössler: Reformation (wie Anm. 24), S. 54. – Vgl. Rudersdorf/Schindling: Kurbranden-
burg (wie Anm. 26), S. 42f. Als Quellen dienten die Brandenburg-Nürnbergische Kirchenordnung 
von 1533, die Herzoglich-Sächsische Kirchenordnung von 1539, aber auch das Missale Romanum. 
In dieser Kirchenordnung blieb etwa die lateinische Messe bestehen, jedoch ohne Kanon und mit 
deutschen Einsetzungsworten. Man war in Fragen des Ritus bemüht, konservativ zu bleiben, so 
auch in Fragen der Gewänder etc. Dies zeigen etwa die Angaben zum Chorgebet: »Der chorgesang 
sol, wie bisanher, in allen stiften und klöstern, auch den pfarkirchen, wie der gebreuchlich gewesen, 
latinisch gesungen und gelesen werden, zuvoran, so es de tempore ist, da sol nichts nachgelassen 
werden, es sei metten, prima, tertia, sexta, nona, vesper, complet oder was der mehr ist, ein iglichs, 
wie mans findet, nach seiner rubrica on alle leichtfertigkeit. Was aber de sanctis ist, sol von uns und 

Andreas Odenthal



415

Das Brandenburger Domkapitel selbst stand den reformatorischen Ideen zunächst 
jedoch ablehnend gegenüber.29 Im Jahre 1544 war zwar die neue Kirchenordnung 
im Domstift eingeführt worden, doch diese Hinwendung zur neuen Lehre wurde 
alsbald durch das Augsburger Interim von 1548 wieder unterbrochen.30 Erst im Zuge 
des Passauer Vertrages von 1552 kam im Jahre 1554 die Reformation des Domstiftes 
zu einem vorläufigen Ende, und zwar durch die Wahl des neuen Domdechanten 
Liborius von Bredow.31 Welche Umwälzungen die Einführung der Reformation 
in Bezug auf die Strukturen des alten Kirchenwesens bringt, wird an der Tatsache 
deutlich, dass wenige Jahre später, nämlich 1560, unter Kurprinz Joachim Friedrich 
das Bistum Brandenburg mit den Nachbardiözesen Havelberg und Lebus vereinigt 
wird.32 Aus dieser Tatsache mag der Legitimationsdruck des nunmehr lutherischen 
Domkapitels abgelesen werden. Im Jahre 1571 präsentiert sich das lutherische Kapitel 
denn auch mit verringerter Kanonikerzahl.33 Es entwirft sein gewandeltes Selbst-
verständnis in neuen Kapitelsstatuten im Jahre 1571 und 1588 (Statuta Ecclesiae 
Brandenburgensis), die aber beide nichts zur Liturgie aussagen.34 Aus dieser Tat
sache kann zweierlei abgelesen werden: Es ist zum einen mit Ungleichzeitigkeiten 
in der liturgischen Praxis zu rechnen35, zum anderen mag gerade die Liturgie als ein 
heikles Feld betrachtet worden sein, das für das Kapitel einheitlich zu regeln man 
künftigen Prozessen vorbehielt.

unsern verordneten ubersehen und, wo es von nöten, corrigirt werdem also das auch solch löblich 
gewonheit wie vor alters unableslich gott zu ehren gehalten worden«, so bei Sehling: Kirchen-
ordnungen (wie Anm. 27), Bd. 3, S. 71. – Vgl. hierzu auch Kugler-Simmerl, Annette: Bischof, 
Domkapitel und Klöster im Bistum Havelberg 1522–1598. Strukturwandel und Funktionsverlust 
(Studien zur brandenburgischen Landesgeschichte 1), Berlin 2003, S. 29–32.

29	 Vgl. Schössler: Reformation (wie Anm. 24), S. 51–53.
30	 Vgl. ebd., S. 56.
31	 Vgl. ebd., S. 57. – Wentz: Prämonstratenserdomkapitel (wie Anm. 16), S. 113.
32	 Vgl. Kurze: Bischof (wie Anm. 16), S. 29.
33	 Vgl. zu den Voraussetzungen Göse, Frank: Die Reformation und das Bistum Brandenburg im 

16. Jahrhundert, in: Bergstedt, Clemens; Heimann, Heinz-Dieter (Hg.): Wege in die Himmels-
stadt. Bischof – Glaube – Herrschaft – 800–1550 (Veröffentlichungen des Museums für branden-
burgische Kirchen- und Kulturgeschichte des Mittelalters 2), Berlin 2005, S. 214–225. – Vgl. auch 
Kurze, Dietrich: Bistum Brandenburg (ecclesia Brandenburgensis, Kirchenprovinz Magdeburg), 
in: Gatz, Erwin (Hg.): Die Bistümer des Heiligen Römischen Reiches von ihren Anfängen bis zur 
Säkularisation, Freiburg i. Br. 2003, S. 102–112, hier S. 109f.

34	 Vgl. Wentz: Prämonstratenserdomkapitel (wie Anm. 16), S. 113. – Kurze: Bischof (wie Anm. 16), 
S. 29.

35	 Hier sei etwa auf das merkwürdige Phänomen aufmerksam gemacht, dass am Wittenberger Al-
lerheiligenstift die Privatmessen der Stiftsherren – nun lutherisch (!) – wohl weiterhin bestehen 
blieben, wie immer dies angesichts veränderter Opfervorstellungen theologisch zu werten ist. Vgl. 
dazu Leppin, Volker: Kirchenraum und Gemeinde. Zur Änderung einer semiotischen Beziehung 
im Zuge der Wittenberger Reformation, in: ders.: Transformationen. Studien zu den Wandlungs-
prozessen in Theologie und Frömmigkeit zwischen Spätmittelalter und Reformation (Studies in the 
late Middle Ages, humanism and the Reformation 86), Tübingen 2015, S. 487–505, hier S. 494.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



416

Transformationsprozesse für die Liturgie des Domstiftes: Die 
»Dispositio« von 1645

Es wäre eine eigene Aufgabe, das Domarchiv auf Hinweise zur tatsächlichen liturgi-
schen Praxis nach den 1570er Jahren zu befragen, vor allem in Bezug auf die Ausein-
andersetzungen des Kapitels im Hinblick auf die weitere gemeinsame Stundenliturgie. 
Wie anderswo ist auch in Brandenburg zunächst davon auszugehen, die Domherren 
hätten die tägliche Stundenliturgie als einigendes Band des Kapitels über die Wirren 
beibehalten und dabei auch die mittelalterlichen Liturgica weiterbenutzt.36 Endpunkt 
solcher etwaiger Entwicklungen ist eine im Jahre 1645 erstellte neue Chorordnung, 
die handschriftliche »Dispositio ac ordo canticorum et ceremoniarum in choro 
ecclesiae Cathedralis Brandenburgensis observandus est«.37 (Abb. 1) Als Schreiber 
der »Dispositio« nennt sich am Ende der Handschrift der Senior der Domvikare 
Henricus Wolff (Wolf), der ab 1623/24 bis zu seinem Tod am 9. April 1650 Vikar 
des Domes war.38 Die »Dispositio« geht nach eigener Aussage auf die gesammelten 
Anweisungen des Dechanten Adam von Schlieben (1552–1628) zurück.39 Sie lehnt 
sich an die Bräuche des lutherischen Magdeburger Domkapitels an, dessen liturgische 
Bücher sie zur Benutzung vorsieht und entsprechend den Bedingungen und Not-
wendigkeiten Brandenburgs regelt.40 Dies ist insofern von Interesse, als auch die 
Bräuche anderer Domstifter von Magdeburg geprägt sind, so etwa Halberstadt.41 

36	 Vgl. Schössler: Reformation (wie Anm. 24), S. 58. Für diese Annahme spricht, dass ja auch die 
Kirchenordnung Joachims II. die Beibehaltung der Stundenliturgie projektierte: »Der chorgesang 
sol, wie bisanher, in allen stiften und klöstern, auch den pfarkirchen, wie der gebreuchlich gewesen, 
latinisch gesungen und gelesen werden, zuvoran, so es de tempore ist, da sol nichts nachgelassen 
werden, es sei metten, prima, tertia, sexta, nona, vesper complet oder was der mehr ist, ein iglichs, 
wie mans findet, nach seiner rubrica on alle leichtfertigkeit. Was aber de sanctis ist, sol von uns 
und unsern verordneten ubersehen und, wo es von nöten, corrigirt werden, also das auch solch 
löblich gewonheit wie vor alters unableslich gott zu ehren gehalten worden sol«, Kirchen-ordnung 
im churfurstenthum der marcken zu Brandenburg, Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 27), 
Bd. 3, S. 71 (Vom chorgesange).

37	 Domstiftsarchiv Brandenburg, Signatur DStA, BDK 4584/2020 (zitiert: Dispositio). Die Ordnung 
ist erwähnt bei Jeitner, Christa-Maria: Der Textilbestand im Dom zu Brandenburg und seine 
Geschichte, in: Heilige Gewänder (wie Anm. 20), S. 35–51, hier S. 44. – Vgl. auch bereits Oden-
thal, Andreas: »… matutinae, horae, vesperae, completorium maneant …«. Zur Umgestaltung der 
Offiziumsliturgie in den Kirchen des frühen Luthertums anhand ausgewählter liturgischer Quellen, 
in: Odenthal, Andreas: Liturgie vom Frühen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung. 
Studien zur Geschichte des Gottesdienstes (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 61), Tü-
bingen 2011, S. 251–282, hier S. 279f.

38	 Zur Person vgl. Alpermann, Gerd: Der Vikariendienst am Dom zu Brandenburg in der nach-
reformatorischen Zeit, in: Genealogisches Jahrbuch, Bd. 32, 1992, S. 169–186, hier S. 178.

39	 Zur Person des Adam von Schlieben vgl. Bötticher, Arno: Neumärkische Leichenpredigten in 
der Bibliothek der Marienkirche in Frankfurt, in: Schriften des Vereins für Geschichte der Neu-
mark, Bd. 19, 1906, S. 1–77, hier S. 9–12. Schlieben war ab 1588 Kanoniker und ab 1601 Dekan 
des Brandenburger Domkapitels (vgl. ebd. Anm. 11).

40	 Auf die Verwendung der Liturgica aus Magdeburg hat bereits Schössler: Reformation (wie 
Anm. 24), S. 59, mit dem Argument hingewiesen, alleine aus verlegerischen Gründen hätten sich 
die prominenten Magdeburger Drucke nicht nur in den überdauernden fünft Magdeburger Stiften, 
sondern auch darüber hinaus behaupten können.

Andreas Odenthal



417

Der Grund ist zum einen die Bedeutung 
Magdeburgs als (ehemaliger) Metro-
politensitz, zum andern weht noch 
der Atem des 12. Jahrhunderts weiter: 
Magdeburg wird als Vorbild für andere 
Prämonstratenserstifte geltend gemacht, 
was auch nach der Reformation so bleibt.

Die »Dispositio« bildet mit vielen 
anderen Dokumenten ein Zeugnis gegen 
das noch immer verbreitete Vorurteil, bei 
der Beibehaltung der Stundenliturgie im 
lutherischen Kontext handele es sich um 
eine Ausnahme.42 Und doch wird die aus 
Spätantike und Mittelalter übernom-
menen Form des täglichen Offiziums 
einer Reform unterzogen, und zwar 
mittels einer Einpassung in typisch 
lutherische Gottesdiensttheologie: Ziel 
des Gottesdienstes ist die »Kommu-

nikation des Evangeliums«.43 Dieser Leitbegriff evangelischer Liturgietheologie 
löst das Lutherwort aus seiner Predigt zum zweiten Advent des Jahres 1523 ein: 
»Satis nunc abrogavimus ceremonias, primum est, ut verbum dei im schwang ghe, 
senes docere iuniores debent«.44 Jegliche gottesdienstliche Formen müssen somit 
auf ihre Tauglichkeit geprüft werden, der Verkündigung des Evangeliums zu 
dienen. Gerade da aber hat die Stundenliturgie beste Chancen, da sie weitgehend 
aus biblischen Texten besteht, vor allem dem Psalter. Er gilt in der Tradition der 
Kirchenväter wie auch im lutherischen Kontext als »summa« der gesamten Heiligen 
Schrift.45 Seine Wertschätzung bleibt wichtiges Begründungsmuster der Stunden-

1  Titelblatt der Dispositio des Brandenburger 
Domes von 1645 (Foto: A. Odenthal)

41	 In der »Ordinatio« von Halberstadt wird Magdeburg als Vorbild hingestellt wird (»sicut habent 
Magdeburgensi«). Vgl. Odenthal, Andreas: Die Ordinatio Cultus Divini et Caeremoniarium des 
Halberstädter Domes von 1591. Untersuchungen zur Liturgie eines gemischtkonfessionellen Dom-
kapitels nach Einführung der Reformation (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 93), 
Münster 2005, S. 61.

42	 So die Beschreibung von Martin Klöckener zu Halberstadt, »wo – gegen die weit überwiegende 
Entwicklung in den Kirchen der Reformation – ein lutherisches Offizium erhalten blieb«, in: Klö-
ckener, Martin: Rez. Odenthal, Die Ordinatio Cultus Divini, in: Archiv für Liturgiewissenschaft, 
Bd. 55, 2013, S. 220f., hier S. 221 (Abkürzungen ausgeschrieben).

43	 Vgl. aus der Fülle der Literatur zu diesem Axiom evangelischer Praktischer Theologie Domsgen, 
Michael; Schröder, Bernd (Hg.): Kommunikation des Evangeliums. Leitbegriff der Praktischen 
Theologie (Arbeiten zur Praktischen Theologie 57), Leipzig 2014.

44	 WA 11, S. 207–210, hier S. 20914-16. Vgl. hierzu etwa Bieritz, Karl-Heinrich: Daß das Wort im Schwang 
gehe. Lutherischer Gottesdienst als Überlieferungs- und Zeichenprozeß, in: ders.: Zeichen setzen. 
Beiträge zu Gottesdienst und Predigt (Praktische Theologie heute 22), Stuttgart 1995, S. 82–106.

45	 Hier wird ein Gedanke von Athanasius umgesetzt: »At liber Psalmorum, omnium reliquorum 
fructus quasi insitos in se continens …«, in: Athanasius: Epistola ad Marcellinum, Bd. 2 (PG 

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



418

liturgie. Die Schriftgemäßheit des Betens führt dann zur Eliminierung mancher 
Hymnen und Orationen, etwa von Heiligentagen, oder ihrer Neuschöpfung.46 
Doch wird der Heiligenkalender insgesamt revidiert, wie noch zu zeigen ist.47 
Schließlich findet eine grundlegende Reduktion des Pensums statt. Diese beiden 
Gesichtspunkte, die Reduktion des Gebetspensums und die Revision des Heili-
genjahres, sollen im Folgenden dargestellt werden, wobei immer wieder ein Blick 
auf parallele Entwicklungen anderswo geworfen wird. Bezüglich der Korrektur 
oder Neuschöpfung liturgischer Texte tat man sich in Brandenburg deshalb leicht, 
weil man die neugeschaffenen liturgischen Bücher des Magdeburger Domkapitels 
übernahm, also hier keine eigene Arbeit zu leisten hatte. Diesem Punkt soll sodann 
im anschließenden Kapitel nachgegangen werden.

Zur Reduktion des Gebetspensums
Die Reduktion des Gebetspensums bezieht sich zum einen auf Verteilung und 
Anzahl der Psalmen in den jeweiligen Horen, zum anderen aber auf die Gesamt-
zahl der verbleibenden Horen überhaupt, die an der überkommenen liturgischen 
Tagesstruktur des Mittelalters zu messen ist. Der ideale liturgische Tagesplan sah 
so aus48:
•	 Vigilien mit bis zu drei Nocturnen
•	 Laudes
•	 Prim (und Einzelmessen der Priester) 
•	 Terz 
•	 Kapitelsamt
•	 Sext 
•	 Non	
•	 Vesper 
•	 Komplet 

Die Verteilung der Psalmen auf die einzelnen Horen sah so aus, dass – wiederum 
idealtypisch – alle 150 Psalmen in einer Woche zur Verwendung kamen, so nicht 
Heiligenfeste das Wochenschema des Psalteriums unterbrachen.49 An diesem Punkt 

XXVII, 11C). Vgl zum ganzen Tetz, Martin: Zum Psalterverständnis bei Athanasius und Luther, 
in: Luther-Jahrbuch, Bd. 79, 2012, S. 39–61, bes. S. 56.

46	 Vgl. hier etwa Odenthal, Andreas: »… totum psalterium in usu maneat.« Martin Luther und das 
Stundengebet, in: Odenthal: Liturgie (wie Anm. 37), S. 208–250, bes. S. 247–250.

47	 Grundsätzlich zur Heiligenverehrung im Luthertum vgl. Köpf, Ulrich: Protestantismus und Heiligen-
verehrung, in: Dinzelbacher, Peter; Bauer, Dietrich R. (Hg.): Heiligenverehrung in Geschichte 
und Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 320–344. – Vgl. auch die ältere Darstellung von Lansemann, 
Robert: Die Heiligentage besonders die Marien-, Apostel- und Engeltage in der Reformationszeit, 
betrachtet im Zusammenhang der reformatorischen Anschauungen von den Zeremonien, von den 
Festen, von den Heiligen und von den Engeln (Beihefte zur Monatsschrift für Gottesdienst und 
kirchliche Kunst, Sonderband 1), Göttingen 1939.

48	 Vgl. hier das ausführliche Schema auf der Grundlage von Amalar von Metz bei Pascher, Joseph: 
Das Stundengebet der römischen Kirche, München 1954, S. 51–53.

49	 Dass bereits Luther aufgrund der Psalmenverteilung der Commune-Officien bei Heiligenfeiern wohl 
kaum mehr alle 150 Psalmen aus eigener Stundengebetspraxis kannte, problematisiert Häussling, 

Andreas Odenthal



419

nun greift die Brandenburger Dispositio ein. Sie beginnt mit einer grundsätzlichen 
Wochenordnung (fol. 3r–9v). Für die Psalmodie der Matutin wird ein Sechs-Wo-
chen-Schema vorgesehen, das zu einer deutlichen Reduktion des Psalmenbetens 
führt. Wie im Magdeburger Domstift und im Kloster Berge50 möchte man in 
Brandenburg an der Verwendung des gesamten Psalters festhalten. Indes verteilt 
man die Psalmen numerisch fortlaufend bezüglich der entsprechenden Hore (als 
Beispiel: in der Sonntagsmatutin die Psalmen fünf bis sieben in der ersten Woche, 
acht bis zehn in der zweiten, elf bis dreizehn in der dritten), so dass im konkreten 
Vollzug keine Zusammenhänge einer numerischen Ordnung mehr erkennbar 
sind. Jeweils zusätzlich zu den täglichen Horen der Matutin und Vesper wird am 
Sonntag die Prim gehalten, verbunden mit der Messe, von der aber nur Introitus 
und Kyrie genannt werden. Dies erklärt sich vielleicht von den wenigen Malen, 
für die das Abendmahl vorgesehen ist, wie den Angaben am Ende der Dispositio 
bezüglich der zu entzündenden Kerzen entnommen werden kann.51 Dienstags 
betet man zusätzlich die Prim, mittwochs Terz und Komplet. Am Donnerstag 
findet nach der Matutin eine Predigt statt. Der Freitag ist durch die Sext mit 
einem Suffragium zum Kreuz Christi geprägt. Der Samstag zeichnet sich durch 
Non und Komplet aus. Es scheint, man wollte einerseits das Pensum reduzieren, 
andererseits die kleinen Horen in irgendeiner Weise beibehalten. Deshalb hält man 
die kleinen Horen nicht mehr alle täglich, sondern man hat sie auf die einzelnen 
Wochentage verteilt, wie Tabelle 1 zeigt. 

Tab 1  Horenverteilung des Brandenburger Domes von 1645

Sonntag Montag Dienstag Mittwoch Donnerstag Freitag Samstag

Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin

Predigt

Prim Prim

Terz

Sext

Messe

Non

Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper

Komplet

Angelus A. OSB: Luther und das Stundengebet, in: ders.: Christliche Identität aus der Liturgie. 
Theologische und historische Studien zum Gottesdienst der Kirche, hg. von Martin Klöckener, 
Benedikt Kranemann, Michael B. Merz (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 79), 
Münster 1997, S. 231–240, hier S. 232f.

50	 Vgl. dazu Odenthal: Umgestaltung (wie Anm. 37), S. 264–267.
51	 Dispositio von 1645, fol. 14r: »Da mann auch auff Michaelistag keine Communion helt, werden 

selbige in der Meß nicht angebrannt.«

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



420

Ähnlich war man bereits im St. Blasii-Stift in Braunschweig verfahren.52 Hier 
wurde im Jahre 1597 eine eigene Psalmodia in Druck gegeben:

Psalmodia continens Davidis Prophetae Regii Psalmos Vna cum Canticis, Hymnis, 
et Orationibus purioribus in S. Sanctae et individvae Trinitatis lavdem et Collegii 
Blasiani, Quod est Brunsuigae, VSVM eiusdem impensis edita. Helmstadii Excudebat 
Iacobus Lucius, Anno M.D.XCVII.53

Mittels dieses Buches regelt das Stift sein liturgisches Leben nach Einführung der 
Reformation. Täglich bleiben Matutin, Vesper und Komplet erhalten, wogegen die 
kleinen Horen jeweils auf einzelne Wochentage verteilt werden, wie Tabelle 2 zeigt. 

Als eine andere Form der Veränderung mittelalterlicher Traditionen seien 
schließlich noch die Bräuche des Havelberger Domkapitels benannt. Dort hatte 
sich der Domdechant Matthaeus Ludecus (1517–1606) besonders des Gottesdienstes 
angenommen.54 Dabei ist Ludecus Vertreter einer betont konservativen Richtung des 
reformationszeitlichen Gottesdienstes, der weiterhin durch die lateinische Sprache 
wie durch den Gregorianischen Choral geprägt ist.55 Hermann Nottarp würdigt 

Tab 2   Die Psalmodia von 1597 des Braunschweiger Blasii-Stiftes

Sonntag Montag Dienstag Mittwoch Donnerstag Freitag Samstag

Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin

»Tenebrae«

Prim

Terz

Sext

Non

Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper

Komplet Komplet Komplet Komplet Komplet Komplet Komplet

52	 Zum mittelalterlichen Stift vgl. Haas, Irmgard: Leben im Kollegiatstift St. Blasii in Braunschweig. 
Die liturgischen Stiftungen und ihre Bedeutung für Gottesdienst und Wirtschaft (Braunschweiger 
Werkstücke 113/A 54), Braunschweig 2011, hier S. 413: »Den endgültigen Traditionsbruch für 
das Kollegiatstift St. Blasii brachten erst die radikalen Veränderungen unter den Herzögen Rudolf 
August und Anton Ulrich seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, durch die der mittelalterliche 
liturgische Raum unwiderruflich zerstört wurde«.

53	 Vgl. Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhunderts (VD16): 
ZV 2499. Ein Exemplar in Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek S 474, 2o Helmst. (http://diglib.
hab.de/drucke/s-474-2f-helmst/start.htm, 26.06.2016).

54	 Zu Ludecus vgl. etwa Czubatynski, Uwe: Art. Ludecus, Matthäus, in: Biographisch-Bibliogra-
phisches Kirchenlexikon, Bd. 22, 2003, Sp. 797–799.

55	 Vgl. etwa Graff: Auflösung (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 167, 169 u. ö. – Vgl. auch Schrems, Theobald: 
Die Geschichte des Gregorianischen Gesanges in den protestantischen Gottesdiensten, Fribourg 
1930, S. 38–57. – Auch Reindell, Walter: Das De tempore-Lied des ersten Halbjahrhunderts der 
reformatorischen Kirche (Musik und Schrifttum 1), Würzburg 1942, S. 66–87.

Andreas Odenthal



421

die Bedeutung des Ludecus anlässlich der Beschreibung der kirchenmusikalischen 
Tradition in den Pfarrkirchen Nord- und Mitteldeutschlands: »… wir haben noch 
die für ihren Gottesdienst bestimmten Gesangbücher, sog. Cantionalien, Werke pro-
testantischer Geistlicher (Lossius, Eler, Spangenberg, Keuchenthal, und namentlich 
Matthäus Lüdeke von 1589), in denen die alten Texte mit ihren Melodien erhalten 
wurden.«56 Vom umfangreichen Schriftgut des Ludecus verdienen die beiden Arbeiten 
zur Liturgie besonderes Interesse, nämlich das von ihm erstellte nachreformatorische 
Missale und ein Offiziumsbuch.57 Diese beiden Werke machen das erwähnte Can-
tionale aus. (Abb. 2)

2  Das Vesperale et Matutinale des Matthaeus Ludecus, Exemplar im Prignitz-Museum Havelberg 
(Foto: A. Odenthal)

56	 Nottarp, Hermann: Zur Communicatio in sacris cum haereticis. Deutsche Rechtszustände im 17. 
und 18. Jahrhundert (Schriften der Königsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaftliche 
Klasse 9.4), Halle 1933, S. 107–125, hier S. 118.

57	 Ein Schriftenverzeichnis findet sich bei Czubatynski: Ludecus (wie Anm. 54), S. 185. Daß Ludecus 
selber eine stattliche Bibliothek besessen hat, wird in der Leichenpredigt auf ihn bemerkt. – Vgl. die 
Zitate bei Czubatynski, Uwe: Armaria ecclesiae. Nachträge zur Dissertation, in: ders.: Kirchen-
geschichte und Landesgeschichte. Gesammelte Aufsätze aus den Jahren 1991 bis 2003, Nordhausen 
2003, S. 201–207, hier S. 202.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



422

Missale, hoc est cantica, preces, et lectiones sacrae, quae ad Missae officium, ex pio primaevae 
Ecclesiae instituto, in templis Christianorum, cantari usitate solent, in communem Ecclesiae 
Dei usum & utilitatem collectae, ac in duas partes ordine distributae A Matthaeo Ludeco, 
Ecclesiae Cathedralis Havelbergensis Decano. 1589.58

Vesperale et Matvtinale, hoc est, Cantica, Hymni, et Collectae, sive precationes ecclesiasticae, 
qvae in Primis et Secundis Vesperis. itemque Matutinis precibus, per totius anni circulum, in 
Ecclesijs & religiosis piorum congressibus cantari usitate solent, notis rite applicatae, & in duas 
partes ordine digestae A Matthaeo Lvdeco, Ecclesiae Cathedralis Havelbergensis Decano. 1589.59

Lediglich zwei Horen verbleiben für die tägliche Liturgie, nämlich Matutin und Ves-
per. Es sind lediglich handschriftliche Einträge in einem heute im Prignitz-Museum 
zu Havelberg aufbewahrten Exemplar, die Psalm 118 für die kleinen Horen, andere 
für die Komplet markieren.60 Es ist bemerkenswert, dass man in Brandenburg nicht 
dieses Werk zur Grundlage des nachreformatorischen Gottesdienstes gemacht hat, 
sondern – wie im Mittelalter – Magdeburg zum Vorbild nahm.

58	 Vgl. VD16: L 3183. Exemplare des Missale in: Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Signatur 57.4 
Theol. 2o (1), aus der Sammlung Herzog Augusts des Jüngeren (1579–1666); Pfarrarchiv Querfurt, 
St. Lamperti, Signatur F 3; Naumburg, Domstiftsbibliothek Nr. 39. Nach Angabe von VD16 weitere 
Exemplare in Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz; Gotha, Forschungsbibliothek; Jena, 
Thüringische Universitäts- und Landesbibliothek. Auch dieses Missale ist bisher kaum erforscht. 
Die Struktur des Abendmahlsgottesdienstes folgt dem Messtyp. Vgl. etwa Schrems: Geschichte 
(wie Anm. 55), S. 36–38. Schrems legt (S. 58–83) im Vergleich mit den Kirchenordnungen des 
16. Jahrhunderts dar, wie sehr die Liturgie noch Luthers Formula Missae entsprach. Eine Erwäh-
nung dieses Missale bei Graff: Auflösung (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 28. Ferner bei Lansemann: 
Heiligentage (wie Anm. 47), S. 111, 128. – Ein ausführlicher Vergleich dieses Werkes mit anderen 
reformationszeitlichen Cantionalien findet sich bei Schrems: Geschichte (wie Anm. 55), S. 38–41, 
ein Vergleich der reformationszeitlichen Melodien mit den gregorianischen Vorbildern ebd. S. 42–57, 
ebd. S. 44 auch ein Verweis auf ein Havelberger Graduale des 14. Jahrhunderts.

59	 Vgl. VD16: L 3185. Exemplar im Prignitz-Museum, Havelberg, Signatur L 595/3423, B.R. 336; 
Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden, Signatur Liturg. 50, 1 
u. -1a; Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Signatur 57.4 Theol. 2o (2), aus der Sammlung 
Herzog Augusts des Jüngeren (1579–1666); Naumburg, Domstiftsbibliothek Nr. 38. – Vgl. den 
Nachdruck bei Odenthal, Andreas: Das Vesperale et Matutinale des Havelberger Domdechanten 
Matthaeus Ludecus. Nachdruck eines lutherischen Offizienbuches von 1589 (Querfurt, Archiv der 
evangelischen Kirchengemeinde St. Lamperti, Signatur F 4). Eingeleitet und hg. von Andreas Oden-
thal (Monumenta Liturgica Ecclesiarum Particularium I), Bonn 2007, das dort nachgedruckte 
Exemplar: Pfarrarchiv Querfurt, St. Lamperti, F 4, jeweils 24 × 37 cm, Vesperale de tempore et de 
Sanctis fol. 1–267, Psalterium fol. 1–129. Ein Exemplar befindet sich in süddeutschem Privatbesitz, 
nach den Angaben bei VD16 weitere Exemplare in Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kultur-
besitz; Gotha, Forschungsbibliothek; Jena, Thüringische Landesbibliothek. – Vgl. dazu Schrems: 
Geschichte (wie Anm. 55), S. 24f. – Mehl, Oskar J.: Das »Vesperale et Matutinale« des Matthaeus 
Ludecus (1589), in: Theologischen Literaturzeitung, Bd. 80, 1955, S. 265–270.

60	 Vgl. das Exemplar des Vesperale im Prignitz-Museum, Havelberg, Signatur L.595/3423, B.R. 336, 
wo etwa Psalm 30 (fol. 22v*) für die Komplet, Psalm 62 (fol. 46v*) für die Laudes, ferner Psalm 
118 für die kleinen Horen (fol. 93r*-99r*) vorgesehen werden. – Ähnlich dürften übrigens die im 
Folgenden noch näher vorzustellenden Cantica sacra von 1613 aus Magdeburg zu verstehen sein: 
Sie teilen die Psalmen zwar generell auf eine Morgen- und Abendhore auf, bieten jedoch vor allem 
Psalm 118 (Vg) für die kleinen Horen (nur?) des Sonntags an. Vgl. Odenthal: Umgestaltung (wie 
Anm. 37), S. 270 (mit Tabelle). 

Andreas Odenthal



423

Die Dispositio führt nochmals eine Psalmenordnung für den Sonntag auf (fol. 10r), 
die dem bereits zu Beginn genannten Wochenschema entspricht, dieses aber nun 
auf die Sonntage nach Trinitatis anwendet und diese Sonntage mit Nummern dem 
obigen System des sechswöchigen Psalteriums zuordnet. 

Zu den verbleibenden Heiligenfeiern
Im Anschluss an die Sonntagsordnung für die Zeit nach Trinitatis folgen die An-
gaben zu den Festa Sanctorum (11r). Hier gibt die Dispositio wie grundsätzlich die 
Seitenzahlen der Magdeburger »Cantica sacra« von 1613 an, übernimmt jedoch 
nicht alle dort angegebenen Heiligenfeste. In Brandenburg bleiben folgende 
Heiligentage erhalten: Michael (29. September), Lukas (18. Oktober), Simon und 
Judas (28. Oktober – es fehlt Allerheiligen am 1. November), Andreas (30. Novem-
ber), Thomas (21. Dezember), das Fest der Bekehrung Pauli (25. Januar), Mariae 
Reinigung (oder Lichtmess, 2. Februar), Matthias (24. Februar), Verkündigung an 
Maria (25. März), Markus (25. April), Philipp und Jakobus (1. Mai), das Geburtsfest 
Johannes’ des Täufers (24. Juni), Petrus und Paulus (29. Juni), Mariae Heimsuchung 
(2. Juli – es fehlen: Tag der Apostelteilung am 15. Juli und Maria Magdalena am 
22. Juli), Jakobus Maior (25. Juli – es fehlt Mariae Aufnahme in den Himmel am 
15. August), Bartholomäus (24. August – es fehlt: Enthauptung Johannes’ des Täufers 
am 29. August), schließlich Matthaeus (21. September). Damit werden also die bib-
lisch belegten Marien- und Heiligentage und die Apostelfeste beibehalten. Nicht 
biblisch belegte Feste wie das der Aufnahme Mariens in den Himmel werden ge-
strichen.61 Auf die Liste der Festrangfolge (fol. 11v) folgt am Ende eine Ordnung 
für das Läuten und Hinweise bezüglich der Kerzen etc. (fol. 12r–14r). Insgesamt 
gilt, dass sowohl die Beibehaltung der genannten Heiligen wie die Reduktion des 
Kalendars insgesamt dem Bild entsprechen, das die lutherische Reformation auch 
anderswo zeitigt, was sich nicht zuletzt durch die Übernahme der liturgischen 
Bücher aus Magdeburg erklärt. 

Das liturgische Referenzbuch: Die Cantica sacra 
aus Magdeburg von 1613

Bereits im Mittelalter, so war des Öfteren betont worden, nimmt die Liturgie Bran-
denburgs am Metropolitensitz Magdeburg Maß. Dass dies auch für die lutherische 
Liturgiereform gilt, betont gleich zu Anfang die Dispositio im Rekurs auf Magdeburg:

DIEBUS DOMINICIS SEU FERIA prima AD MATUTINAS. 1. Jnvitatorium Adoremus 
Dominum, in sanctorum Canticorum libro Magdeburgensium, pagina 228 cum psalmo 94 
Venite exultemus Domino, pagina 6…..62

61	 Vgl. zu analogen Prozessen in Halberstadt Odenthal: Ordinatio (wie Anm. 41), S. 110–151.
62	 Dispositio von 1645, fol. 3r. – Vgl. zu den »Cantica sacra« aus Magdeburg bereits Odenthal: Um-

gestaltung (wie Anm. 37), S. 273–278. – Odenthal, Andreas: »Rituelle Erfahrung« im Zeitalter 
der Konfessionalisierung? Zur Anwendung eines praktisch-theologischen Paradigmas auf die Li-

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



424

Gemeint ist das liturgische Buch, dass 
für das Magdeburger Domkapitel im 
Jahre 1613 konzipiert worden ist (Abb. 3), 
nämlich die 

Cantica sacra, quo ordine et melodiis, per 
totius anni curriculum, in Matutinis et 
Vespertinis, itemque intermediis precibus 
cantari solent, una cum lectionibus et pre-
cationibus, in unum volumen congesta pro 
S. Metropolitana Magdeburgensi Ecclesia, 
excusa Magdeburgi sumtibus praedictae 
Ecclesiae etc. Typis Andreae Bezeli, Anno 
Christi MDCXIII.63

Bereits ein Jahr vorher war in Magdeburg 
das Psalterium mit einem Beiheft für die 
biblischen Cantica erschienen:

Psalterium Davidis, Prophetae et regis, 
juxta veterem translationem alicubi emen-
datam, cum canticis selectis veteris et novi 
Testamenti ad usum S, Metropolitanae Magdeburgensis Ecclesiae, excusum Magdeburgi 
eiusdem Ecclesiae impensis, Typis Andreae Bezeli, Anno Christi MDCXII. Cantica veteris 
et novi Testamenti selectiora, ad usum S. Metropolitanae Magdeburgensis Ecclesiae excusa 
Magdeburgi Eiusdem Ecclesiae impensis. Typis Andreae Bezelii, Anno Christi MDCXII.64

Es wäre eine eigene Forschungsaufgabe, die Vorarbeiten zu diesen Liturgica näher zu 
untersuchen, die wahrscheinlich noch gegen Ende des 16. Jahrhunderts eingeleitet 
wurden. Nach vielfältigen Wirren um den endgültigen Einzug der Reformation im 
Magdeburger Domstift wurde die Domkirche selbst am 30. November 1567 wieder-
eröffnet. Damals bereits darf mit einer Neueinrichtung des nunmehr lutherischen 

3  Cantica sacra aus Magdeburg, Exemplar im 
Magdeburger Dompfarramt (Foto: A. Odenthal)

turgiegeschichte – ein Versuch, in: Brademann, Jan; Thies, Kristina (Hg.): Liturgisches Handeln 
als soziale Praxis. Kirchliche Rituale in der Frühen Neuzeit (Symbolische Kommunikation und 
gesellschaftliche Wertesysteme 47), Münster 2014, S. 89–107 (und Tafel I–III), hier S. 103–106.

63	 Nicht mit Signatur versehene Exemplare befinden sich im Evangelischen Dompfarramt St. Mau-
ritius und Katharina (zitiert: Cantica sacra). Herrn Domprediger Quast sei für seine hilfreiche 
Unterstützung an dieser Stelle ein herzlicher Dank gesagt. Ein Exemplar befindet sich ebenso in 
der Bibliothek des Klosters Unserer Lieben Frauen in Magdeburg, Signatur VI C.c. 3 fol. Es hat 
den Eintrag: Caenobio B. Mariae Virgin. Magdeburg, donatus hic Liber d. 21. September Dei 1675, 
der ein zusätzlicher Beleg für die Nutzung des Werkes auch außerhalb des Magdeburger Domstiftes 
ist. – Bei www.vd17.de (19.06.2016): VD17 14:684027E zu einem Exemplar in der Sächsischen 
Landesbibliothek Dresden (Signatur Liturg. 86).

64	 Auch von diesen Psalterien sind etliche im Evangelischen Dompfarramt St. Mauritius und Katharina 
vorhanden (ohne Signatur). Bei www.vd17.de (19.06.2016): VD17 23:27189B zu Exemplaren in 
Berlin, Dresden, Halle und Wolfenbüttel.

Andreas Odenthal



425

Gottesdienstes gerechnet werden, der 46 Jahre später in den hier kurz vorzustellenden 
liturgischen Druckwerken festgelegt wurde. Die neuen Magdeburger Liturgica sind 
insofern von besonderem Interesse, als sie liturgische Neuschöpfungen im lutherischen 
Geiste neben reiches Material der liturgischen Tradition setzten. Gustav Hertel urteilte 
darüber im Jahre 1895 so: »Auch dass beim Gottesdienste noch einige katholische 
Gebräuche beibehalten wurden, war durchaus Nebensache, nachdem in der Lehre 
und in den hauptsächlichen Ceremonien mit dem Katholicismus gebrochen war.«65 
Das ist die Perspektive des 19. Jahrhunderts, die aus dem Mittelalter beibehaltene 
Bräuche bereits konfessionalisiert. Für die damaligen Domherren hingegen mag die 
Beibehaltung alter Zeremonien als notwendige Kontinuität ihrer Kirche erschienen 
sein, ohne darin ein konfessionelles Kennzeichen auszumachen. Für die Beratungen 
über eine Veränderung des Gottesdienstes und die subjektive Wahrnehmung der an-
stehenden Liturgiereform sind zwei Dokumente aufschlussreich. So hat sich ein Brief 
des Dr. Melchior Kline vom 24. Juni 1564 erhalten, welcher (aus heutiger Sicht) die 
konservative Linie eines gemäßigten Luthertums betont und einfordert:

Und achte, wen ich mein gewissen nach reden und schreiben sollte, die missal und breviaria 
vohr die hand zu nehmen, zu bewegen, was drin unrecht befunden, hinweck zu thun und das 
ander, was recht ist, bleiben zu lassen und zu brauchen, dann besser ordenunge wirdt man 
nimmer erdencken, zu forderst, weill der thumb keine pfarrkirchen ist.66

Die Bereinigung der bisherigen Breviertexte und anderer Liturgica ist generelle Auf-
gabe lutherischer Liturgiereformen, doch verdient die Tatsache Aufmerksamkeit, dass 
dies in Magdeburg unter Wahrung der besonderen Situation des Domes geschah, der 
eben keine Pfarrkirche war und damit nach einer besonderen Liturgie verlangte. In 
einem Schreiben vom 2. August 1564 wurde dieser Gedanke präzisiert: Es ist gerade 
die Stundenliturgie als täglich feierlich gesungener Gottesdienst, die das Besondere des 
Domes ausmacht und der Pflege bedarf. Deshalb sei nicht zu raten, den Chordienst 
der Domherren abzuschaffen und etwa durch Chorschüler zu ersetzen:

Zum andern wurde volgen, dass die kirche das mehrer teil des Tages ledick stunde, das sie 
pflegen mit den schuelern nicht viel zu singen, dann allein des sontags und feste die messe 
und vesper und fruhe etzliche psalmen, aber uff die anderen tage singen sie nicht mehr dann 
etzliche psalmen, einen himnum und responsorium, sonsten wird nichts gesungen und kom-
men die horae Canonicae gar abe.67

Hier ist deutlich der Versuch zu erkennen, eine das Domstift auszeichnende Tradition 
zu bewahren, sie aber dennoch den theologischen Neuerungen anzupassen. Diese 
Angleichung führte im Magdeburger Domstift zu einer Substitution der traditionellen 
liturgischen Bücher durch die Neudrucke, die indes einen großen Teil des Reichtums 

65	 Hertel, Gustav: Die Annahme der Reformation durch das Magdeburger Domkapitel (Jahrbuch 
des Pädagogiums zum Kloster Unserer Lieben Frauen in Magdeburg), o. O. 1895, S. 28.

66	 Zitiert nach Hertel: Annahme (wie Anm. 65), S. 23.
67	 Zitiert nach Hertel: Annahme (wie Anm. 65), S. 24.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



426

der liturgischen Tradition beibehielten. 
Hier wurde also ein anderer Weg als 
in Halberstadt eingeschlagen, wo die 
mittelalterlichen Chorbücher – freilich 
adaptiert – weiterbenutzt wurden.

Wie einschneidend der Konfessions-
wechsel und die Einführung des lutheri-
schen Gottesdienstes am 30. November 
1567 im Magdeburger Dom empfunden 
wurden, wird anhand der Tatsache deut-
lich, dass man eine eigene Präfation für 
die Adventszeit schuf, die dieses Anlasses 
gedachte und zugleich einen Einblick 
in das damalige theologische Selbstver-
ständnis gibt. (Abb. 4) Das eigentliche 
Corpus der Präfation lautet: »Qui ho-
dierna die nobis mitis Salvator venit, nam 
pura Evangelii praedicatione et legitima 
Sacramentorum administratione templum 
hoc repurgavit.«68 Die Formulierung 
folgt der Confessio Augustana und ihrer 
Definition der Kirche, die im Kapitel 
VII »De ecclesia« zu finden ist: »Est 
autem ecclesia congregatio sanctorum, 
in qua evangelium pure docetur et recte administrantur sacramenta.«69 Damit wird 
die Liturgiereform des Magdeburger Domes unter die entscheidenden theologischen 
Vorzeichen des lutherischen Bekenntnisses gestellt: Die reine Verkündigung des Evan-
geliums und die rechtmäßige Verwaltung der Sakramente sind die entscheidenden 
Kriterien des wahren Gottesdienstes. Zugleich ist die Präfation Ausdruck des hohen 
Selbstbewusstseins der Domherren. Denn ihre Liturgiereform wird dadurch sakralisiert 
und legitimiert, dass es Christus selber ist, der die Reinigung des Domes hin zum 
wahren Gottesdienst und zum Ursprung christlicher Überlieferung durchführt.70

4  Adventspräfation aus den Cantica Sacra 1613, 
S. 29 (Foto: A. Odenthal)

68	 »Der am heutigen Tag uns als gütiger Heiland gekommen ist, denn er hat durch die reine Verkün-
digung des Evangeliums und die rechtmäßige Verwaltung der Sakramente diesen Tempel (zurück-)
gereinigt«. Der lateinische Text in den Cantica sacra (wie bei Anm. 63), p. 29. – Vgl. hierzu auch 
Fischer, A(lbert): Die Ordnung der evangelischen Gottesdienste in der Metropolitankirche zu 
Magdeburg zu Anfang des 17. Jahrhunderts, in: Geschichtsblätter für Stadt und Land Magdeburg, 
Bd. 7, 1872, S. 129–146, hier S. 129.

69	 Zitat in: Die Augsburgische Konfession. Confessio oder Bekanntnus des Glaubens etlicher Fürsten 
und Städte uberantwort Kaiserlicher Majestat zu Augsburg Anno 1530, in: Die Bekenntnisschrif-
ten der evangelisch-lutherischen Kirche, hg. im Gedenkjahr der Augsburgischen Konfession 1930, 
Göttingen 121998, S. 31–137, hier S. 613–6.

70	 Ohne die Vorsilbe re des repurgare überinterpretieren zu wollen, könnte sie doch ein Hinweis darauf sein, 
dass als normierende Größe das Idealbild der patristischen Epoche oder gar der Urkirche Pate steht.

Andreas Odenthal



427

Der Blick auf das Druckbild der Präfation zeigt eine weitere Besonderheit. Denn 
man vertonte die Präfation im »Cantus solemnior«, der hochfeierlichen Singweise 
der Präfationen. Dies ist durchaus – wie die Beibehaltung der lateinischen Liturgie-
sprache – ein deutlich konservativer Zug dieser Liturgiereform.71 

Abendmahlsliturgie im Brandenburger und im Magdeburger Dom

Mit dem Beispiel der Präfation ist bereits das Gebiet der Stundenliturgie verlassen und 
der Bereich der Abendmahlsliturgie betreten, der sowohl in den liturgischen Büchern 
Magdeburgs wie in der Brandenburger Dispositio angesprochen ist.72

Die Dispositio sieht auf fol 3 die Abendmahlsliturgie nach dem Messtyp (»missa«) 
sonntags im Anschluss an die Prim vor.73 Dies dürfte ein Nachhall mittelalterlicher 
Übung sein, dem Hochamt, der »summa missa« eine Hore vorausgehen zu lassen.74 
Die sonstigen Angaben sind denkbar knapp. Lediglich aus späteren Domarchiva-
lien, auf die Gerd Alpermann aufmerksam gemacht hat, kann auf die Rolle des 
Domdiakons in der Messe aufmerksam gemacht werden, der die Aufgabe hatte, das 
lateinische Evangelium und die lateinische Epistel vor dem Altar zu singen.75 In 
der Dispositio wird lediglich der zum Sonntag gehörende (Gregorianische) Introitus 
sowie das »Kyrie Dominicale« erwähnt, eine in den Magdeburger Cantica sacra no-
tierte Fassung des Ordinariums.76 Aufgrund dieses Verweises auf Magdeburg kann 
angenommen werden, man sei in Brandenburg hier ebenfalls der Ordnung gefolgt, 
wie sie die Cantica sacra beschreiben. Auch dort findet sich eine Abendmahlsliturgie 

71	 In der katholischen Liturgietradition blieb der Cantus solemnior bis zur jüngsten Liturgiereform 
präsent, so wohl zuletzt in einem Missale Romanum von 1964. Vgl. Missale Romanum ex decreto 
SS. Concilii Tridentini Restitutum Summorum Pontificum cura recognitum. Editio tertia iuxta 
typicam, Regensburg 1964, S. [260]–[287].

72	 Zur schwierigen Abendmahlsfrage in den Kirchen der Reformation vgl. insgesamt Wendebourg, 
Dorothea: Essen zum Gedächtnis (Beiträge zur historischen Theologie 148), Tübingen 2009.

73	 Vgl. als ein erster Überblick über die Abendmahlsordnungen im Gefolge Luthers Dröhmann, Hans-
Christian: Das Abendmahl nach den Ordnungen Martin Luthers, in: Pahl, Irmgard (Hg.): Coena 
Domini I. Die Abendmahlsliturgie der Reformationskirchen im 16./17. Jahrhundert (Spicilegium 
Friburgense 29), Freiburg/Schweiz 1983, S. 25–47. – Zu den durch Nürnberg beeinflussten Branden-
burgischen Ordnungen vgl. Dröhmann, Hans-Christian: Das Abendmahl nach den Nürnberger 
Ordnungen, in: ebd. S. 67–95, hier bes. S. 71f., 87–89 (zur Kirchenordnung Kurbrandenburgs 
1540). 

74	 Vgl. hier insgesamt Angenendt, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 101), Münster 32014, etwa S. 138–147.

75	 Vgl. Alpermann: Vikariendienst (wie Anm. 38), S. 173, für das Jahr 1668. Diese Übung ist übrigens 
noch im Jahre 1767 dokumentiert. – Damit wird deutlich, wie sehr es hier um eine Fortsetzung der 
Kapitelsliturgie geht, nicht um pfarrlichen Gottesdienst, der die Schriftlesung in deutscher Sprache 
nach sich gezogen hätte.

76	 In der heutigen Zählung der Choralmesse ist das Kyrie nicht mehr auffindbar, das Gloria entspricht 
der 12. Choralmesse, vgl. Dostal, Christian: Graduale novum editio magis critica iuxta SC 117 
seu Graduale sanctae romanae ecclesiae Pauli PP. VI cura recognitum, ad exemplar ordinis cantus 
missae dispositum, luce codicum antiquiorum restitutum nutu Sancti Oecumenici Concilii Vaticani 
II, neumis Laudunensibus et Sangallensibus ornatum. Tomus I: De dominicis et festis, Regensburg/
Roma 2011, S. 458f.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



428

nach dem Messtyp. Dies bedeutet, dass vor allem der Canon Romanus, das einzig 
verwendete Eucharistiegebet der römischen Traditionslinie, eliminiert worden ist.77 
Da der Canon Romanus bereits für Luther als Inbegriff des Opferhandelns der Kirche 
und somit Ausdruck der Werkgerechtigkeit galt, wurde er durch die biblisch fun-
dierten Einsetzungsworte ersetzt.78 Dementsprechend geben die Cantica sacra nach 
der bereits erwähnten Adventspräfation folgende Anweisung: »Post Sanctus canit 
Minister Orationem Dominicam, & verba Institutionis S. Cenae, post quae, dum 
populus S. Coenam sumit, Chorus canit Jesus Christus unser Heiland, Vel: Agnus 
DEI germanice aut latine.«79 Dies entspricht der den Cantica sacra vorangestellten 
»Generalis Dispositio seu Ordo Ceremoniarum in S. Metropolitana Magdeburgensi 
Ecclesia«.80 Dort wird sogar noch genauer formuliert: »12. Oratio Dominica verbis 
institutionis germanice cum consueto accentu a ministro praemittitur«.81 Das Adverb 
»germanice« bezieht sich hier auf die üblichen Einsetzungsworte, die »cum consueto 
accentu«, also im üblichen Präfationston, laut und in der Landessprache vorgetragen 
werden. Dies dürfte im Brandenburger Dom ähnlich gewesen sein, wie denn auch 
die Kirchenordnung Joachims II. für die Mark Brandenburg den in der lutherischen 
Reformation üblichen Text der Verba institutionis im Kontext der »Ordnung der 
mess« zur Verfügung stellt, der nach dem Sanctusgesang zu singen ist:

Darnach verba consecrationis deudsch singen und eleviren wie folgt: Unser herr Jesus in der 
nacht, do er verraten ward, nam er das brot, danket seinem himlischen vater gebenedeiet es 
und brachs und gabs seinen jungern und sprach: Nemet hin und esset, das ist mein leib, der 
fur euch dargeben wird, das thut zu meiner gedechtnis. Hic modica inclinatione, leva illud 
reverenter in altum. Deinde calicem accipe cum ambabus manibus, et dic. Desselben gleichen 
nam er auch den kelch nach dem abendmal, danket und benedeiet in und gab den seinen 
jüngern und sprach: Trinket alle daraus, das ist mein blut des neuen testementes, das vor euch 
und vor vil vergossen wird zur vergebung der sunden, solchs thut, so oft irs trinket, zu meinem 
gedechtnis. Leua calicem in altum. Nach der elevation sol man in Thumen und stiften einen 
latinischen gesang singen (…).82

77	 Vgl. hierzu etwa Odenthal, Andreas: »offerimus praeclarae maiestati tuae de tuis donis ac datis 
hostiam puram«. Zur mittelalterlichen Neuinterpretation des Canon Romanus im Hinblick auf 
Zeugnisse der Kölner Dombibliothek, in: Horst, Harald (Hg.): Mittelalterliche Handschriften 
der Kölner Dombibliothek. Sechstes Symposion der Diözesan- und Dombibliothek Köln zu den 
Dom-Manuskripten (28. und 29. November 2014) (Libelli Rhenani 62), Köln 2015, S. 121–153. – 
Zu Versuchen lutherischer Reformation, den Canon Romanus zu bereinigen, vgl. Lurz, Friedrich: 
Der umgestaltete Canon Romanus des Jülicher Agendenentwurfs von 1567, in: Archiv für Liturgie-
wissenschaft 43/44, 2001/2002, S. 47–71.

78	 Zum Problem vgl. Odenthal, Andreas: »De tuis donis ac datis«: Die Eucharistiefeier als Gabe. 
Eine liturgiewissenschaftliche Skizze zum christlichen Kultparadox, in: Jahrbuch für Biblische 
Theologie, Bd. 27, 2012, S. 401–421 (mit weiterer Literatur).

79	 Cantica sacra (wie bei Anm. 63), p. 30.
80	 Diese »Generalis Dispositio« ist ediert bei Odenthal, Umgestaltung (wie Anm. 37), S. 276–278. 

Zur reformationszeitlichen Liturgiereform des Havelberger Domstifts unter Matthäus Lüdtke, in: 
Odenthal: Liturgie (wie Anm. 37), S. 251–282, hier S. 276–278.

81	 Cantica sacra (wie bei Anm. 63), noch ohne Paginierung.

Andreas Odenthal



429

Es offenbart sich hier der konservative Grundzug in der Liturgiereform Joachims II., 
indem das traditionelle rituelle Gerüst, nämlich die durch die lateinischen An-
weisungen geregelte Elevation der konsekrierten Gestalten, beibehalten wird. Der 
entscheidende Text aber wird verändert, da jeder Opfergedanke, der das rituelle 
Tun zur Konkurrenz des einmaligen Kreuzesopfer Christi werden zu lassen droht, 
vermieden wird.83 Dass dies eine der wichtigsten lutherischen Neuerungen der Li-
turgie darstellt, zeigen weitere Berichte über die rituelle Praxis nunmehr wieder des 
Magdeburger Domes. Albert Fischer hat auf das »Kirchenbuch D. Philip. Hanen, 
Dompredigers zu Magdeburg« von 1615 aufmerksam gemacht, das einen Abschnitt 
über den Domgottesdienst enthält.84 Es ist nicht nur von Interesse zugunsten eines 
Bildes von Kontinuität und Wandel, dass weiter Messgewänder verwendet wurden, 
wie übrigens im Brandenburger Dom auch.85 Zudem ist in Magdeburg von einem 
silbernen Rauchfass die Rede: »und wird von dem Küster, an dem die Ordnung ist, 
ein silbern Rauchfaß mit glüenden Kolen und Weyrauch in dem Chor an eine Mar-
melsteinerne Seulen gehenget und also zur Communion gereuchert«.86 Der Brauch 
des Weihrauchs wurde zwar beibehalten, erfuhr aber eine entscheidende Änderung. 
Denn nicht mehr die Elevation der Hostie wurde durch die Weihrauchgabe als sakral 
und damit als Zentrum der Feier ausgewiesen87, vielmehr war es der Akt des Abend-
mahlsempfangs durch die Gläubigen, der durch den Weihrauch als die entscheidende 
liturgische Handlung gekennzeichnet wurde. Das Magdeburger Domstift und seine 
Liturgie ist somit ebenso wie das ihm folgende Brandenburger Domstift ein beredtes 
Zeugnis der beschriebenen Oszillationen liturgischer Reformen im Zeitalter der 
Konfessionalisierung. Die Magdeburger Vorbildfunktion zieht es nach sich, auch in 
Brandenburg solche Prozesse aufspüren zu können.

82	 Kirchen-ordnung im churfurstenthum der marcken zu Brandenburg, Sehling: Kirchenordnungen 
(wie Anm. 27), Bd. 3, S. 67–71, Text hier S. 69. – Das Missale des Matthäus Ludecus von 1589 
setzt diese Anweisungen um, vgl. Missale (wie bei Anm. 58), p. 10.

83	 Vgl. hierzu auch die Ausführungen der Kirchen-ordnung im churfurstenthum der marcken zu 
Brandenburg Sehling: Kirchenordnungen (wie Anm. 27), Bd. 3, S. 64–66. – Zum Problem vgl. 
insgesamt Simon, Wolfgang: Die Messopfertheologie Martin Luthers. Voraussetzungen, Genese, 
Gestalt und Rezeption (Spätmittelalter und Reformation, Neue Reihe 22), Tübingen 2003. 

84	 Beschrieben und teilediert bei Fischer: Ordnung (wie Anm. 68), S. 134–140.
85	 Vgl. hier Piepkorn, Arthur Carl: Die liturgischen Gewänder in der Lutherischen Kirche seit 

1555 (Oekumenische Texte und Studien 32), Marburg 1965. – Kranemann, Benedikt: »Clerical 
Vestments«, in: Hillerbrand, Hans J. (Hg.): The Oxford Encyclopedia of the Reformation, Bd. 1, 
New York/Oxford 1996, S. 366–368. – Zu Brandenburg vgl. Flügge, Martina: Kontinuität und 
Wandel im Gebrauch liturgischer Gewänder in reformatorischer und nachreformatorischer Zeit, 
in: Heilige Gewänder (wie Anm. 20), S. 78–97. – Insgesamt Reihlen, Helmut (Hg.): Liturgische 
Gewänder und andere Paramente im Dom zu Brandenburg, Regensburg 2005.

86	 Fischer: Ordnung (wie Anm. 68), S. 137.
87	 Vgl. zur Elevation etwa Angenendt: Offertorium (wie Anm. 74), S. 377f.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



430

Zum weiteren Schicksal der Stundenliturgie im Brandenburger Dom

Tiefgreifende Veränderungen zeitigten sich für das Domstift im 18. und 19. Jahr-
hundert. Die Einrichtung einer Ritterakademie im Jahre 1704/05 tat ein Übriges in 
der Veränderung der Prägung des Stiftes, deren geistliche Dimension zunehmend in 
den Hintergrund trat. Die im Grunde säkularisierten Stiftsherrenstellen waren eine 
Möglichkeit geworden, »Verdienste Unserer getreuen Unterthanen auf eine würdige 
Weise zu belohnen«, so König Friedrich Wilhelm III.88 Dementsprechend war die 
Offiziumsliturgie nurmehr eine Sache der Vikare geworden. Gerd Alpermann hat 
in seiner Untersuchung zum Vikariendienst am Brandenburger Dom mannigfache 
archivalische Hinweise zur Stundenliturgie dieser ab 1608/09 nur noch aus vier 
Personen bestehenden Vikarsgruppe gesammelt: Die geringe Zahl zog nach sich, die 
Vikare durch Chorschüler, Kantor, Diakon und andere zu ergänzen.89 Dabei erwähnt 
Alpermann die »Leges Vicariorum« von 1678, die vor allem die Verpflichtung zur 
Präsenz bei den Gottesdiensten anmahnen, vor allem für die »Missa« an Sonn- und 
Festtagen.90 Nur nebenbei werden die täglichen Horen erwähnt, deren Existenz aber 
bis in die 1890er Jahre urkundlich belegt werden kann.91

Die Besonderheit der politischen Umstände führte dazu, dass das Branden-
burger Domstift im 19. Jahrhundert und bis heute erhalten blieb.92 Die geistliche 
Dimension ging zwar zunehmend verloren und so letztlich auch die Stundenliturgie. 
Bezeichnend ist hierfür eine »Denkschrift des Kammerherrn von Rochow über die 
Reform des Domkapitels Brandenburg vom April 1822«.93 Autor ist der spätere 
Innenminister Gustav Adolf von Rochow (1792–1847), der als ursprünglichen 
Zweck des Domkapitels zwar die geistlichen Angelegenheiten erwähnt, darunter 
die Unterstützung der Bischöfe in geistlichen und weltlichen Dingen.94 Doch der 
Gottesdienst der Kapitulare wird lediglich als Folge davon angesehen, und genau 
dieser Zweck ist seines Erachtens mit der Reformation weggefallen.95 Von Rochow 
schlägt deshalb für eine Neuordnung des Kapitels nurmehr vier geistliche und zehn 
weltliche Stiftsherrenstellen vor. Die verlorene geistliche Dimension des Kapitels 
mahnt ein »Gutachten des Kronprinzen Friedrich Wilhelm über die Reorganisa-
tion des Domstifts Brandenburg vom November 1825« an.96 Wie nötig, aber auch 

88	 Das Zitat bei Kurze: Bischof (wie Anm. 16), S. 31.
89	 Vgl. Alpermann: Vikariendienst (wie Anm. 38), S. 170.
90	 Vgl. ebd., S. 172f.
91	 Vgl. ebd., S. 174.
92	 Zur Rettung des Brandenburger Domstiftes im 19.  Jahrhundert vgl. Heckel, Johannes: Die 

evangelischen Dom- und Kollegiatstifter Preussens insbesondere Brandenburg Merseburg Naum-
burg Zeitz. Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung (Kirchenrechtliche Abhandlungen 100, 101), 
Stuttgart 1924, ND Aalen 1964, S. 294–306.

93	 Abgedruckt bei Heckel: Dom- und Kollegiatstifter (wie Anm. 92), S. 415–420.
94	 Vgl. zu dieser Denkschrift auch Heckel: Dom- und Kollegiatstifter (wie Anm. 92), S. 296f. – Zu 

Gustav Adolf von Rochow vgl. Holtz, Bärbel: Gustav Adolf Rochus, in: Neue deutsche Biographie, 
Bd. 21, Berlin 2003, S. 684f.

95	 Vgl. Heckel: Dom- und Kollegiatstifter (wie Anm. 92), S. 416.
96	 Abgedruckt bei ebd., S. 420–424, hier bes. S. 421.

Andreas Odenthal



431

vergebens diese Mahnung war, zeigen die »Statuten des Domkapitels Brandenburg 
vom 30. November 1826«.97 Zwölf Domherrenstellen sind vorgesehen, bei drei 
geistlichen neun weltliche. Lediglich ein Gottesdienst wird erwähnt, nämlich zur 
Einführung eines neuen Kapitulars mit seiner Platzeinnahme im Chorgestühl.98 
Die Stundenliturgie spielt also keine Rolle mehr. Erst im Jahre 1946 wurde die 
»Pflege des Gottesdienstes« wieder ausdrücklich betont.99

Zusammenfassung und Schluss

Die Stundenliturgie des Brandenburger Domstiftes ist, wie gezeigt werden konnte, 
ein beredtes Beispiel für die mannigfachen, teils gegenläufigen und ungleichzeitigen 
Prozesse, die die Konfessionalisierung mit sich brachte. Mittelalterliche Liturgie wird 
umgeformt und auf die Grundlage lutherischen Gottesdienstverständnisses gebracht. 
Dabei kann sie eine große Traditionsstärke im Hinblick auf die rituellen Formen 
ausweisen. Diese »bewahrende Kraft des Luthertums«100 zeitigt sich in Brandenburg 
in der Beibehaltung des Stundengebetes in lateinischer Sprache mittels des Gregoria-
nischen Chorals. Für den Verlauf der Reform ist beachtlich, dass Brandenburg die 
liturgischen Bücher des Magdeburger Domkapitels übernahm, diese aber nach einer 
eigenen Ordnung nochmals adaptierte. Die voranstehenden Überlegungen zeigten 
zugleich auf, dass die liturgische Tradition des Brandenburger Domstiftes weiterer 
gründlicher Studien bedarf, zu denen hier einige Vorarbeiten geleistet wurden.

97	 Abgedruckt bei ebd., S. 424–431.
98	 Vgl. ebd., S. 428.
99	 Vgl. Kurze: Bischof (wie Anm. 16), S. 32.
100	 Vgl. Fritz: Kraft (wie Anm. 14).

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



432

Anhang

Textedition der Dispositio ac ordo canticorum et ceremoniarum in choro ecclesiae 
Cathedralis Brandenburgensis observatus von 1645

Domstiftsarchiv Brandenburg Signatur DStA, BDK 4584/2020.101

Dispositio ac ordo canticorum et ceremoniarum in choro ecclesiae Cathedralis Brand-
enburgensis observatus. 1645. Sect. I. Tit. VI. Littera A. No. 8.102 

/fol. 1r/ N. 43 DISPOSITIO Ac Ordo Canticorum et Ceremoniarum in Choro Ec-
clesiae Cathedralis Brandenburgiacae observatus est. Ubi monstratur, quae nam103 
Matutinae, intermediae et vespertinae Preces singulis diebus Dominicis Festivitatibus 
et feriis sint inchoandae ac decantandae. 1645.104

/fol. 1v–2v/ (leer) 

/fol. 3r/
DIEBUS DOMINICIS SEU FERIA prima AD MATUTINAS
1.	 Jnvitatorium Adoremus Dominum, in sanctorum Canticorum libro Magdebur-

gensium, pagina 228 cum psalmo 94 Venite exultemus Domino, pagina 6.
2.	 Antiphona super psalmos tres Servite Domino, pag. 229.
Hebdomadae 1 Psalmus 5. 6. 7.; 2: 8. 9. 10.; 3: 11. 12. 13.; 4: 14. 16. 17.; 5: 18. 19. 

20.; 6: 22. 24. 25105. 
3.	 Responsorium primum, Secundum et Tertium indicabit designatio Dominicalis 

ad Matutinas praedicti libri.
4.	 Cancticum seu Symbolum B. Ambrosii et Augustini Te Deum laudamus, pag. 12 

vel in calce psalterii p. 43.
5.	 Antiphona ad Benedictus inquiratur juxta designationem Dominicalem ad Ma-

tutinas.
6.	 Recitatur Collecta sive Oratio
7. 	 Benedicamus Domino, p. 32.

101	 Mein Dank gilt meinem Tübinger Kollegen Dr. Erwin Frauenknecht für wertvolle Hilfe bei 
der Transkription des Textes sowie dem Leiter des Brandenburger Domarchivs, Herrn Dr. Uwe 
Czubatynski, für mannigfache Hinweise.

102	 Nicht gezähltes Blatt, Schrift wohl des 19. Jahrhunderts.
103	 Gestrichen: tam.
104	 Am Seitenende mit rotem Stift: Sectio I. Tit. VI. Eccles. A 6.
105	 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels großer Klammern den Wochenziffern 

die Psalmennummern zugeteilt werden. Das Schema wird in fol. 10r nochmals aufgegriffen und 
auf die Sonntage nach Trinitatis angewandt. Dabei handelt es sich um dieselbe Ordnung, die aber 
aus anderer Perspektive geschildert wird.

Andreas Odenthal



433

/fol. 3v/
DIEBUS DOMINICIS seu Feria prima AD MISSAM.
Huic praemittitur Hora prima, in qua decantatur:
1.	 Hymnus ad 1. Nocte surgentes vigilemus omnes p. 232.
2.	 psalmus 117. Confitemini Domino, quoniam bonus.
3.	 Responsorium: Jnclina cor meum, p. 234.
vel Jn aeternum Domine, p. 235.
Sive Clamavi in toto corde, p. 236.
4.	 post recitatam Collectam MISSA inchoatur, Jn qua canitur:
1.	 Jntroitus, quem indicat Designatio Dominicae ad MISSAM
2.	 Kyrie Dominicale, p. 171.

AD VESPERAS 
Antiphonae ordinariae praemittuntur in utroque libro106

1.	 psalmus 109. 110. 111. 112. 113 (Et Hymnus)
2.	 Lucis Creator optime, pag. 239.
3.	 Antiphona ad Magnificat, inspiciatur Designatio Dominicae ad Vesperas
4.	 Recitatur Collecta sive oratio.

/fol. 4r/
FERIA SECUNDA Ad Matutinas (Die lunae)
1.	 Jnvitatorium Venite exultemus Domino, pag. 240 vel in frontispicio Feriae secundae 

in psalterio, pag. 90.
2.	 Ad binos psalmos Antiphona, quae praefigitur psalmis assignatis
Hebdomada 1: psalmus 26. 27.; 2: 28. 29.; 3: 30. 31.; 4: 32. 33.; 5: 34. 35.; 6: 36. 37.107

3.	 Responsorium; Huius investigationem adaperiet Feriae designatio.
4.	 Hymnus Somno refectis artubus, Jn calce veteris psalterij, pag. 66.
5.	 Antiphona ad Symbolum Athanasij; Hanc require in Feriae designatione, vel Veni 

sancte Spiritus p. 689.

/fol. 4v/ 
Die lunae.
6.	 Symbolum praedicti Authoris Quicunque vult salvus esse, in fine psalterij, p. 47.
7.	 Responsorium Christe fili Dei vivi, p. 233. 
Collecta (de Trinitate) p. 231.

AD VESPERAS 
1.	 Psalmi 114. 115. 116. 119. 120. cum suis Antiphonis.
2.	 Hymnus Jmmense coeli conditor, p. 246.

106	 Am Rande.
107	 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels großer Klammern den Wochenziffern 

die Psalmennummern zugeteilt werden.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



434

3.	 Antiphona super Magnificat: Haec ex Feriae designatione petenda.
4.	 Magnificat anima mea Dominum
Collecta
(restliche Seite leer)

/fol. 5r/
FERIA TERTIA Ad matutinas (die Martis)
1.	 Jnvitatorium: Jubilemus Deo. p. 247. vel in fronte Feriae tertiae in psalterio. p. 147.
2.	 psalmus 94. Venite exultemus, p. 32.
3.	 Ad duos psalmos Antiphona, subscriptis psalmis praefixa 
Hebdomada 1: psalmus 38. 39.; 2: 41. 42.; 3: 43. 44.; 4: 45. 46.; 5: 47. 48.; 6: 49. 51.108

4.	 Responsorium videatur in Feriae hujus designatione.
5.	 Hymnus Jam Lucis orto sydere. p. 242.
6.	 Antiphona ad Horam primam reperiatur in feriae designatione; vel canitur haec: 

Aufer a nobis Domine, quae chartae inscripta.

/fol. 5v/
7.	 Hora I. quae incipit a psalmo 117. Confitemini Domino.
Collecta pro peccatis p. 832.

AD VESPERAS
1.	 Psalmi 121. 122. 123. 124. 125. cum suis Antiphonis.
2.	 Hymnus; Telluris ingens conditor. p. 251.
3.	 Antiphona super Magnificat; Haec in feriae designatione quaerenda.
4.	 Magnificat anima mea Dominum.
Collecta.

(restliche Seite leer)

/fol. 6r/
FERIA QUARTA, ad matutinas, (Die Mercurij)
1.	 Jnvitatorium: In manu tua Domine, p. 252. Vel in principio feriae hujus in psalterio 

p. 201.
2.	 Psalmus 94: Venite exultemus. p. 32.
3.	 Antiphona ad psalmos
Hebdomada 1: psalmus 52. 53.; 2: 55. 56.; 3: 57. 58.; 4: 59. 60.; 5: 61. 63.; 6: 65. 67.109

4.	 Responsorium ex feriae hujus designatione apparet.
5.	 Hymnus ad Tertiam: Nunc sancte nobis Spiritus, p. 234.

108	 Siehe Anm. 107.
109	 Siehe Anm. 107.

Andreas Odenthal



435

6.	 Antiphona ad Tertiam videatur in feriae hujus dispositione; vel haec, quae charta 
inscripta; Media vita in morte sumus.

7.	 Hora Tertia. Ex psalmo 118. Legem pone mihi Domine.

/fol. 6v/
8.	 Collecta vel oratio.
9.	 Litania latina, in veteris psalterio prope finem.
Collecta.

AD VESPERAS
1.	 Psalmus 126. 127. 128. 129. 130.
2.	 Hymnus: Coeli Deus sanctissime, p. 255.
3.	 Antiphona super Magnificat, offeret se in Feriae designatione.
4.	 Magnificat anima mea Dominum.
Oratio. Benedicamus.

AD COMPLETORIUM, Versiculus Converte nos Deus. Responsum Et averte iram.
1.	 psalmus 4. 30. 90. 133.
2.	 Hymnus Te lucis ante terminum, p. 225. Versiculus Tu in nobis es. Responsum 

Deo gratias.110

3.	 Antiphona super Nunc dimittis: Salva nos Domine vigilantes, p. 227.
4.	 Nunc dimittis servum tuum Domine, in calce psalterii.
Collecta cum usitata benedictione.

/fol. 7r/
FERIA QUINTA (Die Jovis)
AD MATUTINAS
1.	 Jnvitatorium Adoremus Dominum. p. 256. Vel ab initio Feriae hujus in psalterio.
2.	 psalmus 94. Venite exultemus, p. 32.
3.	 Antiphona ad psalmos
Hebdomada 1: psalmus 68. 69.; 2: 70. 71.; 3: 72. 73.; 4: 74. 75.; 5: 76. 77. 6: 78. 79.111

4.	 Responsorium Feriae hujus designatio manifestabit.
5.	 Antiphona ad Laudes. p. 257.
6.	 psalmi laudales sunt: 50. 89. 66. 148. 149. 150. Et Canticum Moisis: Cantabo 

Domino gloriose enim magnificatus est, prope finem psalterij. p.112 (Nota bene: 
capitulum)113

7.	 Hymnus Rerum Deus tenax vigor, p. 236. 

110	 Von späterer Hand.
111	 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels großer Klammern den Wochenziffern 

die Psalmennummern zugeteilt werden.
112	 Die entsprechende Seitenangabe fehlt.
113	 Am Rande.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



436

8.	 Antiphona ad Benedictus Jn sanctitate serviamus Domino. p. 258.
9.	 Benedictus Dominus DEUS Jsrael, in calce psalterij, Oratio, Et Benedicamus. Et 

concio habetur in hac feria114.

/fol. 7v/
AD VESPERAS
1.	 psalmus 131. 132. 134. 135. 136.
2.	 Hymnus: Magnae Deus potentiae, p. 259.
3.	 Antiphona ad Magnificat, palam fiet ex Feriae hujus dispositione vesperali.
4.	 Magnificat anima mea Dominum.
Oratio
(restliche Seite leer)

/fol. 8r/
FERIA SEXTA Die Veneris 
AD MATUTINAS
1.	 Jnvitatorium. Dominum qui fecit nos, p. 260. vel in feriae hujus exordio in psalterio.
2.	 psalmus 94: Venite exultemus Domino, p. 32.
3.	 Antiphona ad psalmos
Hebdomada 1: psalmus 80. 81.; 2: 82. 83.; 3: 84. 85.; 4: 86. 87.; 5: 88. 93.; 6: 95. 96.115

4.	 Responsorium Feriae hujus dispositio indicabit.
5.	 Hymnus ad Sextam Rector potens verax Deus, p. 235.
6.	 Antiphona ad Sextam: Proprio filio suo non pepercit Deus, p. 549.
7.	 Hora sexta: ex psalmo 118: Defecit in salutare tuum anima mea.
8.	 Una collecta recitatur de passione.
9.	 Tenebrae, Adoramus te JESU Christe, p. 536. (jnnitentes genibus)116

/fol. 8v/
10.	Responsorium Tenebrae factae sunt, p. 548.
11.	psalmus passionalis; horum sunt sex, et hoc ordine decantantur in unisono;
Hebdomada 1: 15.; 2: 21.; 3: 40.; 4: 54.; 5: 68.; 6: 108.117 
12.	Collectae alterae praemittitur versus Christus factus est pro nobis obediens usque ad 

mortem; Responsum: mortem autem crucis. Oratio de passione.

AD VESPERAS
1.	 psalmus 137. 138. 139. 140. 141
2.	 Hymnus: Plasmator hominis Deus, p. 263.

114	 Am Rande.
115	 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels großer Klammern den Wochenziffern 

die Psalmennummern zugeteilt werden.
116	 Am Rande.
117	 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels großer Klammern den Wochenziffern 

die Psalmennummern zugeteilt werden.

Andreas Odenthal



437

3.	 Antiphona ad Magnificat; Cognoscitur in feriae hujus designatione vesperali.
4.	 Magnificat anima mea Dominum.
Collecta.

/fol. 9r/
SABBATHO Die Saturni
AD MATUTINAS
1.	 Jnvitatorium: Dominum DEUM nostrum p. 264. vel in ingressu hujus feriae in 

psalterio.
2.	 psalmus 94. Venite exultemus. p. 32.
3.	 Antiphona ad psalmos duos.
Hebdomada 1: 97. 98.; 2: 99. 100.; 3: 101. 102; 4: 103; 104.; 5: 105. 106.; 6: 107. 108.118

4.	 Responsorium in feriae hujus designatione invenitur. 
5.	 Hymnus: Serva Deus verbum tuum, p. 48.
6.	 Antiphona ad Nonam: Da pacem Domine, p. 49.
7.	 Hora nona ex psalmo 118: Mirabilia testimonia tua.
Collecta.

AD VESPERAS
1.	 psalmus 143. 144. 145. 146. 147.
2.	 Responsorium monstrat feriae hujus designatio vesperalis.

/fol. 9v/
3.	 Hymnus: O lux beata Trinitas, p. 722.
4.	 Antiphona super Magnificat, eadem in feriae hujus designatione quaerenda est.
5.	 Magnificat anima mea Dominum.
Collecta sive Oratio.

AD COMPLETORIUM (cui praemittitur a Vicariorum Hebdomadario Versus 
Converte nos Deus Salutaris noster. Responsum Chori: Et averte iram tuam a nobis.)
1.	 Psalmus 4. 30. 90. 133. Capitulum Tu in nobis es Domine, et nomen sanctum tuum 

invocatum est super nos, ne derelinquas nos Domine Deus noster. Deo gratias.
2.	 Hymnus: Te lucis ante terminum. p. 225.
3.	 Antiphona super Nunc dimittis: Pacem tuam quaesumus Domine, p. 226. 
4.	 Nunc dimittis servum tuum Domine; quaeratur in calce psalterij.
Collecta.
(restliche Seite leer)

118	 Siehe Anm. 111.
119	 Darüber nachgetragen.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



438

/fol. 10r/
Alia psalmorum (Dominicalium)119 perbrevis Dispositio120

Dominica post Trinitatis 1. 7. 13. 19. 25.: psalmus 5.6.7.; 
Dominica 2. 8. 14. 20. 26.: psalmus 8. 9, 10. 
Dominica 3. 9. 15. 21. 27.: psalmus 11. 12. 13.
Dominica 4. 10. 16. 22. 28. que non habetur: psalmus 14. 16. 17.
Dominica 5. 11. 17. 23. 29. que non habetur: psalmus 18. 19. 20.
Dominica 6. 12. 18. 24. etc.: psalmus 22. 24. 25. 
Ex hac dispositione facillime psalmi feriales uniuscuiusque Hebdomadis cognoscun-
tur121.

/fol. 10v/ (leer)

/fol. 11r/
FESTA SANCTORUM
Singularia in hac Ecclesia cathedral Brandenburgensium celebrantur haec
Michaelis, ianua ecclesiae, incidit in diem 29. Septembris. De hoc agitur in libro 
Sanctorum canticorum Magdeburgensis Ecclesiae pagina 1162.
Lucae Evangelistae in diem 18. Octobris, p. 1175.
Simonis et Judae, 28. Octobris, p. 1183.122

Andreae Apostoli, 30. Novembris, p. 991.
Thomae Apostoli, 21. Decembris, p. 1006
Conversionis S. Pauli Apostoli, 25. Januarij, p. 1014.
Purificationis Mariae, 2. Februarij, p. 1026.
Matthiae Apostoli, 24. Februarij, p. 1042.
Annunciationis Mariae, 25. Martij, p. 1044.
Marci Evangelistae, 25. Aprilis, p. 1054.
Philippi et Jacobi Apostolorum, 1. Maij, p. 1066.
Nativitatis S. Johannis Baptistae, 24. Junij, p. 1072.
Petri et Pauli SS. Apostolorum, 29. Junij, p. 1085.
Visitationis Mariae Virginis, 2. Julij, p. 1096123 
Jacobis majoris Apostoli, 25. Julij, p. 1133.124

Bartholomaei Apostoli, 24. Augustj, p. 1134.125

Matthaei Apostoli et Evangelistae, 21. Septembris, p. 1147.126

120	 Die folgenden Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels großer Klammern den 
Wochenziffern die Psalmennummern zugeteilt werden.

121	 Rechts am Rande.
122	 Im Vergleich zu Magdeburg fehlen: Omnium Sanctorum.
123	 Im Vergleich zu Magdeburg fehlen: In divisione apostolorum, Maria Magdalena.
124	 Im Vergleich zu Magdeburg fehlt: Assumptio Mariae.
125	 Im Vergleich zu Magdeburg fehlt: In decollatione Ioannis.
126	 Im Vergleich zu Magdeburg fehlt: Mauritius.

Andreas Odenthal



439

/fol. 11v/
Celebrantur et haec Festa quorum alia sunt.127

Summa ut prima dies paschatos, prima dies pentecostes, Nativitas Domini; Festum 
sanctae Trinitatis. Omnia festa beatae Mariae Virginis.

Secunda ut secunda dies paschates. Secunda dies pentecostes. Ascensionis Domini. 
Sancti Stephani protomartyris in Nativitate Domini. S. Michaelis. Nativitas Sancti 
Johannis Baptistae. Epiphaniae Domini.

Tertia ut Johannis Apostoli et Evangelistae infra nativitatem Domini. Circumcisionis 
Domini. Tertia dies paschatos. Tertia dies pentecostes. Jn his festivitatibus duo cantant.

Quarta sunt omnia festa Apostolorum. Dies innocentium. Conversio S. pauli. Quarta 
dies paschatos. Quarta dies pentecostes. Omnes octavae. Jn hiis etiam duo cantant 
vicarij.

Quinta sunt quinta dies natalis Christi. quinta dies paschatos, quinta dies pentecostes. 
Octava. Vigilia nativitatis Christi, et dominica.

/fol. 12r/
Observanda.

Jn Summis, Secundis et Tertijs Festivitatibus wird ad primas Vesperas nach Mit-
tag umb 1 Uhr mit den beiden kleinen Glöcklein alßbalde wann der Zeiger schlegt, 
angefanget zu leuten, dar auff mit der halbzeit128 und Zeiger Glocken, dann eintzlich 
mit der Großesten. Solch geleutte wird zweymahl verrichtet. Unnd muoß insgesambt 
bey einer Viertelstunden vor129 zur Meß die Großest eintzlich.

Also pulsiret Mann auch ad matutinas umb 4 Uhr und zur anderen Vesper umb 
1 Uhr.

Jn quartis et quintis aber, wie die einfallen, leutet Mann ad primas Vesperas 
allewege umb 2 Uhr mit der kleinsten eintzlich, darnach mit der nechsten, daruff 
compulsiret mann mit beiden Großen Schellen nurthe130 einmahl. Also auch ad 
matutinas umb 7. Vhr. Si aliquod Festum Apostolicum in Dominicam inciderit, 
hora quinta ad matutinas jam dicto more pulsatur. Jn secundis vesperis, si dominica 
fuerit, hora prima alias, secunda eodem modo signatur campanis.

127	 Links mit Klammer.
128	 Lesung unsicher.
129	 Lesung unsicher.
130	 Lesung unsicher.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



440

/fol. 12v/
Ferialiter ad matutinas hora 7. Mit dem kleinisten, dann mit dem nechsten Glöcklein; 
daruff wirdt mit diesen beiden compulsiert. Vnd wird zur Vesper gleichfalß mit diesen 
eintzlich geleutet, aber zur Compulsation die Zeiger Glock mit gezogen vmb 2 Vhr.

Jm Advent wird deß Sonabends zur Vesper vmb 1 geleutt mit eintzeln Glocken, 
von der kleinsten biß zur Grösten, einmal also auch ad matutinas 4 Vhr vnd ad 
secundas vesperas 1 Vhr. Die Orgel schleget Mann; Versus Responsorij wird vff der 
Cathedra vom Adjuncto Vicario abgesungen den gantzen Advent durch. Jm gleichen 
auch von Jnvocavit ann biß Ostern. Vnd da die Orgel nicht gehet, wirdt in der Missa 
vor der Epistel ein teudscher Gesang vnd nach der Epistel der Sequentz de Adventu 
Mittit ad Virginem; Fol. 24. Jn der fasten aber dieser Tractus: Domine non secundum 
peccata nostra, et reliqua ut pagina 363. genommen.

Vigilia Nativitatis Christi celebratur pro quinto: Mit beiden großen Schellen 
compulsiret Mann; Lichtter vffm Altar werden angezundet. Jnvitatorium decantant 
duo Vicariorum Hebdomadarij, Te Deum non dicitur; Statim sumitur Benedictus 
Dominus Deus Jsrael.  

/fol. 13r/
Jn sancto die Nativitatis Nimmt Mann in der Missa diesen Sequentz Grates nunc omnes, 
p. 157. den deutschen Gesang Gelobet seyst du Jesu Christ dartzwischen. Die anderen 
folgenden Sontage nicht mehr, alß vff Purificationis B. Mariae da Communion ge-
halten wird dieser Sequentz genommen vnd damit das Fest beschloßen; 

Die Orgel gehet biß Esto mihi inclusive, hernach nicht mehr biß vff Ostern, 
excepto festo Annunciationis B. Mariae semper Virginis, da mann die Orgel wieder 
gehen das Alleluja singen vnd die Cronlichter miteinander anzunden läßet.

Nach Esto mihi wird der obgedachte Tractus Domine non secundum peccata. p. 363. 
alle Sontage in der Meß nach der Epistel im Chor gesungen, usque palmarum.

Jn primis Vesperis palmarum ad matutinas et secundas Vesperas wird geleuttet 
eintzelich mit allen Glocken gleich alß im Advent.

Dominica palmarum feria quarta in Vesperis compulsiret Mann mit beiden Gro-
ßen Schellen; A Diacono inchoatur Antiphona super psalmos feriales; Lectio biblica 
non habetur usque ad diem paschatos exclusive;

/fol. 13v/
post repetitionem Antiphonae sumitur Responsorium Circumdederunt me, p. 472. 
Hymnus: Vexilla regis p. 473. Antiphona super Magnificat sine praemissione Versiculi. 
Etiam Collectae non praemittitur Dominus vobiscum: Sed tantummodo: Oremus, 
cum conclusione Amen. 

Am Gruenen donnerstage vnd Charfreitage leutet mann gleichßfalß; ad preces 
aber fruehe hora 6. Benedictus omittitur et sumitur Kyrie eleison: p. 535. Collecta.

Jn primis Vesperis paschatos completorium omittitur.
Benedicamus cum Alleluja coram Columna duo Choralium decantant.
Zwischen Ostern und Pfingsten deß Sontages fruehe, singen allezeit beide Juniores 

Andreas Odenthal



441

Choralium den Versum primi Responsorij, Beide Seniores deß anderen. Vnd die beiden 
Vicarij Hebdomadarij deß dritten. Es wird auch von Ostern biß vff himmelfarth, alle 
Sontage in der Meß nach der Epistel der Sequentz: Victimae paschali laudes, p. 592. 
genommen; darzwischen der Teutsche Gesang: Christ lag in Todeßbanden.

/fol. 14r/
Jn heiligen Pfingsten; am ersten Tage nimmet Mann diesen Sequentz: Veni sancte 
Spiritus; darzwischen: Komm heiliger Geist Herre Gott.

Festo die sanctae et individuae Trinitatis wird dieser genommen: Benedicta sem-
per sancta sit Trinitas, p. 732. Vnd darzwischen Teutsch Gott der Vater wohn vns bey.

Si quoddam apostolicum festum in Dominicam inciderit, sumitur mane unicum 
Responsorium cum lectione Evangelica.

Jn Festo Michaelis Archangeli et die Nativitatis Christi mane werden alle Cron-
lichter angezundet, sonsten in keiner fruehmetten; Da Mann131 auff Michaelis tag 
keine Communion helt, werden selbige in der Meß nicht angebrandt.

Caeteram dicabit praefatus Liber Magdeburgensis Sanctorum Canticorum, cujus 
generalis Dispositio ceremoniarum multum conveniet in Choro Cathedralis Ecclesiae 
Brandenburgicae.

/fol. 14v/
Sic fuerunt in usu praescriptae hae Dispositiones ab anno (1)613 ordinatae a Reverendo 
nec non Nobilissimo Domino Decano divinorum Rectore piae memoriae Adamo a 
Schliben, usque ad currentem 1645 annum.

Henricus Wolff vicariorum Senior manu sua conscripsit 27. Septembris praedicti 
(16)45 annj.132

/fol. 15r-16v/ (leer)

131	 Über der Zeile nachgetragen.
132	 Explicit am Seitenende.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert



Anhang



443

Autorinnen und Autoren

Prof. Dr. Enno Bünz, Universität Leipzig, Historisches Seminar, Lehrstuhl für 
Sächsische Landesgeschichte

Dr. Sascha Bütow, Universität Rostock, Historisches Institut

Prof. Dr. Thomas Fuchs, Universitätsbibliothek Leipzig, Bereichsleiter Sonder-
sammlungen

Dr. Christian Gahlbeck, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Geheimen Staats
archiv Preußischer Kulturbesitz Berlin

Apl. Prof. Dr. Frank Göse, Universität Potsdam, Historisches Institut, Bereich 
Landesgeschichte

Prof. em. Dr. Heinz-Dieter Heimann, Universität Potsdam, Professur für Ge-
schichte des Mittelalters

Prof. Dr. Michael Höhle, Pfarrer in Berlin, apl. Prof. an der Europauniversität 
Viadrina Frankfurt (Oder)

Prof. em. Lucian Hölscher, Ruhr-Universität Bochum, Professur für Neuere Ge-
schichte und Theorie der Geschichte

Dr. Julia Kahleyss, Leiterin des Stadtarchivs Bremerhaven

Gotthard Kemmether, M.A., Europa-Universität Viadrina, wissenschaftlicher 
Mitarbeiter an der Professur für vergleichende Wirtschafts- und Sozialgeschichte 
Mitteleuropas, Kulturwissenschaftliche Fakultät 

Dr. Jens Klingner, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Sächsische Ge-
schichte und Volkskunde e. V. in Dresden

Dr. Peter Knüvener, Direktor der Städtischen Museen Zittau

Prof. Dr. Klaus Neitmann, Direktor des Brandenburgischen Landeshauptarchivs, 
Potsdam

Prof. Dr. Andreas Odenthal, Universität Tübingen, Katholisch-Theologische 
Fakultät, Liturgiewissenschaft



444 Anhang

Prof. Dr. Uwe Schirmer, Friedrich-Schiller-Universität Jena, Historisches Institut, 
Thüringische Landesgeschichte

Prof. Dr. Michael Scholz, Landesfachstelle für Archive und öffentliche Bibliotheken 
im Brandenburgischen Landeshauptarchiv, Potsdam

Dr. Christiane Schuchard, Landesarchiv Berlin

Alexander Sembdner M.A., Universität Leipzig, wissenschaftlicher Mitarbeiter am 
Lehrstuhl für sächsische Landesgeschichte

PD Dr. Andreas Stegmann, Humboldt-Universität zu Berlin, Theologische Fakultät, 
Lehrstuhl für Kirchengeschichte mit Schwerpunkt Mittlere und Neuere Kirchen-
geschichte/Reformationsgeschichte

PD Dr. Christoph Volkmar, Leiter des Stadtarchivs Magdeburg

Dr. Sabine Zinsmeyer, Sächsische Akademie der Wissenschaften, Dresden



445

Orts- und Personenregister

Agricola, Johann  213
Ahrens, Karl-Heinz  39
Albrecht Achilles Õ Brandenburg
Alesius, Alexander  212f.
Alpermann, Gerd  427, 430
Altenburg  60, 62–65, 68f., 76
  –	 Kloster  317, 322
Altmark  28, 37, 113, 135–138, 141, 

148f., 152–167, 295, 363
Altzelle, Kloster  93f., 187, 227, 391
Alvensleben, Adelsgeschlecht  37, 42, 135, 

149f., 155
  –	 Busso II. von  157, 414
  –	 Joachim von  149
Amsdorf, Nikolaus von  140, 174f., 185f., 

188, 198
Andrießen, Friedrich Heinrich  350
Angermünde  372
Anhalt, Adelsgeschlecht
  –	 Georg III., Fürst von  242, 248, 

251–253, 257f., 262f., 267, 279f.
Anhalt-Köthen, Adelsgeschlecht 
  –	 Adolf II., Fürst von  93
Annaberg  400, 405
Apenburg  136f., 146–148
Arenzhein  101
Arndt, Ernst Moritz  90
Arnim, Adelsgeschlecht  37 
  –	 Hans von  49
  –	 Joachim von  124, 127
Arnshaugk  61
Arnswalde  110, 117–119, 134
Askanier Õ Sachsen-Lauenburg
Audorf  137, 143f., 371
Augsburg  50, 71, 83, 158, 208, 406
Baderesch, Johann  44
Badingen  48
Balthasar, Abt des Klosters Dobrilugk   

98f., 102
Bamberg  209
Barbara Õ Sachsen
Barfuß, Melchior  124
Barnim  48
Bartensleben, Adelsgeschlecht  149
Barth  400

Basilius, Maler in Frankfurt/Oder  358
Bayern, Herzogtum  83
Bayern, Königreich  332
Becker, Cornelius  401
Beeskow  373, 379
Beetzendorf  135–138, 143–150
Bekmann, Johann Christoph  154, 166
Berge, Kloster (bei Magdeburg)  419
Berlin  30, 118f., 145, 158, 169, 246, 248, 

253, 289f., 294, 296–303, 324, 330, 
332, 357, 405

  –	 Cölln  37f., 44, 46, 53, 114, 135f., 
240, 248, 253, 296, 299–303

  –	 Dom  16 
  –	 Klosterkirche  375
  –	 Residenzschloss  20, 114, 209 
  –	 St. Georg  300
  –	 St. Marien  296, 298f., 301, 303, 372, 

403f.
  –	 St. Nikolai  135, 296, 299, 303, 362, 

365f., 403f. 
  –	 Tempelhof  108 
Bern  235
Bernau  44, 371, 373, 386
Bernd, Adam  329
Bernhardin von Siena  375
Beuster  161
Bierstedt, Arnold  155, 402
Bischoff, Melchior  396
Bismarck, Otto von  333
Blanckmeister, Franz  86
Blankenfeld, Johannes  204, 209
Blaschke, Karlheinz  79
Blaschke, Olaf  90
Bloch, Ernst  168
Block, Johannes  400
Blumauer, Aloys  87
Blumenthal, David  136
Blumenthal, Georg von  206, 211
Bodeker, Stefan  413
Bodenstein, Andreas Õ Karlstadt, Andreas
Boetius, Sebastian  402
Böhme, Johann  44
Böhmen  55, 132
Bologna  209f.

Orts- und Personenregister



446

Boockmann, Hartmut  31
Borcken, Johannes von  214
Börnicke  388
Bornkamm, Heinrich  79
Bosau, Kloster bei Zeitz  191
Bötticher, Jonas  403
Bötticher, Matthäus  120
Brandenburg an der Havel  16, 50, 212, 

363
  –	 Bistum  11, 36, 39, 249, 277, 291, 414f.
  –	 Domstift  32, 38, 40, 43, 51, 372f., 

375, 411–413, 415f., 418f., 422f.,  
427–431

  –	 Neustadt  43
  –	 St. Gotthardt  301f., 362f., 400, 405
Brandenburg, Adelsgeschlecht  

(Hohenzollern)
  –	 Albrecht Achilles, Kurfürst von  38
  –	 Albrecht, Kardinal von  158, 204, 

208, 212
  –	 Elisabeth, Kurfürstin von  20
  –	 Friedrich II., Kurfürst von  39, 126
  –	 Joachim Friedrich, Kurfürst von   

53, 292, 295, 415
  –	 Joachim I., Kurfürst von  38, 42, 83, 

114, 128, 130, 152, 158f., 204, 207–210, 
413f.

  –	 Joachim II., Kurfürst von  11, 18–20, 
43–48, 50f., 117, 130, 152, 154, 157–
159, 164, 167, 204–206, 210f., 213–
215, 238, 242, 244–248, 250–254, 
256, 258f., 263, 265, 279f., 292, 294, 
304f., 351, 411, 414, 428f.

  –	 Johann Cicero, Kurfürst von  38
  –	 Johann Georg, Kurfürst von  46, 52, 

256, 292, 294f.
  –	 Johann Sigismund, Kurfürst von   

25, 54
  –	 Magdalena, Markgräfin von  223
  –	 Woldemar, Markgraf von  127
Brandenburg, Ballei  28, 106–134
Brandenburg, Kurfürstentum/Kurmark   

12f., 22f., 25, 30–32, 35f., 38–42, 44, 
51–53, 55, 106, 108, 112, 145f., 152f., 
167, 207, 210, 212f., 227, 236, 238–
248, 252f., 256, 259, 266–270, 272, 
275f., 280–282, 289f., 292, 320, 362, 
365, 368, 372f., 411, 414, 428

Brandenburg, Land  16, 19, 31

Brandenburg-Ansbach, Adelsgeschlecht
  –	 Georg (der Fromme), Markgraf von   

256
Brandenburg-Küstrin, Adelsgeschlecht
  –	 Johann, Markgraf von  118f., 124, 

126–128, 130f., 133, 239
Braunschweig  152, 159, 164, 166f., 170, 

231, 236, 393, 420
Braunschweig, Adelsgeschlecht (Welfen)
  –	 Wilhelm, Herzog von  130
Braunschweig-Calenberg, Adelsgeschlecht
  –	 Erich, Herzog von  83
Braunschweig-Lüneburg, Herzogtum   

321
Braunschweig-Wolfenbüttel, Adelsgeschlecht 
  –	 Heinrich II., Herzog von  83
Braunschweig-Wolfenbüttel, Herzogtum   

236
Bredereiche  355, 386
Bredow, Adelsgeschlecht  37
  –	 Bertram von  298
  –	 Liborius von  124, 130, 415
Breiter, Max  350
Brenz, Johannes  393
Bresen, Walpurg von  312
Breslau  135, 210, 329
Bretschneider, Karl Gottlieb  87
Breuer, Peter  338
Briest  378
Brinkmann, Antonius  114
Buch, Kloster  93, 187
Buchen  208, 210
Bücher, Henning  399
Buchholzer, Georg  119, 248f., 251, 258, 

280
Bugenhagen, Johannes  393
Bülow, Dietrich von  205
Bünau, Günther von  200f.
Bünz, Enno  27, 93
Bürger, Gottfried August  87
Burkhardt, Carl August Hugo  65, 66
Bütow, Hans  118, 119
Bütow, Sascha  28
Calvin, Johannes  18, 235, 238
Camitz, Valentin  102
Chemnitz, Kloster  93
Chorin, Kloster  372
Clemens VII., Papst  93
Coburg  69, 80, 340, 344

Anhang



447

Colditz  69, 226
Coler, Jakob  403
Conradt, Goldschmiedemeister  344
Cordatus, Konrad  161
Cottbus  101, 378, 396, 405f.
Creutzburg, Reinhard  157
Cyprian, Ernst Salomon  85f.
Dambeck  145
Dänemark, Königreich  236
Danneil, Johann Friedrich  156
Darmstadt  400
Demnitz  386
Denstedt, Georg von  188
Dessau  83
Detzschel, Matthias  403
Diesdorf  146
Dithmar, Nicolaus  347
Dobbrikow  372
Doberlug-Kirchhain  94f., 101
Dobrilugk, Kloster  28, 93–103, 105f.
Dorpat, Bistum  210
Drahnsdorf  384
Drechsler, Christoph  188
Dresden  81, 84, 87, 217f., 220–223, 227f., 

230–232, 318f., 395
Eberhard, Johann  210
Eggeling, Heinrich  210, 214
Eicha, Klostergut  70
Eisenach  65
Eisenberg  191
Eisleben  398, 405
Eldena, Kloster  400
Eler, Franz  421
Elisabeth Õ Brandenburg/Sachsen
Ellingen  386
Elsass  212
Emden, Levin  210
England, Königreich  56, 325
Erfurt  59, 62, 181, 210
Erxleben  149f. 
Erzgebirge  338
Esch, Arnold  293
Esslingen  407f.
Etzin  11
Feige, Johann  230
Fellmann, Walter  78
Ferdinand I., Kaiser  131
Ferrara  210
Finke, Diakon und Pfarrer  53

Finsterwalde  101
Fischer, Albert  429
Fläming  373
Flans, Dietrich von  49
Fontane, Theodor  370
Forck, Gottfried  16
Forst  377
Franck, Leonhard  357
Franken  80, 83, 248, 258
Frankenhausen  180
Frankfurt/Main  117, 129, 399, 404
Frankfurt/Oder  40, 176, 248, 292, 295, 

298, 348–361, 402
  –	 Kloster  211
  –	 St. Gertraud  16, 348, 356, 402
  –	 St. Marien  31, 348, 350f., 354–359, 

361
  –	 St. Nikolai  348
  –	 Universität  204–215, 302
Fredersdorf  367, 378
Freiberg  93, 216f., 322, 396
Freising
  –	 Bistum  175
  –	 Bischöfe
	 – Philipp  175, 182, 184, 188, 198
Freyenstein  110, 112f.
Friedensburg, Walter  242
Friedland  112, 131f.
Friedrich II. Õ Brandenburg/Preußen
Friedrich III. Õ Sachsen
Friedrich August I. Õ Sachsen
Friedrich Wilhelm III. Õ Preußen
Frödemann, Simon  44
Fuchs, Thomas  32
Funck, Fabian  205
Funck, Matthias  205
Fürstenwalde  292, 371, 399
Gahlbeck, Christian  28
Gans zu Putlitz, Adelsgeschlecht  37
Gardelegen  41f., 154–156, 160, 162–164, 

365, 402, 405
Gardow  116
Gärtner, Gottlieb Carl  87
Gartow  122
Gehrt, Daniel  85
Geithain  223, 228
Genf  235f.
Georg Õ Sachsen
Georg, Krüger in Lugau  95

Orts- und Personenregister



448

Gercken, Stephan  210
Gericke, Margarete  95
Gießen  89
Goethe, Johann Wolfgang von  87
Göllnitz  102f.
Görlitz  398f., 406
Goschitz, Johann  398
Göse, Frank  27
Goßmar  386
Gotha  61, 65, 69, 83, 85f., 88
Göttingen  164–166
Graff, Paul  328, 410
Gregor, Goldschmiedemeister  342
Greifswald  210
Grimma  221
Groß Gischau  144f.
Groß Lüben  375
Großendorf  110
Großman, Christian Gottlob Leberecht   

88
Grünau, Kloster  399
Gründling, Gallus  191f.
Grüneberg  110, 122, 124
Grünhain, Kloster  345
Guben  356
Gülden, Johann  224, 397
Guldin Õ Gülden
Günterberg  386
Güttel, Kaspar  398
Guttenberger, Eberhard  210
Hadrian VI., Papst  93
Haferitz, Simon  56
Hahn, Peter–Michael  39
Halberstadt  113, 141, 158, 214, 366, 416, 

426
Halle an der Saale  402, 405, 408
Hamburg  165, 236
Hamm, Berndt  29
Hamme, Heinrich  120
Hanen, D. Philip  429
Hargstro, Joachim  298
Hartha  223
Hartmann, Friedrich  358
Hartmann, Urban  396
Harz  392
Havelberg  248, 292, 422
  –	 Bistum  36, 39, 48, 249, 255, 291f., 

414f.
  –	 Domstift  51, 366, 412, 420 

Havelland  37, 51
Hebestreit, Thomas  185f., 196, 198
Hegendorff, Christoph  210
Heideck  398
Heilbronn  404
Heiligengrabe, Kloster  51, 372
Heimbach  125
Heinrich Õ Sachsen
Heinz, Andreas  205
Heinzelmann, Johann  135f.
Helfta, Kloster  398
Helmstedt  156
Hemstädt, Johannes  160
Hengstenberg, Ernst Wilhelm  332
Henning, Oswald  185
Herder, Johann Gottfried  87
Hering, Urban  224
Herold, Victor  49, 243
Hertel, Gustav  425
Herzberg  103
Herzheimer, Hans  80
Hessen, Landgrafschaft  83, 218–221, 

227, 393
Hessen, Adelsgeschlecht
  –	 Philipp, Landgraf von  56, 219, 221–

223, 227, 229–232, 319
  –	 Wilhelm II., Landgraf von  218f.
Heuffner, Michael  342
Hieronymus, Kirchenvater  277
Hildebrand, Traugott Wilhelm  337
Hildesheim  236
Himmelgarten, Kloster  396
Himmelpfort, Kloster  48
Hirbnus, Gregor  101
Hirnstein, Lorenz  99
Hisolidus, Matthäus  56
Hispanus, Petrus  205
Hohenzollern Õ Brandenburg, Preußen
Höhle, Michael  29, 245
Hölscher, Lucian  30
Holstein, Herzogtum  236
Holzem, Andreas  409
Holzendorf, Georg  11
Horneburg, Johann  207
Höss, Irmgard  79
Host, Matthäus  212
Hubner, Ratsherr in Frankfurt/Oder  357
Hungen  405
Hus, Johann  208

Anhang



449

Hutten, Ulrich von  205, 400
Hüventhal, Friedrich  165
Isny  397
Italien  204f., 210, 213f., 324f.
Jagow, Matthias von  11, 45, 250, 279, 

282, 291, 414
Jakob, Abt des Klosters Dobrilugk  100f.
Jakobitz, Johann  120
Jakobshagen  368
Jasenitz, Kloster  400
Jauernig, Reinhold  79
Jena  56, 61, 63, 86, 228, 395
Jerschig, Gregor (Crabat)  210
Joachim I. Õ Brandenburg
Joachim II. Õ Brandenburg
Joachim Friedrich Õ Brandenburg
Jobst, Hieronymus  352
Jobst, Wolfgang  212
Johann Õ Sachsen
Johann Cicero Õ Brandenburg
Johann Friedrich I. Õ Sachsen
Johann Friedrich II. Õ Sachsen
Johann Georg Õ Brandenburg
Johann Sigismund Õ Brandenburg
Johannes, Frater  206
Johannes, Mönch im Kloster Dobrilugk   

98
Johannsen, J. C. B.  89
Jokisch, Jacobus  351
Jonas, Justus  159, 189, 192f., 200, 251
Jungkuntz, Theodore  243
Jüterbog  366, 371
Kaak, Heinrich  127, 129
Kahleyß, Julia  31
Kaiser, Heinrich  395
Kalbe an der Milde  135–137, 150
Kant, Immanuel  87
Karl V., Kaiser  18, 84, 93
Karlstadt (auch Boenstein), Andreas  56
Kärnten  57
Kassel, Johann  38
Katalonien  56
Kaufmann, Thomas  32
Keller, Leonhard  248
Kemmether, Gotthard  31
Ketzin  11
Keuchenthal, Johannes  421
Kielmann, Wenzel  120
Kitzscher, Hans von  229

Klaus, Bernhard  243
Klein Gischau  144
Kliestow  354f
Kline, Melchior  425
Klingner, Jens  29
Knippelsdorf  386
Knoblauch  11
Knüvener, Peter  31
Koch, Konrad Õ Wimpina
Kohnle, Armin  81, 138
Kolberg  355
Kolckwitz, Albinus  101
Koler, Georg  99
Köln  158, 399
Königsberg/Neumark  110, 117–120, 

134, 212
Königsberg/Unterfranken  80
Könneritz, Katharina  312
Konstanz  397
Kopenhagen  89
Koseritz, Jakob von  103
Kötzschke, Rudolf  79
Krain  57
Kramm, Aschwin von  124
Kratzenberger, Andreas  186
Krause, Bartholomäus  56
Krevese, Kloster  320
Kriebstein  223
Krug, Paul  102
Krüger, Jacob  99f.
Kuchenbecker, Lorenz  157, 165
Kuhfelde  135
Küster, George Gottfried  159
Küstrin  128f.
Küstrin, Hans/Johann, Markgraf von  

Õ Brandenburg-Küstrin
Lacher, Ambrosius  205
Lagow  108, 110, 120, 123f., 128
Lambert, Franz  320
Landsberg  373
Lang, Thomas  60
Lange, Berthold  156
Lange, Paul  191
Langenbogen, Neithard von  187
Langer von Bolkenhain, Johannes   

183f., 190, 199
Langer, Otto  338
Lasek, Johann  98
Laubst  386

Orts- und Personenregister



450

Lauterbach, Anton  403
Lebus  298
  –	 Bistum  36, 39, 47, 211, 249, 255, 291f., 

298, 415
  –	 Burg  207
Lecheler, Eugenie  413
Lehmann, Jakob  354
Lehmann, Rudolf  94
Lehnin, Kloster  93f., 375
Leipzig  51, 56, 59, 63, 70, 82, 88, 176, 

184, 228, 290, 319, 329, 401f.
  –	 Amt  394, 407
  –	 St. Georg  318, 322
  –	 St. Nikolai  401f., 405, 407f.
  –	 St. Thomas  401, 405–407
  –	 Universität  77, 210, 392, 403
Leisnig  141, 163, 226
Lemnius, Simon  212
Lentz, Samuel  154
Liebenwalde  102
Liebenwerda  96, 98f., 102
Lietzen  108, 123
Lindener, Hieronymus  214
Lindholz, Johannes  205, 352
Lindner, Johannes  93f.
Lipitz, Veit  102
List, Nikolaus  159
Listemann, Johann  156
Listmann, Petrus  52
Löscher, Valentin Ernst  86
Lossius, Lukas  421
Löwenbruch  388
Löwenstern, W. von  88
Loyola, Ignatius von  325
Lübeck  236
Luckau  210, 368, 384
Ludecus, Matthaeus  420f.
Lüdeke Õ Ludecus
Ludwig, Mathias  186
Lugau  95, 102
Lüneburg  164–166, 210, 298
Luther, Martin  15, 18–20, 25, 28, 42f., 

63, 65–69, 72, 76, 79, 81f., 85–88, 90, 
93f., 96f., 99, 101, 105, 140f., 155f., 
174, 181, 185f., 189, 192f., 206–208, 
212–214, 221, 224, 235, 238, 251, 
263f., 266f., 269, 280, 294, 316, 320, 
324f., 328, 355, 383, 389, 393–395, 
402, 404, 406, 428

Lutherstadt Wittenberg Õ Wittenberg 
Lychen  110, 113, 116–118
Magdeburg  50, 153, 157, 164–167, 298, 

395
  –	 Domstift  32, 141f., 152, 210, 272, 

366, 411–414, 416–419, 422–427, 
429, 431

Mainz, Albrecht, Kardinal von  83
Malsau, Albrecht  210
Malta  106, 131
Maltitz, Christoph von  95
Mantzsch, Melchior  188
Marburg  218f.
Marcus, Samuel  400
Mecklenburg, Anna von  219
Mecklenburg, Herzogtum  112, 124, 132
Medingen, Kloster  313
Medler, Nikolaus  192f., 198f.
Meersburg  205
Meißen  84, 93f., 96, 227 
  –	 Bischöfe
	 – Benno  93
	 – Johann V.  98
	 – Johann VIII.  230
  –	 Bistum  62, 75, 223, 228–230
  –	 Kloster  316, 322
  –	 Kreis  73f.
– Mark  58, 64, 75, 80 
– Markgrafen
	 – Dietrich  98
	 – Heinrich III.  98
Melanchthon, Philipp  85, 193, 206, 

209–214, 231, 247–251, 258, 263f., 
281, 312, 362, 383, 394f., 403

Mensing, Johannes  206, 208f., 214f.
Merseburg, Bistum  62, 75, 223f., 229–231
Mertsch, Conrad  129
Meurer, Antonius  101
Minckwitz, Nickel von  101f.
Minckwitz, Hans von  70
Mirow  112f., 120, 124, 130
Mittelmark  295
Mittweida  217, 223, 226–228, 232
Mockau  407
Moeller, Bernd  31, 58
Molitz  150
Moller, Joachim  115
Mönch, Heinrich  95
Montpellier  210

Anhang



451

Moritz Õ Sachsen
Mühlberg an der Elbe  104, 322
Mühlhausen  62
Müller, Nikolaus  242, 257
Müncheberg  205, 292
Müntzer, Thomas  53, 56, 83, 236
Musas, Anton  228
Musculus, Andreas  213, 295
Naumburg  29, 63, 71, 168–194, 196–203 
  –	 Bistum  62, 75
  –	 Bischöfe
	 – Dietrich I.186
  –	 Domfreiheit  168, 171–173, 182, 186, 

192, 197–199, 201–203
  –	 Ratsstadt  168, 172, 178, 182, 192, 

198f., 201, 203
  –	 St. Georg  173, 176, 184, 186, 189, 

193, 196, 201 
  –	 St. Jakob  172, 176, 184 
  –	 St. Margaretha  176 
  –	 St. Maria–Magdalena  172, 184f., 

189, 191, 199, 202 
  –	 St. Marien  173, 197f., 202 
  –	 St. Michael  176 
  –	 St. Moritz  176, 180, 186–189, 199, 

201f.
  –	 St. Othmar  172, 189, 198–202
  –	 St. Peter und Paul  186, 197f.
  –	 St. Wenzel  172, 178f., 182–185, 

189–193, 197–202
Naundorf  377
Nausea, Friedrich  242
Neiden  101
Neitmann, Klaus  35
Nemerow  116, 124
Neumann, Franz von  127
Neumark  106, 118–120, 127–129, 131, 

133, 239f., 248, 373
Neuruppin  403, 405
Neuß, Albert  144
Neustadt/Orla  65
Neuzelle, Kloster  93f.
Nickel, Holger  346
Niederlande  325
Niederlandin  372
Niederlausitz  55, 94, 100f., 131, 386
Nießen, Paul van  126
Nikolai, Friedrich  330
Nikolaus V., Papst  39

Nikolaus, Abt des Klosters Dobrilugk   
101–104

Nikosia  169
Nimbschen, Kloster  313–319, 322
Nordhausen  62, 396, 405f.
Northeim  404, 407
Nottarp, Hermann  420
Nürnberg  21, 72, 128, 236, 264, 266, 

317, 338, 341, 344
Oberlausitz  55
Obermaier, Augustin  397
Oberschwaben  61
Odenthal, Andreas  32
Oelsnitz  56
Oexle, Otto Gerhard  78
Opgenoorth, Ernst  124, 130
Oschatz  319
Osiander, Andreas  249f., 256, 263–266, 

280
Osterburg  154, 158f., 162f.
Osterland  64
Österreich  56
Ostrow  120
Othmar, Silvanus  406
Otto, Noah  395
Paretz  11
Parisius, Adolf  45
Paschen, Johanne  155
Pechüle  373
Pegau  403
Perleberg  37
Perotti, Niccoló  205
Petken, Heinrich  357
Pfeiffer, Gerhard  243
Pfeiffer, Heinrich  56
Pflug, Julius  174f., 198 
Pforte, Kloster  93, 201
Philipp Õ Hessen
Philipp, Maler in Zwickau  345
Pilearius, Johannes  396
Pirckheimer, Willibald  207
Pirna  93, 277, 319, 403
Plathe  150
Platner, Tilemann  398
Plattenburg  48
Polen, Königreich  55, 62, 112
Pommern, Herzogtum  132, 236
Pommern, Adelsgeschlecht
  –	 Philipp I., Herzog von  130

Orts- und Personenregister



452

Pößneck  395f.
Potsdam  142
Prenzlau  16, 37, 42, 53
Press, Volker  143
Preßburg  212
Preußen, Adelsgeschlecht (Hohenzollern)
  –	 Friedrich II., König von  373
  –	 Friedrich Wilhelm III., König von   

19, 88, 430
Preußen, Königreich  28, 88
Preyss, Christoph (Pannonius)  212
Prignitz  37, 49, 51f., 295
Püschel  66
Quartschen  108, 117–120, 124
Quitzow, Adelsfamilie  37
Rambau, Johann  406
Ranke, Leopold von  89
Ratzeburg  146
Rauch, Petrus  209, 215, 247, 251
Rebhan, Nikolaus  395
Reder, Anna  312
Redorffer, Wolfgang  208
Regensburg  72, 84, 213
Reinhart, Martin  56
Reinhart, Simprecht  59f.
Reipzig  355
Remse, Kloster  317
Reuchlin, Johann  212
Reval, Bistum  210
Rhagius, Johannes  205f.
Rhodos  107, 125
Riedesel Õ Rietesel
Riesa, Kloster  322
Rieseberg, Bartholomäus  41, 154f., 160, 

162
Rietesel, Johann  66
Riffel, Caspar  89
Riga, Bistum  210
Ringethal  226
Ritter, Baltzer  99
Rochlitz  29, 216–218, 223f., 226–232
Rochow, Gustav Adolf von  430
Rohr, Adelsfamilie  113
  –	 Curd von  49
Rolant, Kilian  344
Rom  152, 178, 210
Römer, Martin  341f., 345
Römhild  395
Rörchen  110

Rößel  206
Rostock  165, 210, 400
Rotenburg  219
Rotschütz, Wolfgang von  185, 191
Rückerswalde, Gallus von  189
Runge, Thomas  114f., 124, 129
Ruppin, Land  295
Rusch, Jakob  103, 105
Ryben, Thomas  352
Saarmund  44
Sabinus, Georg  212
Sachs, Hans  21
Sachsen, Adelsgeschlecht (Wettiner)
  –	 Barbara, Herzogin von  94, 223
  –	 Elisabeth, Herzogin von  29, 216–223, 

226–232
  –	 Friedrich August I. (August der Starke), 

Kurfürst von  90
  –	 Friedrich III. (der Weise), Kurfürst von  

62–65, 68, 76, 81f., 96, 98, 100
  –	 Friedrich von, Erbprinz des Herzogtums  

94
  –	 Georg (der Bärtige), Herzog von   

68, 81–84, 93f., 140, 180, 209, 216–
224, 226–232, 400

  –	 Heinrich (der Fromme), Herzog 
von  94, 216f., 219, 226, 257, 394

  –	 Johann (der Beständige), Herzog und 
Kurfürst von  56, 62–72, 76f., 81–83, 
99, 140, 191

  –	 Johann von, Erbprinz des Herzogtums   
94

  –	 Johann (der Jüngere), Herzog von   
216, 218–223

  –	 Johann, Kurfürst von  216, 219
  –	 Johann Friedrich I. (der Ältere), Kur-

fürst von  64, 66, 72, 74, 77, 84f., 
99–105, 187f., 190, 198, 200f., 216, 
219f., 221–223, 227f., 230–232

  –	 Johann Friedrich II. (der Mittlere), 
Herzog von  84f., 104

  –	 Magdalene von, Prinzessin des Herzog-
tums  94

  –	 Moritz, Herzog und Kurfürst von   
51, 74, 84, 104, 219	

Sachsen, Freistaat  14, 16, 31, 78–80, 90
Sachsen, Herzogtum  55, 60, 75f., 80f., 

83f., 86, 90, 216f., 219, 221, 223, 227, 
248, 290, 312f., 318f., 321f.

Anhang



453

Sachsen, Königreich  28, 88f.
Sachsen, Kurfürstentum  23, 27, 55–58, 

60–66, 68–70, 74–76, 80f., 83–85, 90, 
167, 175, 196, 216, 223, 226, 228, 236, 
312f., 317f., 321f., 393, 406f.

Sachsen-Anhalt, Land  79f., 90
Sachsen-Lauenburg, Adelsgeschlecht  

(Askanier)
  –	 Franz I., Herzog von  146
Sachsen-Weimar, Adelsgeschlecht
  –	 Johann Wilhelm I., Herzog von  85
Saldern, Matthias von  48, 52
Salzwedel  53, 135, 153f., 156, 159, 365, 

383 
  –	 Altstadt  135–144, 156, 161
  –	 Kloster  320 
  –	 Neustadt  135–137, 161
Sarcerius, Erasmus  398
Sbrulius, Richardus  205
Schattkowsky, Martina  138
Scheller, Matthias  402
Schenkendorf  112, 131, 132
Schilling, Heinz  167
Schinkel, Karl Friedrich  359
Schipke, Renate  346
Schirach, Christian  210
Schirmer, Uwe  27
Schivelbein  123, 124
Schleinitz, Johannes von  93
Schlesien  55
Schleswig, Herzogtum  236
Schlieben  102
Schlieben, Adelsgeschlecht
  –	 Adam von  416
  –	 Andreas von  120, 124
Schlosser, Heinrich  345
Schmalkalden  218, 232
Schmaus, Johann  224, 227
Schmerlin, Gregor (Axungia)  351
Schmidt, Gregor  206
Schmiedeberg  378
Schneeberg  65, 213
Schnel, Joachim  117
Scholz, Michael  28
Schönberg in der Wische  156
Schönberg, Wolf von  102, 229
Schönborn  371
Schönburg, Adelsgeschlecht  317
Schönwerder  367

Schorbus  378
Schubert, Ernst  138
Schuchard, Christiane  30
Schulenburg, Adelsgeschlecht  37, 135, 

145–150
  –	 Christoph von der  146
  –	 Dietrich von der  145
  –	 Levin von der  146
  –	 Matthias von der  136
  –	 Richard von der  126
Schultz, Hieronymus  413
Schultze, Christoph  154, 156
Schulz, Johann  11
Schurff, Hieronymus  213
Schurtzauff, Gregor  347
Schütz, Johann  227
Schwab, Wiprecht  210
Schwabach  392, 397, 405
Schwäbisch-Hall  210
Schwanebeck  385
Schweidnitz  340
Seckendorff, Veit Ludwig von  85, 86
Seehausen  144, 154, 156, 160–163, 355
Seelow  292
Sehling, Emil  242
Selbelang  388
Selneccer, Nikolaus  401, 406
Sembdner, Alexander  29
Seußlitz, Kloster  322
Seyda  101, 160
Seyfried, Johannes  400
Sieversdorf  388
Skandinavien  56
Soldin  120
Sommerfeld  205
Sonnek, Johannes  242
Sonnenburg  107, 110, 112, 120, 123, 125, 

128f., 133
Sorno  103
Spalatin, Georg  317f.
Spandau  19f., 250, 320
Spangenberg, Johannes  398, 421
Spanien  325
Spessart  399
Speyer  231, 316
Spieker, Christian Wilhelm  350
Spor, Ernst von  224
Stamberger, Balthasar  66
Stang, Barbara  312

Orts- und Personenregister



454

Stargard  118
Stegmann, Andreas  29
Steiermark  57
Stein, Wolfgang  56
Stendal  29, 43, 44, 136, 153f., 157–159, 

161–167, 208, 211, 363–365, 368, 
375f.

Sternberg, Land  120, 132
Stettin  400
Stolberg  398
Stolberg-Wernigerode, Wolfgang, Graf von  

179
Storch, Nikolaus  56
Stradner Õ Stratner
Stralsund  366, 400
Straßburg  205, 235, 321
Straßen, Christoph von der  213
Stratner, Jakob  48, 248–251, 258, 280, 

294, 305
Strausberg  370
Strauß, Jacob  56
Stutterheim, Hans Friedrich von  384
Süpplingenburg  128
Sustelius, Wolfgang  398
Sylvius, Petrus  224
Talckow, Gregor  355
Tangermünde  29, 154f., 158–160, 163f., 

166f., 298
Teltow  44f., 48
Tempelburg  110, 112
Tentzel, Wilhelm Ernst  86
Tetzel, Johann  208
Teufel, Balthasar  346
Thamer, Theobald  212
Tharandt  227
Theophilus  155
Thieme, Nikolaus  104
Thomas von Aquin  208f.
Thümen, Veit von  117, 119f., 123–126, 

129, 133
Thüringen  15, 58, 75, 79f., 83–85, 87, 

90, 392
Thüritz  150
Thurneißer, Leonhard  375
Tirol  57
Torgau  69–71, 83, 88, 98, 101, 103f.
Trebbin  49
Trebbus  101
Trebelius, Hermann  205f.

Trechwitz  375
Treuenbrietzen  44
Trient  213, 324
Trott, Adam von  48
Tübingen  409
Tunkel, Heinrich  100
Tzscholle, Mönch im Kloster Dobrilugk   

102
Uckermark  37, 49, 295, 378
Utzberg, Siegfried  210
Vehlefanz  388
Verden  135, 161
Verulanus, Johannes Sulpitius  205
Vigilantius, Publius  205
Vogtland  64, 73
Voit, Johann  66
Volkmar, Christoph  28
Vorderösterreich  57
Vossler, Otto  81
Wagner, Gregor  212
Wahrenbrück  96–101, 105
Waldheim  223, 226–228, 230
Warberg, Hermann von  122
Wartenberg, Günther  29, 232
Wassersuppe  386
Weichert, Friedrich  243
Weimar  56, 60, 64f., 69, 221, 318
Weinleben, Johann  49, 211, 248, 294, 

305
Weinlöben Õ Weinleben
Weiß, Hans  253, 294
Weißgerber, Johann  159
Welfen Õ Braunschweig
Wellin, Konrad  399
Wendemark  367
Wendisch Gischau Õ Klein Gischau
Wenzel, Andreas  355
Werben  108, 113–116, 122, 154, 158, 

162f., 367f.
Werdenberg  206
Wernigerode  142
Wertheim  399f., 407
Westpreußen  108
Weteritz  41, 42, 155
Wettiner Õ Sachsen
Widderstadt, Caspar  213
Wiedemann, Adam  351
Wiedemann, Margarethe  351
Wieland, Christoph Martin  87

Anhang



455

Wietersheim  122
Wilde, Basilius  188
Wildenbruch  123, 128
Wildenfels, Anarg von  66
Wilhelm II. Õ Hessen
Willich, Jodocus  206, 212, 214
Wilmersdorf  212
Wilsnack  19, 52, 292, 368, 375
Wins, Hieronymus  298
Wimpina (Koch), Konrad  208
Wittenberg (jetzt Lutherstadt W.)   

19f., 28, 59, 64f., 67–72, 76, 81f., 85, 
88, 94, 96, 98, 101, 104f., 135, 141, 
146, 152, 155f., 159f., 212f., 235f., 
250f., 253, 256–258, 261, 263, 267, 
272, 274, 278, 280f., 294, 312, 395, 
402, 410f.

  –	 Universität  41, 63f., 73, 77, 85, 206–
208

Wittstock  292, 368
Witzel, Georg  212, 215, 248f., 253, 258
Wobeligk, Martin  399
Wolf, Johannes  351
Wolff, Henricus  416
Wolfsburg  150
Wolgast  400
Wolgast, Eike  28, 167
Wolgemut, Michael  338

Worms  18, 42, 82, 174, 213
Wultzke, Lukas von  298
Württemberg, Herzogtum  167, 236, 399
Württemberg, Königreich  332
Wyclif, John  208
Xanten  366
Xanten, Norbert von  412
Zachan  118
Zahn, Wilhelm Carl  94, 95, 100
Zedler, Johann Heinrich  87
Zeeden, Ernst Walter  243
Zeitz  170, 175, 227, 230, 339f.
Zerer, Joachim  298
Zielenzig  110, 120
Zinsmeyer, Sabine  30
Zittau  372f., 377, 379, 383
Zoch, Andreas  214
Zschillen (jetzt Wechselburg), Stift  223f.
Zürich  235
Zwickau  31, 56, 65, 70, 338–342, 

344–347 
  –	 St. Katharinen  338–340, 344–346
  –	 St. Marien, Kapelle  338f., 341, 345
  –	 St. Marien, Pfarrkirche  337–342, 

344–346 
  –	 St. Nikolai  338–340, 345f.
Zwilling, Gabriel  56, 101
Zwingli, Ulrich  18, 238

Orts- und Personenregister



Sascha Bütow, Peter Riedel, Uwe Tresp (Hg.)

Das Mittelalter endet gestern
Beiträge zur Landes-, Kultur- und Ordensgeschichte
Heinz-Dieter Heimann zum 65. Geburtstag
(Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte, Band 16)

2014  Festeinband, 15,8 × 23,5 cm, 56 Seiten, 16 Abbildungen
€ 30,–  ISBN 978–3–86732–188–4

Ein ritterlicher Aufzug vor den Communs des Neuen Palais’ in Potsdam: Das Mittel
alter stand im Juli 1829 im Mittelpunkt eines Festes am preußischen Königshof, 
das großes Aufsehen erregte. Fast zweihundert Jahre nach dieser Inszenierung von 
Geschichte ist heute am selben Ort das Historische Institut der Universität Potsdam 
ansässig, wo Geschichtswissenschaftler in Forschung und Lehre einen kritischeren 
Umgang mit der Vergangenheit vermitteln. Das gilt auch für das Mittelalter, wie die 
sechzehn Beiträge dieses Bandes zeigen, die einen Einblick in aktuelle Forschungs-
themen der Potsdamer Mediävistik und ihres wissenschaftlichen Umfelds gewähren. 
Die Autoren – zumeist jüngere Historikerinnen und Historiker – widmen sich 
dabei zum einen Fragen der brandenburgischen und vergleichenden Landeskultur-
geschichte. Zum anderen thematisieren sie insbesondere die Rolle der Bettelorden 
in unterschiedlichen Beziehungsnetzen und beschäftigen sich mit der religiösen 
Prägung von Landschaften. Betrachtungen zum »Mittelalter im Museum« verdeut-
lichen, dass nicht nur Perspektiven zeitgemäßer Forschung, sondern auch aktuelle 
Darstellungen und Inszenierungen dazu beitragen, dass das Mittelalter bis an unsere 
Gegenwart heranreicht.


