Fnbalt sweierley preoig, yeocingemeinin 'nerliurgmﬁtmmbegﬁ g T
ib bi inerm 52 o2t auff mei den bi ie fid) fel 2 t hild) ont en
gdﬁgﬁzmﬂﬁxm omn. Dier.3 'b‘:xbba&uwta:mirﬁl:sl“::&mb?a:b. n‘)“vnb muzt: ﬁ)atffo(d;:;:{tym -1;%:;5 eud) niche alfo befoltyern 3 34+

o]

=

Bummaoes Euangelifchen Id2evigers. Bummaoes I3ebftlichen Forevigers.
Jbe Binder Chyiffi merctc ond bézx D% balb fpride ec/wer glaqblr_ in mic) Durdy ﬁ:}‘um Coriftum feinen fun b2 Chaiffen bo b fa t Den abent faff

faf Die ASmifch Birdh Ban ye nicht yren
Sleyfig das beylfam gdtelid) wort er eriff fein vndwun  Ond der beiligen lf‘m’omy gipbt “Dnd peicyten fs; o’ﬁe einer mag Der Babftall ding ift conforniren
£2in men|dh von einem weib gebozen  Das ff in einer Eurtgen fumm Dififtver reche Coriftiich glaub Wie fiedie Bé ( Mic Briverfihaffe B Derbiefi Bottes frat

it feiff lich vnter gottes sozen Dieleer ym Ludgelium Denaudy der teufel nicheBan raubé _Die foleybr baleen bey dem Ban it Bronbet/ond dem pfalcer ganty __Dndgewale auff ganererden hat
TRannidtbal L nun der menfth (olche vo m gwaltder bellifhen poxten “Ond vil guter vbung darneben Mt pacem Eﬁg:m beyleum fthawen Dberdie ganmen Chaiffenbeit
ann er dann exbent foldyenot “Don Jefu Chuifto fagen ot Den erlangeman aus Chyeiffi word  Bebozen 3ueim geiftlichen leben itmefiftifften/Eirdhen pavoen Der ordneter ygeiftligbeit
So wird erdann elend troftloff “Dnd diegelaut fipawe  Bek menftben Bint 1+ Der gnad bat der ol geifflich weren  Die paefter/chaffc baleen yn wiren  Yer von ym ni tencpfecht fein (albers
Den trdfEvas Luangelj plof Db ben woaten von bersen drawt  Daroball Mertrer geftorbenfine _ Soll Euttendragen; Espff befdberen _ Diegotsheufer fomicken ondsiren ol man vertreiben allenthatbers
Cheiftus ainiger mitler fey Der menfh dann new gebozen wirt  Solcher gelaub fich gang aufipreit  Wetten/metten/vefper/ complet Sarmef; lefen es Eumpt su fFeii
‘Dnbvn’[‘er fu'ifpredyr barl;cy a b Bei it voachen/faften/| D feel

“Dil Eezerey ym land vmb gac
¥ic dem beiligen geyft gesiert In yn dem feafeiir ite endy dafiir dasiff mein rat
Wait erfelb fp fey goty! fEond der warbeit  Thucfeinemnegfienalleagiis it gerten bawen/ creii I uch weld) 1 Sie fagen vil-von der gefebriffc
Aufferdtden geredyeen vit friimen “DOndwirt ynvoendig gang verneyt s milter lieb fiche Eeinen ni Eny piicken/ biegen _ $indt RSmifch ablas alltag Darunter miifden fieybraiffe
Sonder dem fiinder/ exfelb fpriche Db allen dingen ergot liebt ben/belfen/geben/L it glocken leiitten. 1 fchl i

rpeir ond (chuld in difer seic 28 Ban int leng niche bften furwae
Tile bepleum seigen/Eertzen tragen  Das er nad) dem tod ifk Qtfﬂzt “Dnfer glaub etlich bundert jar
Micreiichen/ond glocken tauffen Thuft bie vil giits/ das felb dozt finfE eweret bat in groffe

it terminieren/gnad vertanffen i alles iftderredhtgots dienfE (Bott geb nodh lenger vnd ye mee
Eerné/falts/ wachs/ waffer weyhe 2ls ym geyftichen redyt ift befchribert D b X
“Dnddergleidyen aud)ybz leyen Das onfer eltern haben triben Thiewasid) fag/fo feidty: friints
' if ale ift ein war Chai Leber 2c. $XTitopffren vnd dem liechtlen prennen Die aud) nicht find gevvefen narven e
ol ym wol » it walfart vnd den beiligen diené  Darumb eid [tecond veft beharven  W0olffgang Sorm(hneider.

Dierifi vateil du frimer Chaiff :

' W:lie leer Bie warb..

B
Der gfunt bediirff Beins artses nidge . Vnd fﬁrb ym gam;vnt"gaurgib: Wit leren/ ftraffen/ fthule \m’;t‘bm
Darumb bat ervns bie auff erve Delt yn fur ein gnedigen Bote it yedem wie er felber wolt
Das Luangelion erblert Intriibfal verfolgung vnd tod Das ym von jem geftheben folt
“Ond hertiglid) fur vna geftozben 12t fich als guss 3ugottverfide Dodyift das fleifth eben
“Drnind bey dem vacter buld erwosben _ Bott geb/gotenem vii w3 gefihicht _ T1Tizdem der geift EempfFec darnebe
Das gl’c&efﬁil: mic eygnem gwlal: ) ]ﬂ_r;: willig ond crojha vol
W

Denf g

Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann (Hg.)

Reformationen vor Ort

Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur
in Brandenburg und Sachsen im 16. Jahrhundert

Lukas Verlag



Reformationen vor Ort



Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte

Im Auftrag der Bradenburgischen Historischen Kommission e. V.
und des Brandenburgischen Landeshauptarchivs
herausgegeben von Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann

Band 20



Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann (Hg.)

Reformationen vor Ort

Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur
in Brandenburg und Sachsen im 16. Jahrhundert

Lukas Verlag



Abbildung auf dem Umschlag:

Georg Pencz: Inhalt zweierley predig, yede in gemein in einer kurtzen summ begriffen,
Flugblatt mit Holzschnitt und Typendruck, 30,5x40,9 cm, Text von Hans Sachs,
Niirnberg: Wolfgang Resch (Formschneider), 1529

© bpk Bildagentur, bpk 70137682

© by Lukas Verlag
Erstausgabe, 1. Auflage 2017
Alle Rechte vorbehalten

Lukas Verlag fiir Kunst- und Geistesgeschichte
Kollwitzstrafle 57
D-10405 Berlin

www.lukasverlag.com

Reprographie und Umschlag: Lukas Verlag
Satz: Jérg Hopfgarten (Lukas Verlag)
Druck: Westermann Druck, Zwickau

Printed in Germany
ISBN 978-3-86732-265-2



Inhalt

Vorwort 8
Einfiihrung
Reformationen vor Ort 11

Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur in Brandenburg und Sachsen
im 16. Jahrhundert. Wege der Forschung und Perspektiven
EnxnNo Bonz, HEiNz-DieTeER HEIMANN, KLAUS NEITMANN

Reformen und Reformation?
Standische Ordnung und landesherrlicher Anspruch

Die kurmirkischen Stinde in der Reformationsbewegung 35
Motive — Akteure — Bilanz
Frank GOsSE

Landstinde und Reformation 55
Das Beispiel Kursachsen (1523-1543)
UwE SCHIRMER

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 78
Exno Bonz

Wie reformieren?
Selbstbehauptung und Wandel sozialer Gruppen und Milieus
im Widerstreit um die Durchsetzung reformatorischer Forderungen

Die Auflésung des Klosters Dobrilugk 93
Versorgungsprobleme, Verwaltungsfragen und neue Lebenswege vor dem
Hintergrund einer Reformation auf dem Land

SascHa BUTow

Eine Ballei wird evangelisch 106
Selbstbehauptung und Wandel der Johanniter-Ballei Brandenburg

in der Zeit der Reformation und des beginnenden Absolutismus

CHRISTIAN GAHLBECK



Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark
Das Beispiel Beetzendorf
CHRISTOPH VOLKMAR

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«?
Die Reformation in den Stidten der Altmark

MICHAEL SCHOLZ

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben

Reformation(en) in einer geteilten Stadt und das sozialgeschichtliche Problem

unterschiedlicher Geschwindigkeiten des Reformationsprozesses
ALEXANDER SEMBDNER

Kontinuitit und Bekenntniswechsel an der Universitit Frankfurt/Oder
MicHAEL HOHLE

Elisabeth von Sachsen und die Einfithrung der Reformation
in Rochlitz 1537
Jens KLINGNER

Was glauben?

Normen und Normierungsprozesse alter und neuer religioser
Gemeinschaften und konkurrierender konfessioneller
Identitdtsbildungen

Die brandenburgische Kirchenordnung von 1540
ANDREAS STEGMANN

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen
Kirchenvisitationsakten des 16. Jahrhunderts
CHRISTIANE SCHUCHARD

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen,

die sich »christlich« verhielten

Klosterordnungen weiblicher Gemeinschaften in der Reformationszeit
SABINE ZINSMEYER

Frommigkeit und Konfessionalitit in der frithen Neuzeit und heute
LuciaNn HOLSCHER

135

152

168

204

216

235

289

312

324



Was bleibt?
Religiose Transformationen im Spiegel der Kirchenausstattungen
und der Nutzung kultureller Objekte und Rituale

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel
der Kirchenrechnungen 337
Juria KAHLEYSS

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche

im 16. Jahrhundert 348
Eine Spurensuche in den Kirchenrechnungen

GOoTTHARD KEMMETHER

Was bleibt? Was kann weg? 362
Die Umwandlung mittelalterlicher Kirchenausstattungen nach Einfithrung

der Reformation in Brandenburg und in den Lausitzen

PETER KNUVENER

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 390
Traditionen — Umbriiche — Neuansitze
Traomas Fucus

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes

bis ins 17. Jahrhundert 409
Das Beispiel der Stundenliturgie im Brandenburger Domstift

ANDREAS ODENTHAL

Anhang

Autorinnen und Autoren 443
Orts- und Personenregister 445



Vorwort

Dervorliegende Band ist die Fruchteiner gemeinsamen Tagung der Brandenburgischen
Historischen Kommission e. V., des Brandenburgischen Landeshauptarchivs, beide
in Potsdam ansissig, und des Instituts fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde
e. V. in Dresden, die vom 9. bis 11. Juni 2016 im Archiologischen Landesmuseum
Brandenburg in Brandenburg an der Havel stattfand. Der fiir die Tagung und die
Tagungspublikation gleichermaflen gewihlte Titel »Reformationen vor Ort. Christ-
licher Glaube und konfessionelle Kultur in Brandenburg und Sachsen im Zeitalter
der Reformation« deutet den Gegenstand des Vorhabens wie das Anliegen der Ver-
anstalter an. Im Mittelpunke steht die Reformation im 16. Jahrhundert, vor allem
in dessen erster Hilfte, in den Kurfiirstentiimern Brandenburg und Sachsen, die in
beiden Territorien bekanntlich ebenso gewichtige Gemeinsamkeiten, etwa in ihrem
Ergebnis, dem lutherischen Landesstaat, wie bedeutende Unterschiede, etwain der Art
und Weise der reformatorischen Umgestaltung, aufweist und daher zur gemeinsamen
und vergleichenden Betrachtung reizt. Der Titel verwendet dabei zur Kennzeichnung
des bevorzugten Forschungsansatzes nicht zufillig den Plural »Reformationen« mit
dem Zusatz »vor Ort«. Die Herausgeber haben sich in ihren konzeptionellen Uber-
legungen nicht vorrangig von den gemeinhin, zumal in kirchengeschichtlichen Dar-
stellungen, herausgestellten politischen Daten und Ereignissen zu »der« Einfithrung
»der« Reformation in Sachsen und Brandenburgleiten lassen. Sie bestimmte weit mehr,
die Verldufe der reformatorischen Umbriiche und Neuerungen mit dem — gerade im
letzten Vierteljahrhundert in Brandenburg und Sachsen — stirker erforschten spit-
mittelalterlichen religiésen Leben unter der Frage von Kontinuitit und Diskontinuitit,
von Wandel und Beharrung zu verkniipfen, die ungleichzeitigen und ungleichartigen
Wege zur Durchsetzung der Reformationen in ausgewihlten Orten und Regionen
und deren vielfiltige Triger in unterschiedlichen Milieus einschliefllich ihrer Gegner
zu erhellen, die reformerischen und reformatorischen Anspriiche und Normen zur
Verchristlichung des gesellschaftlichen Lebens zu untersuchen und die Ausformung
christlicher — nicht allein protestantischer — Konfessionskulturen zu beleuchten.
Tagung und Tagungsband beruhen, wie der Blick auf die Veranstalter und Heraus-
geberzeigt, aufder Zusammenarbeit brandenburgischer und sichsischer Wissenschafts-
einrichtungen bzw. landesgeschichtlicher Forschungsinstitute und -gesellschaften. Die
inihnen titigen Herausgeber dieser Veroffentlichung sind seitlangem eng miteinander
verbunden durch gemeinsame Uberzeugungen von Aufgaben und Methoden der deut-
schen Landesgeschichtsschreibung. Sie sind vereint durch ihr wiederholtausgewiesenes
Interesse an einer zeitgemiflen vergleichenden Landesgeschichtsforschung sowie ins-
besonderean mehrfach ergriffenen und fortgesetzten Initiativen zur Neuaneignung des
inder DDR lange bewusst vernachlissigten kirchen- und kulturgeschichtlichen Erbes
der sogenannten Neuen Linder — deren Urspriinge sich in Brandenburg und Sachsen

8 Vorwort



tiber ein Jahrtausend lang zuriickverfolgen lassen —, in der Absicht, dass dieses Erbe
von einer breiten Offentlichkeit wieder wahrgenommen und zum Teil der eigenen
historischen Erinnerung gemacht wird. Das Reformationsjubilium 1517-2017 bot
zusitzliche Griinde, die brandenburgisch-sichsische Kooperation in exemplarischen
Beitrigen thematisch auf Schnittstellen zwischen Landeskultur-, Reformations- und
Konfessionalisierungsgeschichte auszurichten.

Die im Herausgeberkreis maf8geblich von Heinz-Dieter Heimann ausgearbeitete
Tagungskonzeption fand dasInteresse und die Zuneigungderzahlreichen von den drei
Veranstaltern angesprochenen Referentinnen und Referenten, die sich rasch fiir die
Mitwirkung gewinnen liefen, ihre Vortrige hielten, die auf der gut besuchten Tagung
von einem stets aufmerksamen und diskussionsfreudigen Publikum gehort wurden,
und deren Druckfassungerarbeiteten. Das Brandenburgische Landeshauptarchiv, das
Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde und die Arbeitsgemeinschaft Stadee
mit historischen Stadtkernen des Landes Brandenburg haben durch ihre finanziellen
Forderungen die Tagung und den Tagungsband erméglicht. Besonders erfreulich war
die Beteiligung der Arbeitsgemeinschaft, besteht ihr vornehmliches Anliegen doch
darin, das Giberkommene baukulturelle Erbe fiir Gegenwart und Zukunft zu be-
wahren, dazu die Kooperation zwischen Kommunen und Landesgeschichtsforschung
anzubahnen und deren Ergebnisse in unterschiedlichen Formen in das allgemeine
Bewusstsein der Biirgerinnen und Biirger zu heben. Der Reformationsgeschichte hat
sich die Arbeitsgemeinschaft durch ihr Projekt »Prediger und Biirger — Reformation
im stidtischen Alltag« nachdriicklich angenommen.

Dem Brandenburgischen Landesamt fiir Denkmalpflege und Archiologischen
Landesmuseum und seinem Direktor, Prof. Dr. Franz Schopper, ist dafiir zu danken,
dass die Tagung im Archiologischen Landesmuseum im chemaligen Paulikloster
in Brandenburg, also an einem von der Reformation unmittelbar betroffenen Orrt,
ausgerichtet werden und sich dabei dessen organisatorischer und personeller Unter-
stiitzung erfreuen konnte. Holger Schmidt MA iibernahm in bewihrter Weise die
redaktionelle Bearbeitung der Beitrige, wofiir ihm zu danken ist, ebenso wie Robin
Richter, Hilfskraft am Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde, fiir die
Erstellung der Register. Der Lukas Verlag fiir Kunst- und Geistesgeschichte in Berlin
hat in mittlerweile langjihriger Zusammenarbeit auch diese Veroffentlichung in der
von der Brandenburgischen Historischen Kommission und dem Brandenburgischen
Landeshauptarchiv herausgegebenen Schriftenreihe »Studien zur brandenburgischen
und vergleichenden Landesgeschichte« verlisslich betreut.

Potsdam und Leipzig, Ostern 2017
Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann

Vorwort 9



Einfiihrung



Reformationen vor Ort

Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur
in Brandenburg und Sachsen im 16. Jahrhundert.
Wege der Forschung und Perspektiven

Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann

Pfarrgemeinde und Kirchen

Eigenhindigurkundete der Priester Georg Holzendorfam 13. Oktober 1540 auf Bitten
von Mathias von Jagow, Bischof von Brandenburg (1527-44), und des Domkapitels,
in der Pfarre Ketzin mit der Filialkirche in Paretz seine »pfarrkynder« (Gemeinde)
mit »lehre gotlichen worts«, Sakramenten und weiteren Aufgaben der »pfaremter« zu
versorgen und die nach einem Brand zerstorte Pfarrkirche auszubessern. Ahnlich
urkundete der Priester Johann Schulz am 30. Juni 1541, die ihm unter anderem auf
Bitten der kurfiirstlichen »visitatoren« verlichene Pfarre Etzin mit der Filialkirche
Knoblauch zu versorgen, das »volck« (Gemeinde) mit Predigten, Sakramenten und
Seelsorge zu betreuen sowie die Kirchengebiude instand zu halten.! In Fortfithrung
einer langen pfarrlichen Tradition, deren Anfinge in der Griinderzeit der christlichen
Kirchenorganisation im Bistum Brandenburgliegen,? und zugleich vor dem aktuellen
Anspruch der von Kurfiirst Joachim II. v. Brandenburg (1505-1571)° nach lingerer

1 ScuossLer, Wolfgang (Bearb.): Regesten der Urkunden und Aufzeichnungen im Domstift Bran-
denburg, Teil 2: 1488-1519/1545 (Verdffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs
54), Berlin 2009, Nr. 849, S. 285; Nr. 851, S. 289.

2 Kurzg, Dietrich: Das Mittelalter. Anfinge und Ausbau der christlichen Kirche in der Mark Bran-
denburg (bis 1535), in: HeinricH, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Brandenburg, Berlin
1999, S. 15-145, bes. S. 43-48. — DERs.: Bistum Brandenburg um 1500, in: Garz, Erwin (Hg.):
Atlas zur Kirche in Geschichte und Gegenwart, Regensburg 2009, S. 71, Nr. 22. — Exemplarisch
ScuicH, Winfried: Stadt und Kirche im Havelland wihrend des Mittelalters, in: Wichmann Jahr-
buch, N.F. 3 = Bd. 24/25, 1994/95, S. 61-85. — DERs.: Ecclesia forensis im 12. Jahrhundert. Die
ecclesia forensis in Pasewalk. Markt- oder Sendkirche?, in: BEck, Friedrich; Nertmann, Klaus
(Hg.): Brandenburgische Landesgeschichte und Archivwissenschaft. Festschrift fiir Lieselott Enders
zum 70. Geburtstag (Veréffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 34), Weimar
1997, S. 37-57. — FriskE, Mathias: Die mittelalterlichen Kirchen auf dem Barnim. Geschichte —
Architektur — Ausstattung (Kirchen im lindlichen Raum 1), Berlin 2000. — Janowski, Bernd;
Scuumann, Dirk (Hg.): Dorfkirchen. Beitrige zu Architektur, Ausstattung und Denkmalpflege
(Kirchen im lindlichen Raum 3), Berlin 2004. — DERrs.: Mittelalterliche Kirchen im westlichen
Flimingund Vorfliming (Kirchen im lindlichen Raum 5), Berlin 2007. — HeimaNN, Heinz-Dieter:
Frithe Kirchen — Gebaute Zeugen. Organisations- und Deutungsmerkmale der Kirchengebiude
und mittelalterlichen Kirchenlandschaft in der Mark Brandenburg im Widerstreit des aktuellen
Stadtumbaus, in: Brandenburgisches Landesamt fiir Denkmalpflege und Archiologisches Landes-
museum (Hg.): Kirchen des Mittelalters, Petersberg 2007, S. 8-21. — RiEDEL, Peter: Mit Mitra
und Statuten. Bischéfliches Handeln in der spitmittelalterlichen Didzese Brandenburg (Studien
zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 19), Berlin (in Vorbereitung).

Reformationen vor Ort 11



Vorarbeit 1540 im Druck verdffentlichten Kirchen=Ordnung im Churfurstenhum der
Marcken zu Brandenburg / wie man sich beide mit der Leer und Cere / monien halten
sol* versicherten hier die Gemeindepfarrer gegeniiber den hergebrachten und neu ein-
gerichteten kirchlichen Institutionen und Rechtstrigern, ihre Verantwortung fiir die
ihnen anvertrauten (Pfarr-) Gemeinden und die Pflege ihrer jeweiligen Kirchengebdude
wahrzunehmen. Diese Beispiele gehoren — eingedenk der Anforderungen der Kirchen-
ordnung und nicht unerheblicher Opposition in der Geistlichkeit mancherorts gegen
deren Annahme® — in eine Reihe dhnlicher Vorginge der Zeit, in denen neu bestellte
Pfarrer dieselben amtlichen Verpflichtungen tibernahmen, wie sie ihre Vorginger
ganz genauso zu erfiillen hatten. Diese Urkunden schreiben mithin die Gegenwart
der pfarrlichen Vergangenheit in die Zukunft fort und bringen zum Ausdruck, dass
auf Grund der Anspriiche der neuen Kirchenordnung und der Verantwortung der
Visitatoren keine neuen (Pfarr-)Gemeinden gebildet werden, sie folglich auch keinen
Bruch mit der hergebrachten Pfarrei und der Nutzung der Kirchengebiude verfolgen.

Damit sind hier — und iiber die reformatorischen und reformationszeitlichen
Neuansitze und Umbildungen hinweg — die Pfarreien, die Pfarrgemeinde und ihre
Kirchengebiude, als soziale und religidse, als materielle und immaterielle Kontinui-
tdtsfaktoren im Kontext der reformatorischen Auseinandersetzungen ausgewiesen.
Entgegenvorschnellen Verallgemeinerungen, diedie Einfithrung der Reformation vor
Ort sogleich mit cinem tiefgreifenden Bruch mit dem mittelalterlichen Herkommen
verbinden, zeigen sich die Gemeinden als Kern reformerischer und reformatorischer
Kommunikationsprozesse und damit mannigfach gestalteter Kontinuitit religidser
Behauptungen, erneuerter Frommigkeitsformen und schliefSlich christlich konfes-
sioneller Identititsbindungen und -bildungen. Die Kirchengebiude sind folglich
mehr als steinerne Zeugnisse: »Es sind mittelalterliche Bauten, die seit 450 Jahren der
Mehrzahl evangelischer Gemeinden in der Mark als Gotteshiuser dienen, sie sind

also eher Zeugen der mittelalterlichen Kirche als des Luthertums.«®

3 ScuuLrze-FELDMANN, Finn: Kurfiirst Joachim II. Gedrucktes Gedichtnis, in: FiscuBacHER, Tho-
mas (Hg.): Die Hohenzollern in Brandenburg (Einzelverdffentlichungen des Brandenburgischen
Landeshauptarchivs 15), Regensburg 2015, S. 60-72.

4 SenriNg, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 3, Leipzig
1909 (ND 1970), S. 39-90. — Zur Entstehungsgeschichte der Kirchenordnung HémLE, Michael:
Universititund Reformation. Die Universitit Frankfurt (Oder) von 1506 bis 1550 (Bonner Beitrige
zur Kirchengeschichte 25), Koln 2002, bes. S. 385-416. — DERs.: Ein »vermittlungstheologischer«
Entwurf Georg Witzels fiir die kurmirkische Kirchenordnung von 1540, in: Wichmann Jahrbuch
N.E. 7 = Bd. 42/43, 2002/03, S. 101-119. — Ferner dazu der Beitrag von Andreas Stegmann im
vorliegenden Band.

5 GEBAUER, Johannes Heinrich: Die evangelischen Pfarrer des Brandenburger Domkapitels, in:
Jahrbuch fur Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 2, 1906, S. 30-67. — Ders.: Die
Einfithrung der Reformation in den Stidten Alt- und Neustadt Brandenburg, in: Forschungen zur
Brandenburgischen und Preuflischen Geschichte, Bd. 13,1900, S. 105-149. — FROHNER, Beate: Der
evangelische Pfarrstand in der Mark Brandenburg 1540-1600, in: Wichmann Jahrbuch, Bd. 19/20,
1965/66, S. 5-46.

6 ScumiIDT, Peter: Die mirkischen Landkirchen in der Reformation, in: HeinricH: Kirche (wie

Anm. 2), S. 244-254, hier S. 244.

12 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



In einem weitergreifenden Geschehenszusammenhang kann gerade die Mittel-
alterforschung auf profunde pfarreigeschichtliche Arbeiten verweisen und sie so auch
als inhaldliche Wegweiser in diese Tagung einbringen:

Es gibt zudem keine andere Institution des Mittelalters, die in so vielfiltiger Weise mit allen
Ebenen von Kirche und Landesherrschaft, von Stadt- und Dorfgemeinde verflochten war.
Seitdem die Christianisierung Mitteleuropas gegriffen hatte, war die Pfarrei ein selbstver-
stindlicher Bezugspunkt und Rahmen des alltiglichen Lebens breiter Bevolkerungsschichten.
Die Pfarrei ist mehr als nur eine kirchliche Institution, sie hat sich zu einem tragenden und
belastbaren Strukturelement der mittelalterlichen Kirche und Gesellschaft entwickelt und ist

damit ein Baustein Europas geworden. Es lohnt sich, an diesem Bauwerk weiter zu arbeiten.”

In verwandten Perspektiven haben zumal mit den verdnderten Arbeitsmoglichkeiten
im wiedervereinigten Deutschland zumeist die landesgeschichdlich geleiteten For-
schungen zur Geschichte der Mark Brandenburg wie ferner der Mitteldeutschlands
ein eindrucksvolles Bild von der Intensitit spitmittelalterlicher Frommigkeit sowie
der Prigekraft und Beziehungsdichte der religiosen Gemeinschaften, der Ordens-
gemeinschaften, Stifte und Kommenden zwischen allen Schichten und in allen
Riumen erbracht.® Diese Arbeiten verweisen fiir die Mark Brandenburg auf das Ge-

7 Bonz, Enno: Die Pfarrei im spiten Mittelalter — Versuch einer Zusammenfassung, in: DERs.;
FouqQuer, Gerhard (Hg.): Die Pfarrei im spiten Mittelalter (Vortrige und Forschungen LXXVII),
Ostfildern 2013, S. 401-424, hier S. 424. — BNz, Enno: Die mittelalterliche Pfarrei. Ausgewihlte
Studien zum 13. bis 16. Jahrhundert (Spatmittelalter - Humanismus — Reformation Reformation /
Studies in the Late Middle Ages, Humanism and the Reformation 96), Tiibingen 2017. — FERRARTI,
Michele Camillo; Ktimin, Beat (Hg.): Pfarreien in der Vormoderne, Wolfenbiittel 2016.

8 HeimannN, Heinz-Dieter; NErtManN, Klaus; ScHicH, Winfried zusammen mit BAucH, Martin;
FraNKE, Ellen; Ganrseck, Christian; Popp, Christian; R1epkr, Peter (Hg.): Brandenburgisches
Klosterbuch. Handbuch der Kléster, Stifte und Kommenden biszur Mitte des 16. Jahrhunderts, 2 Bde.
(Brandenburgische Historische Studien 14), Berlin 2007, 2. Auflage 2009. — Der Himmel auf Erden.
1000 Jahre Christentum in Brandenburg, hg. v. Kulturland Brandenburg, Berlin 2005. - BERGSTEDT,
Clemens; HEiMaNN, Heinz-Dieter (Hg.): Bischofsresidenz Burg Ziesar. Wege in die Himmelstadt:
Bischof — Glaube — Herrschaft 800-1550 (Verdftentlichungen des Museums fiir brandenburgische
Kirchen- und Kulturgeschichte des Mittelalters 1.2), Berlin 2005. — P1EPER, Roland; EINHORN,
Jurgen Werinhard (Hg.): Franziskaner zwischen Ostsee, Thiiringer Wald und Erzgebirge, Pader-
born 2005. — BADSTUBER, Ernst; KNOVENER, Peter (Hg.): Die Kunst des Mittelalters in der Mark
Brandenburg. Tradition-Transformation—Innovation, Berlin 2008. - Nerrmanny, Klaus; HEImMaNN,
Heinz-Dieter (Hg.): Spitmittelalterliche Residenzbildungen in geistlichen Territorien Mittel-und
Nordostdeutschlands (Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 2 /
Veroffentlichungen des Museums fiir Brandenburgische Kirchen-und Kulturgeschichte des Mittel-
alters 3), Berlin 2009. — BERGSTEDT, Clemens; HEimanN, Heinz Dieter u.a. (Hg.): Im Dialog mit
Raubrittern und Schénen Madonnen. Die Mark Brandenburg im spiten Mittelalter (Studien zur
vergleichenden brandenburgischen Landesgeschichte 6), Berlin 2011. — HEmmany, Heinz-Dieter:
»Meisterstiick« eines »Brandstifters«? Karls IV. Erwerb der Mark Brandenburg — gestern und heute,
in: RICHTER, Jan; KNOVENER, Peter u.a. (Hg.): Karl IV. Ein Kaiser in Brandenburg, Berlin 2016,
S. 17-23. — Fiir Sachsen und Mitteldeutschland exemplarisch: SCHLESINGER, Walter: Kirchenge-
schichte Sachsens im Mittelalter, 2 Bde. (Mitteldeutsche Forschungen 27.1-2), Kéln 1962, 2. Aufl.
1983. — Korune, Hartmut; Bonz, Enno; MOLLER, Thomas T. (Hg.): Alltag und Frommigkeit am
Vorabend der Reformation in Mitteldeutschland. Katalog zur Ausstellung, Regensburg 2013. —
Bonz, Enno; KouNEg, Hartmut (Hg.): Alltag und Frommigkeit am Vorabend der Reformation in

Reformationen vor Ort 13



wicht bisheriger landes- und kirchengeschichtlicher Forschungen zur Reformation’,

9

wie sie zudem die noch anstehenden Herausforderungen erweiterter reformations-
geschichtlicher Grundlagenarbeit unterstreichen.!® Fiir Sachsen und Thiiringen sind

10

14

Mitteldeutschland. Begleitband zur Ausstellung »Umsonst ist der Tod« (Schriften zur sichsischen

Geschichte und Volkskunde 50), Leipzig 2015. — KtuNE, Hartmut; BoNz, Enno; WiEGaND, Peter

(Hg.): Johann Tetzel und der Ablass. Begleitband zur Ausstellung »Tetzel — Ablass — Fegefeuer«

in Ménchenkloster und Nikolaikirche Jiiterbog vom 8. September bis 26. November 2017, Berlin

2017. - Bonz, Enno in Zusammenarbeit mit ZINSMEYER, Sabine; MtiTze, Dirk (Hg.): Sichsisches

Klosterbuch. Die mittelalterlichen Kloster, Stifte und Kommenden im Gebiet des Freistaates

Sachsen (im Druck). — DEeRrs.: Schicksale von Ménchen und Nonnen in der Reformation. Thre

Zukunftsperspektiven nach der Aufhebung der Kléster im Kurfiirstentum Sachsen, in: GREILING,
Werner; KounLE, Armin; ScHirRMER, Uwe (Hg.): Negative Implikationen der Reformation?

(Quellen und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter der Reformation 4), Koln/Weimar 2015,
S. 81-109. — HEmMANN, Heinz-Dieter: Klosterbiicher iiberall — und was nun? Zwischenbilanz im

Blick voraus, in: Bonz, Enno (Hg.): Neue Forschungen zu sichsischen Klstern. Ergebnisse und

Perspektiven, Leipzig 2017 (im Druck). — Scumies, Bernd: Das Wittenberger Franziskanerkloster
im Gefiige der sichsischen Ordensprovinz, in: HiLLg, Andreas (Hg.): Die ehemalige Klosterkirche

der Franziskaner in Wittenberg. Aktuelle Ausgabungen und neue Forschung, Halle/S. 2017 (im

Druck).

SturperIicH, Robert: Die Eigenart der Reformation in der Mark Brandenburg, in: DeL1us, Hans-
Ulrich u.a. (Hg.): "Dem Wort nicht entgegen...«. Aspekte der Reformation in der Mark, Berlin

1988, S. 13-30. — HeinricH, Gerd: Neue Kirchenordnung und »stille« Reformation. Die Residenz

Berlin-Colln, der Landesfiirst und die »Luthersache«, in: Wichmann Jahrbuch, N.F. 1 = Bd. 30/31,
1990/91, S. 49—69. — SCHINDLING, Anton; ZIEGLER, Wolfgang (Hg.): Die Territorien des Reiches

im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 2,
Der Nordosten (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50),
Miinster 1990. —Hemmann, Heinz-Dieter: Vorreformation und Reformation in landesgeschichtlichen

Handbuchdarstellungen. Zur Aktualisierung der Wechselseitigkeit von landes- und reformations-
geschichtlicher Forschungund ihrer Vermittlung, in: Blitter fiir deutsche Landesgeschichte, Bd. 127,
1991, S. 64-91. — GUNDERMANN, Iselin: Kirchenregiment und Verkiindigung im Jahrhundert
der Reformation (1517-1598), in: HeinricH: Kirche (wie Anm. 2), S. 147-241. — EscHER, Felix:

Das Kurfiirstentum Brandenburg im Zeitalter des Konfessionalismus: in: MATERNA, Ingo; RIBBE,
Wolfgang (Hg): Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 231-290. — G6sE, Frank: Das Ende

des Mittelalters? Die Reformation in der Mark Brandenburg, in: BErGsTEDT/HEIMANN: Dialog
(wie Anm. 8), S. 214-227. — MENTZEL-REUTERS, Arno; NEITMANN, Klaus (Hg.): Preuflen und

Livland im Zeichen der Reformation (Tagungsbericht der Historischen Kommission fiir ost- und

westpreuflische Landesforschung 28), Griinberg 2014. — WorgasT, Eike: Die Einwirkung der
Wittenberger Theologen auf die Reformation in Brandenburg, in: Herbergen der Christenheit,
Bd. 28/29, 2004/2005, S. 89-101. — DEers.: Die Einfithrung der Reformation und das Schicksal

der Kloster im Reich und in Europa (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 89),
Giitersloh 2014, S. 133-143 (Sachsen), S. 143-154 (Brandenburg). Zur Situation der geistlichen

Territorien, S. 231249, zu den in der Mark Brandenburg und in Sachsen gelegenen Bistiimern

siche DERs.: Hochstift und Reformation. Studien zur Geschichte der Reichskirche zwischen 1517
und 1648 (Beitrige zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit 16), Stuttgart 1995. — Einen

weitreichenden bibliographischen Uberblick bietet STEGMANN, Andreas: Bibliographie zur bran-
denburgischen Reformationsgeschichte, in: LoTckE, Karl-Heinrich (Hg.): Quellen und Literatur
zur Reformation in der Mark Brandenburg. Beitrige zur Erforschung der brandenburgischen
Reformationsgeschichte (Sonderband 2015 Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchenge-
schichte), Berlin 2015, S. 9-75. — GOsk, Frank (Hg.): Reformation in Brandenburg (Schriften der
Landesgeschichtlichen Vereinigung fiir die Mark Brandenburg, N. F. 8), Berlin 2017.

Uber die Notwendigkeit des Forschungsprojekts »Brandenburgische Reformation« heiflt es nach
Blick auf jiingste Aussagen zum Verlauf der Reformation in der Mark Brandenburg und die Rolle
der Kurfiirsten dabei: »Insgesamt betrachtet ist die Uberlieferung trotz aller ihrer mehrfach an-

Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



jenseits profunder reformationsgeschichtlicher Untersuchungen aus spezifischem
Kontext und zudem aus Anlass der »Lutherdekade« vielseitige Initiativen reforma-
tionsgeschichtlicher Forschungen anzufiihren.! Sie alle bieten mehr als nur giinstige
Voraussetzungen, spitmittelalterliche und reformationszeitliche Kirchen- und Lan-
desgeschichtsforschungen im vergleichenden Blick noch enger zusammenzufiihren,
um zu weiter differenzierenden Aussagen tiber den religiosen Wandel und Umbruch,
tiber das Nebeneinander von Beharrung und Wandel des romischkirchlichen Glau-
bens und die Umstinde des Wegs zur Einfithrung der Reformation nach der Lehre
Martin Luthers zu kommen.

Ausverwandtem Forschungsinteresse in landesgeschichtlicher Perspektive gewinnt
das von sichsischer und brandenburgischer Seite gemeinsam getragene Thema der
Tagung sein inhaltliches Anliegen. Folglich verbindet die Autorinnen, Autoren und
Herausgeber nichtallein die Verdffentlichung von aus Anlass der Tagung entstandenen
profunden Einzelstudien. Vielmehr ist es die inhaltliche Vielfalt landesgeschichtlich
geleiteter Forschungsansitze und -anspriiche im methodischen Spektrum zeitgemi-
Ber reformations- und konfessionskultureller Anliegen. Sie verengen damit nicht die
Wahrnehmung der Bedeutung der Reformation oder der Gewichte der den reforma-
torischen Wandel mitbestimmenden Verantwortung der jeweiligen Landesherren. Sie
zielen — jenseits der Tradierungen spatmittelalterlicher Frommigkeitskultur — auch
nicht auf regional erweiterte Beschreibungen der politischen Reichweite der »Ge-

gesprochenen Liickenhaftigkeit so umfassend und reichhaltig, dass es geradezu Forscherkohorten
bediirfte, wollte man sie ausgiebig durcharbeiten und auswerten. Aber trotzdem kommtdie branden-
burgische Landes- und Kirchengeschichtsforschung .. .] nichtdarum herum, Erkenntnisfortschritte
insbesondere durch die Erschliefung und Auswertung der hier angesprochenen Archivbestinde
zu gewinnen.« NEITMANN, Klaus: Quellen zur brandenburgischen Reformationsgeschichte in
Staats-und Kommunalarchiven Berlin-Brandenburgs — Anniherungen an die archivalische Uber-
lieferungslage, in: Li'tcke: Quellen (wie Anm. 9), S. 77-114, hier S. 114. Gleiches ist fiir Sachsen
zu konstantieren!

11 WARTENBERG, Giinter: Wittenberger Reformation und territoriale Politik. Gesammelte Aufsitze,
hg. v. Jonas FLOTER, Markus HEIN (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 11), Leipzig
2013. — JungHANS, Helmar: Die Ausbreitung der Reformation von 1517 bis 1539, in: pErs. (Hg.):
Das Jahrhundert der Reformation in Sachsen, Leipzig 22005, S. 37—-68. — Marx, Harald; Hort-
BERG, Cecilie (Hg.): Glaube und Macht. Sachsen im Europa der Reformationszeit. 2. Sichsische
Landesausstellung, Dresden 2004. — Biinz, Enno; RHEIN, Stefan; WARTENBERG, Giinther (Hg.):
Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der
Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005. — DANNENBERG, Lars-Arne:
Reformation auf dem Land. Der Oberlausitzer Adel und die lutherische Lehre, in: HEIMANN,
Heinz-Dieter; NErtManN, Klaus; Tresp, Uwe (Hg.): Die Nieder- und Oberlausitz. Konturen
einer Integrationslandschaft, Bd. 2: Frithe Neuzeit (Studien zur brandenburgischen und verglei-
chenden Landesgeschichte 12), Berlin 2014, S. 55-90. — Zu einer Reihe von Veréffentlichungen
der Historischen Kommission fiir Thiiringen: GREILING, Werner; SCHIRMER, Uwe: Thiiringen im
Jahrhundert der Reformation. Kultureller, religioser und gesellschaftlicher Wandel zwischen Ende
des 15. und Beginn des 17. Jahrhunderts. — Konturen eines Forschungsvorhabens, in: Zeitschrift
fiir Thiiringische Geschichte, Bd. 67, 2013, S. 315-331. — Zum Erzbistum Magdeburg: JURGENSs-
MEIER, Friedhelm (Hg.): Erzbischof Albrecht von Brandenburg 14901545 (Beitrige zur Mainzer
Kirchengeschichte 3), Frankfurt/M. 1991. — ScroLrz, Michael: Residenz, Hof und Verwaltung der
Erzbischéfe von Magdeburgin Halle in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts (Residenzenforschung
7), Sigmaringen 1998.

Reformationen vor Ort 15



meindereformation«.!” Sie 6ffnen nach den herangezogenen Quellen die Deutungs-
kategorien wie »Fiirstenreformation, »Stadtreformation« und »Reformation auf dem
Land«im Blick auf die Laienfrommigkeit und den gelebten Glauben. Ihr Angelpunkt
ist je nach Perspektive das religiose Leben in den Gemeinden und das mannigfache
Nebeneinander herausgeforderter Glaubensbindungen sowie damit verbundener so-
zialer Beziehungen und Konkurrenzen in der Formierung entstehender religidser und
konfessioneller Milieus. Die Beitrige verdeutlichen nachdriicklich, dass die Analyse
derkonkreten Reformationsprozesse cine Aufgabe landesgeschichtlicher Forschung ist.

Aktualitit historischer Jubilien
Nicht zum ersten Mal begegnen sich Historikerinnen und Historiker aus Bran-
denburg und Sachsen aus Interesse an der Geschichte der Reformation. Zwischen
aktuellem Reformationsgedenken, »Lutherdekade« und Reformationsjubilium 2017
sowie einer Fiille von Veroffentlichungen ist ausdriicklicher diese Stimme zu zitieren:
»Fiir die Evangelische Kirchen ist das Jahr 1989 von besonderer Bedeutung, weil vor
450 Jahren in Sachsen und in Brandenburg die Reformation endgiiltig eingefiihrt
wurde. Damit kam die Reformation im heutigen Territorium der Deutschen De-
mokratischen Republik flichendeckend zu Geltung, schrieb Bischof Dr. Gottfried
Forck am 11. Juli 1989 zur Eroffnung der Ausstellung »450 Jahre Reformation in
der Mark Brandenburg« im eben restaurierten Treppenturm des Berliner Doms. Die
Sichsische Landeskirche wiirdigte das Jubilium mit einem bis heute grundlegenden
Uberblickswerk.'? Themenverwandte Ausstellungen fanden im Dommuseum in
Brandenburg an der Havel, in der Gertraudenkirche in Frankfurt (Oder) sowie in
der St. Nikolaikirche in Prenzlau statt.

Welches Echo diese mit Leihgaben der Gemeinden »aus dem Brandenburger Land«
bestiickten Ausstellungen damals fanden, bliebe auch durch die zeitgeschichtlichen
Forschungen noch niher zu wiirdigen.!* Der sich aufdringende zeitgeschichtliche

12 Dem»Kommunalismus«und damitder»Gemeindereformation«alseineraufdie Freiheitsgeschichte
abzielende Klassifizierung und einem Gegenbegriff zur »Fiirstenreformation« ging Peter Blickle in
einschligigen reformationsgeschichtlichen Studien wirkungsvoll nach. BrickLE, Peter: Gemeinde-
reformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, Miinchen 1985. — Kritisch
dazu Hamm, Bernd: Reformation »von unten« und Reformation »von oben«. Zur Problematik
reformatorischer Klassifizierungen, in: Die Reformation in Deutschland und Europa (Archiv fir
Reformationsgeschichte, Sonderband Washington), Géttingen 1993, S. 256293, und ZIEGLER,
Walter: Reformation als Gemeindereformation? in: Archiv fiir Kulturgeschichte, Bd. 72, 1990, S.
441-452; wiederabgedruckt in: DERs.: Die Entscheidung deutscher Linder fiir oder gegen Luther.
Studien zu Reformation und Konfessionalisierung im 16. und 17. Jahrhundert. Gesammelte Auf-
sitze (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 151), Miinster 2008, S. 189-200.

13 Evangelisches Konsistoriumin Berlin-Brandenburg; Domverwaltung der Oberpfarr-und Domkirche
zu Berlin (Hg.): 450 Jahre Reformation in der Mark Brandenburg, Betlin o.]. (1989). — JungHANS,
Helmar (Hg.): Das Jahrhundert der Reformation in Sachsen. Festgabe zum 450jihrigen Bestehen
der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Sachsen, Berlin 1989, erweiterte Neuausgabe Leipzig
2005.

14 Konsistorium der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg (Hg.): Die evangelische Kirche in
Berlin. 450jihriges Jubilium der Reformation in Berlin und in der Mark Brandenburg. 1. November
1989 St. Nikolai Berlin-Spandau, Festbeitrige, Berlin 1989. In der Berliner Ausstellungsbroschiire

16 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



Kontext aber ldsst erahnen, dass zum Ende jener Ausstellung, datiert auf den 11. No-
vember 1989, fiir die meisten Menschen vor dem Dom und im Dom eine andere
Zeit und Hoffnung galten. Hinter den weiteren Worten von Bischof Dr. Forck spiirt
man die politische Gegenwart indirekt, wenn es im Blick auf die Reformation heifit:
»Es trat eine, 6kumenisch gesehen, behutsame Reform des kirchlichen Lebens ein«.
Diese Formulierung versteht man wohl nur angemessen, wenn man sich vor Augen
fihre, dass die Friedliche Revolution 1989 in den Kirchengemeinden, evangelischen
wie katholischen, ihre Wurzeln hatte.

Jene Ausstellungen und die Bemerkungen von Bischof Dr. Forck sind Geschichte,
an die zu erinnern ist, weil sie als Wegmarken in ihrer Zeit auch zu erkennen geben,
wie historische Jubilien je nach ihrem Anlass die Geschichte gliedern und deuten.”
Zwischen »450 Jahre Reformation« 1989 und »500 Jahre Reformation 1517-2017«
gegenwirtig sind erkennbar mehr als nur ein paar Jahre vergangen. Zu erinnern
ist wissenschaftsgeschichtlich an jene vom Ost-West-Systemkonflikt mitgeprigte
Situation, in der die DDR offiziell dem Konzept der »Frithbiirgerlichen Revolution«
verpflichtet war, sowie daneben an methodisch-theoretische Neuansitze und Ertrige
in den Forschungen zur Theologie-, Frommigkeits- und Konfessionsgeschichte aus
entsprechenden Beschiftigungen mit dem 15. Jahrhundert.! Dem jiingsten Reforma-

fehlt jeder Hinweis auf die gerade und dabei zeitgleich in den Kirchengemeinden gefestigte regime-
kritische politische Opposition und deren Aufruf »Schwerter zu Pflugscharen«. — BesieRr, Gerhard;
GestrIicH, Christoph (Hg.): 450 Jahre evangelische Theologie in Berlin, Géttingen 1989. — Lepp,
Claudia: Reformationsjubilium 1967 im geteilten Deutschland, in: Archiv fiir Politik und Zeit-
geschichte, Bd. 5-7, 2017, S. 41-46. — BRAUER, Siegfried: Luthers Karriere vom Fiirstenknecht zu
einem der grofiten Sohne des deutschen Volkes, in: Luther und die Deutschen. Begleitband zur
Nationalen Sonderausstellung auf der Wartburg 4. Mai— 5. November 2017, hg. von der Wartburg-
Stiftung, Petersberg 2017, S. 75-80.

15 LenmanN, Hartmut: Martin Luther und der 31. Oktober 1517, in: MUNcH, Paul (Hg.): Jubilden,
Jubilden... Zur Geschichte éffentlicher und privater Erinnerung, Essen 2005, S. 135-153. —
ScHONSTADT, Hans-Jiirgen: Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Rémische
Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiliums 1617, Wiesbaden 1978,
S. 2076 zu der sichsischen Initiative im Jahr 1617 fiir ein organisiertes Reformationsgedenken
und der Gleichzeitigkeit des von Papst Paul V. am 12. Juni 1617 ausgeschriebenem besonderen
Jubeljahres. — LeppiN, Volker: Identititsstiftende Erinnerung: das Reformationsjubildum 1617, in:
HirseratH, Bernd Jochen; Horzewm, Andreas; LeppiN, Volker (Hg.): Vielfiltiges Christentum,
Leipzig 2016, S. 45—69. — LAUBE, Stefan; Fix, Karl-Heinz (Hg.): Lutherinszenierung und Refor-
mationserinnerung, Leipzig 2002. — WeNz, Gunther: Das Reformationsjubilium 2017. Historische
Prolegomena, in: DERS.: Grundlagen ckumenischer Theologie, Bd. 2, Géttingen 2015, S. 21-69.

16 Zur Programmatik des Konzepts der »Frithbiirgerlichen Revolution« und zu dem Deutungsmuster
des Reformation, Bauernkrieg und mehrheitlich Thomas Miintzer verpflichteten parteigeleiteten
Geschichtsbildes der DDR, in dem Martin Luther stark kontrastierend als »Fiirstenknecht« gedeutet
wurde, vgl. WonLrEIiL, Rainer (Hg.): Reformation oder friihbiirgerliche Revolution?, Miinchen
1972. Dagegen: RoGGE, Martin: Martin Luther. Sein Leben — Seine Zeit — Seine Wirkungen, Berlin
1982. — Der Wandel hin zur Luthermemoria in den 1980er Jahren ist »ein fast makelloser Spiegel
des sich wandelnden Verhiltnisses der politischen Fithrung der DDR zu Begriff und Phinomen der
deutschen Nation«; so SCHORN-SCHUTTE, Luise: Die Reformation, Miinchen °2011, S. 102. — Roy,
Martin: Luther in der DDR. Zum Wandel des Lutherbildes in der DDR-Geschichtsschreibung,
Bochum 2000. — DorGeERLOH, Annette: Der Reformator als Held — 500 Jahre Lutherverehrung
und Reformationsgedenken in der Kunst, in: Der Himmel auf Erden (wie Anm. 8), S. 145-153. —

Reformationen vor Ort 17



tionsjubilium ist eine Fiille thematisch anregender Publikationen geschuldet.!”” Ohne
auch nur annihernd alle diese Initiativen jetzt zu tiberschauen, zeichnet sich einge-
denk fortschreitender QuellenerschliefSungen eine weitere methodisch konzeptionelle
Offnung kirchen- und reformationsgeschichtlicher Anliegen mit Anschluss an kom-
munikations- und konfessionskulturgeschichtliche Diskurse im Spannungsverhiltnis
von Christentum und weiterer Moderne ab.'® Derartige Erkenntnisinteressen bleiben
an die weitere Erschliefung und Interpretation auch lokal- und landesgeschichelicher
Uberlieferungen gebunden, wie umgekehrt."” Die Beitrige dieses vorliegendes Bandes
konnen in ihren jeweiligen methodischen Perspektiven und Analysen der einzelnen
Quellenzeugnisse somitauch als neuerliche Argumente fiir das historische Verstindnis
des Christentums und der Konfessionen in der Geschichte der jungen Bundeslidnder
tiber Sachsen und Brandenburg hinaus gelesen werden.

Bild- und Geschichtsverstindnis

Bilder sind Argumente, sie machen Geschichte. Uber die »Macht des Wortes« hin-
aus ist die »reformatorische Offentlichkeit« zu einem vielseitigen Forschungsbegriff
geworden.?” Bilder begleiteten und prigten zu einem bedeutenden Teil Anspriiche

DeuscHLE, Matthias: Vergegenwirtigung der brandenburgischen Reformation im 19. Jahrhundert,
in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgischen Kirchengeschichte, Bd. 69,2013, S. 181-204. - Hamwm,
Berndt; MOELLER, Bernd; WENDEBOURG, Dorothea (Hg.): Reformationstheorien. Ein kirchenhis-
torischer Disput tiber Einheit und Vielheit der Reformation, Géttingen 1990. — Hamm, Berndt:
Von der spitmittelalterlichen reformatio zur Reformation. Der Prozess normativer Zentrierung von
Religion und Gesellschaft in Deutschland, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte, Bd. 84, 1993,
S.7-72.— GREsCHAT, Martin: Der entriickte Konfessionsstifter. Luther-Rezeption in Westdeutsch-
land 1945-1990, in: Luther und die Deutschen (wie Anm. 14), S. 69—74.

17 Exemplarisch: ScaiLLiNg, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, Miinchen
2012.—KAUFMANN, Thomas: Erloste und Verdammte. Eine Geschichte der Reformation, Miinchen
2016. — Siche ferner Anm. 29, 31. — Siche auch den jihrlichen gesondert erscheinenden Literatur-
bericht des Archivs fiir Reformationsgeschichte.

18 Alswegweisend erwiesen sich die in der sozialgeschichtlichen Offnung der Geschichtswissenschaft
fruchtbar gemachten und bis heute fortgeschriebenen Konzepte zur Erforschung der »Laienfrom-
migkeit« sowie der »Konfessionalisierung«. SCHREINER, Klaus (Hg.): Laienfrommigkeit im spiten
Mittelalter. Formen, Funktionen, politisch-soziale Zusammenhinge (Schriften des Historischen
Kollegs, Kolloquien 20), Miinchen 1992. — Ders.; MNTZ, Marc (Hg.): Frdmmigkeitim Mittelalter.
Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen, Miinchen 2002. - ZEeDEN,
Ernst Walter: Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und katholischen
Reform (Spitmittelalter und Frithe Neuzeit 15), Stuttgart 1985. — Kaurmany, Thomas: Frithneu-
zeitliche Konfessionskulturen (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 207), Heidelberg
2007. — BoNz, Enno: Alldigliche Frommigkeit am Vorabend der Reformation — einfiihrende Be-
merkungen, in: Alltag und Frommigkeit am Vorabend der Reformation. Begleitband (wie Anm.
8), S. 15-40. — HEimaNN, Heinz-Dieter; Scumies, Bernd: Franziskanische Ordensforschung im
Angesicht der Geschichte der Provinz vom HI. Kreuz. Frommigkeit — Seelsorge — Wissenschafts-
geschichte, in: pERs. (Hg.): Von der Reformation bis zum Ende des 19. Jahrhunderts (Geschichte
der sichsischen Franziskanerprovinz von den Anfingen bis zum Ende des 20. Jahrhunderts 2),
Paderborn (in Druckvorbereitung).

19 NEerrmann: Quellen (wie Anm. 10).

20 SteELLO,Annika; WeENNEMUTH, Udo (Hg.): Die Macht des Wortes. Reformation und Medienwandel,
Regensburg 2016.

18 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



und Wirkungen der reformatorischen Botschaften, und sie spiegeln ferner tiber die
Zeiten Verstindnis, Anspruch sowie bisweilen den Gebrauch »der« Reformation in
jeweiligen zeitpolitischen Kontexten. Bilder sind éffentliche Argumente, und sie
wollen verstanden werden. Deshalb auch dieser Blick zuriick: 1989 nutzten Bischof
Dr. Forck und an seiner Seite der Kreis evangelischer Berliner Kirchenhistoriker als
Titelbildmotivihrer Ausstellungsbroschiire ein bekanntes Grabepitaph. Sie verbanden
dasAnliegen der Ausstellung mitder Geschichte des Ausstellungsorts selbst, indemssie
in ihrem Vorwort auf Abbildungen der Begegnung Martin Luthers mit Kaiser Karl V.
auf dem Wormser Reichstag (1521) und der Bibeliibersetzungen Martin Luthers und
der Mitreformatoren Zwingli und Calvin sowie auf die Bedeutung des evangelischen
Landesherrn Joachim II. in der Domkuppel hinwiesen. Damit und indem sie so jene
Broschiire mit dem augenfillig demonstrierten Ausweis protestantischer Frommig-
keitskulcur titelten — womit sie sich gegen andere Bildmaglichkeiten aussprachen —,
vermittelten die Verantwortlichen 6ffentlich den Anspruch protestantischer Erinnerung
und damit ein Geschichts- und Selbstbewusstsein, das sich augenfillig von der offi-
ziésen Staatskultur der DDR absetzte. An den 1989 offenkundigen Zusammenhang
von Bild- und Geschichtsverstindnis ist mit Respekt zu erinnern.

Die Geschichte der Reformationserinnerungen beriithrt Geschichesphilosophie
und politisches Zeitverstindnis. Einen herausragenden Stellenwert besitzen darin
die theologischen Schriften Martin Luthers sowie die seiner Person zugeschriebene
Bedeutung, die durch die Zeiten auch zu einer Projektionsfliche unterschiedlichster
Inhalte wurde. Dasgiltin Teilen fiir dasleitmotivisch von der Wittenberger Monumen-
talstatue Martin Luthers von 1821 abgeleitete und heute werbewirksam reproduzierte
Lutherbild, das es zuerst aus seinem historischen Kontext heraus zu verstehen gilt.
Historische Bildquellen sind stets mehr als nur Illustrationen. Die heute aktualisiert
eingesetzten historischen Bildszenen des Reformationsgeschehens treffen niche auf
Menschen des 16. oder 19. Jahrhunderts, sondern auf die Offentlichkeit einer hoch-
sikularisierten Gesellschaft, in der Religion und Religiositit teils als vergessen gelten,
die teils ihre Religionslosigkeit als Verlust sozialer Bindungsvielfalt wahrnimmt und
deshalb auch Religion neu nachfragt. D.h. aufs Ganze gesehen: Reformationsthema-
tische historische Bildmotive bediirfen jeweils spezifischer Erklirungen.

Datfiir ein aktuelles Beispiel: Im Land Brandenburg wird das Kulturland-Themen-
jahr 2017 »Reformation in Brandenburg« mit einem ersten Programmflyer beworben,
der mit einer robust gestalteten Bildszene aus dem bis ins frithe 16. Jahrhundert von
sehr vielen Pilgern aufgesuchten Wallfahrtsort Wilsnack aufmacht — kommentarlos.
Dabei bediirfte gerade die gemeinte Szene und mehr noch dieses zudem erst um 1600
publizierte Bildmotiv dringend zeitgemifler Auf- und Erklirung.?! So wie das Motiv

21 Die Bildvorlage wurde nachweislich entnommen aus WoLr, Johannes: Lectionum memorabilium
et reconditarum, Teil 2, Lauingae 1600 (Holzschnitt). — Das im spatmittelalterlichen Europa hoch-
populire Pilgern nach Wilsnack zur Verehrung der dortigen Bluthostien hat die jiingere Forschung
neu erschlossen: Z1Esack, Anne-Katrin: »Multa habeo vobis dicere ...« — eine Bestandsaufnahme
zur publizistischen Auseinandersetzung um das Heilige Blut von Wilsnack, in: Jahrbuch fir Ber-
lin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 59, 1993, S. 208-248. — HeimanN, Heinz-Dieter:

Reformationen vor Ort 19



auf dem Flyer genutzt wurde, diirfte es — ungeachtet der zweifelhaften Authentizitic
der in Szene gesetzten Handlungen selbst — heute vermutlich den Wenigsten verstind-
lich sein. Zu einem absehbaren Missverstehen des Bildmotivs kommt hinzu, dass in
dessen unvermitteltem Gebrauch eine polemische Reformationspropanda nachklingt,
die ebenfalls zu erkliren bliebe.

Ein nicht weniger spannendes Motiv bildet das bildwiirdig gewordene Glaubens-

zeugnis des brandenburgischen Kurfiirsten Joachims II. vom November 1539, die
Bildgeschichte seines Empfangs des Abendmahls in beiderlei Gestalt, des sogenannten
»Spandauer Abendmahls«.?? Bereits zum 300. Jahrestag der Reformation erschien
1839, veranlasst durch Konig Friedrich Wilhelm III., eine Erinnerungsmedaille, die
auf der einen Seite diesen Kénig zusammen mit dem Kurfiirsten Joachim zeigt und

auf der anderen Seite eben den Kurfiirsten bei der Einnahme des Abendmahls in
beiderlei Gestalt, dabei an seiner Seite — dies entgegen den Quellen — seine Mutter, die
Kurfiirstin Elisabeth.?? Tatsichlich aber hatte sich Elisabeth bereits zu Ostern 1527 zu
Lehre und Ritus Martin Luthers bekannt, weshalb sie 1528 vom Berliner Hof nach
Wittenberg und dann nach Kursachsen floh.?* Die Kurfiirstin war 1539 gar nicht in

22

23

24

20

Wilsnacklaufen — Wilsnackfahrten: Religiositit und Mobilitit an der Schwelle zur Neuzeit. Wall-
fahrts- und Frémmigkeitsforschung gestern und heute »unterwegs« nach Wilsnack, in: EscHER,
Felix; KiuNe, Hartmut (Hg.): Die Wilsnackfahrt. Ein Wallfahrts- und Kommunikationszentrum
Nord-und Mitteleuropas im Spitmittelalter, Frankfurt/M. 2006, S. 21-41. — HrpINa, Jan; KiH-
NE, Hartmut: Pilgerziel Wilsnack — Anfinge eines europdischen Wallfahrtsortes, in: BERGSTEDT/
HEeimann: Raubritter (wie Anm. 8), S. 194-206.
Die Einfithrung der Reformation wird bislang mit dem Empfang des Abendmahls von Kurfiirst
Joachims II. in beiderlei Gestalt am 1. November 1539 verbunden, wobei umstritten ist, ob das in
der Domkirche in Berlin-Célln oder in der Spandauer Nikolaikirche geschah. TueMEL, Karl: Was
geschah am 1. und 2. November 1539 in Berlin und Spandau?, in: Jahrbuch fiir brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 40, 1965, S. 24-85. — GunDERMANN: Kirchenregiment (wie Anm. 9),
S. 158-162. Siche dazu auch die Beitrige von Frank Gése, Andreas Stegmann und Andreas Oden-
thal im vorliegenden Band.
ScuneLL, Hugo: Luther und die Reformation auf Miinzen und Medaillen, Berlin 1983, Nr. 329. —
Tacke, Andreas: Klosterziegel contra Reichsziegel. Uberlegungen zur Ikonographie und Ikonologie
der Berliner Architektur und bildenden Kunst des spiten Historismus, in: Maug, Hermann (Hg.):
Realitit und Bedeutung der Dinge im zeitlichen Wandel. Referate der Tagung am Germanischen
Nationalmuseum in Niirnberg, 06.—08.10. 1993, Niirnberg 1995, S. 141-160. Der Autor macht
nach dem Titel der Studie auf die konkurrierende Bildlichkeit reformatorischer bzw. konfessioneller
Aussagen an 6ffentlichen Neubauten, zumal an Kirchengebiuden und wieder errichteten Gebduden
des Klosters in Lehnin aufmerksam. — DEUSCHLE: Vergegenwirtigung (wie Anm. 15).
Nachweislich trachte der Kurfiirst dafiir der Kurfiirstin nach dem Leben. HeiNrICH, Gerd: »Mit
Harpffen, Paucken, Zimbeln und Schellen«. Martin Luther, die Kirchenreform und Landeskirchen,
Herrschaft in der Mark Brandenburg, in den Herzogtiimern Pommern und in Preuflen, in: Looxk,
Hans-Dietrich (Hg.): »Gott kumm mir zu hilf«. Martin Luther in der Zeitenwende, Berlin 1984,
S.27-57. — GUNDERMANN, Iselin: »... weil der Markgraf sie wegen der Eucharistie in beiderlei Ge-
stalt einzumauern drohte...«. Elisabeth von Brandenburg — Luthers Anhingerin am Berliner Hof,
in: FREYBE, Peter (Hg.): Evangelisches Predigerseminar: Frauen fo(e)rdern Reformation: Elisabeth
von Rochlitz, Katharina von Sachsen, Elisabeth von Brandenburg, Ursula Weida, Argula von
Grumbach, Felicitas von Selmnitz (Wittenberger Sonntagsvorlesungen), Wittenberg 2004, S. 58—76.
— LiLienTHAL, Andrea: Die Fiirstin und die Macht. Welfische Herzoginnen im 16. Jahrhundert:
Elisabeth, Sidonia, Sophia (Quellen und Forschungen zur Geschichte Niedersachsens 127), Han-
nover 2007, S. 57f. — ScHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Frauen und Reformation. Handlungsfelder

Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



Spandau dabei. Das Bildmotiv gestaltete 1839 also den historischen Vorgang um und
imaginierte mit Mutter und Sohn die Einfithrung der Reformation im Land, die es so
gar nicht gegeben hatte. Das derartige Reformationserinnern brachte das Herrscher-
haus der Hohenzollern konfessionspolitisch zur Geltung, indem man jene Medaille
zu offiziellen Anlissen ausgab und ferner mit der Landeskirchenverfassung die eigene
Geschichtlichkeit in der Verantwortung fiir den »wahren« Glauben reklamierte.?

Solche und andere materialisierte Reformationserinnerungen sind Geschichte
und zugleich Gegenwart. Aber deswegen reprisentieren diese Zeichen nicht das
heutige Verstindnis des historischen Reformationsgeschehens in den verschiedenen
Wissenschaften. Sofern man sich denn heute jener historischen Bilder und Zeichen
bedient, sind sie vor allem als eine Geschichtsquelle und als ein Erinnerungstriger
mit eigener Geschichte und Deutung methodisch anzusprechen, um sie woméglich
auf unser heutiges Verstehen verbildlichter historisch authentischer oder auch nur
inszenierter Reformationsereignisse zu bezichen.

Das gilt auch fiir das diesem Tagungsband mitgegebene Titelbildmotiv. Das dazu
gehorende Flugblatt Inhalt zweyerley predigt, yede in gemein in einer kurtzen summ
begriffen erschien erstmals gedruckt 1529 in Niirnberg. Der bildlichen Darstellung
im Holzschnitt folgt ein von Hans Sachs verfasster Text in Reimpaaren, in denen
Hauptaussagen (»summ«) der evangelischen Lehre (vEuangelischen«) denen der papst-
lichen (»Bebstlichen«) gegeniiber gestellt und somit »fromme Christen« aufgefordert
werden, sich zwischen diesen beiden Lehren zu entscheiden.?® Dieser Appell fiihre
zum Kern der reformatorischen Auseinandersetzungen, zur Glaubensfrage, zur Frage
nach dem »richtigen« Glauben, zu dem sich der gldubige Christ bekennen soll. Die
Bildszene vermittelt in der Beziehung von Klerikern, Predigern und Gemeinde zeit-
typisch zugespitzt die Bedeutung der zunchmend zur Meinungsbildung eingesetzten
offentlichen Predigten. Klerus, Prediger und Laien bilden in dieser Auseinanderset-
zung die Hauptgruppen, Wort und Bild erweisen sich als Faktoren der dariiber sozial

— Rollenmuster — Engagement (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 55), Leipzig
2016. — Die Korrespondenz der Herzogin Elisabeth von Sachsen und erginzende Quellen, Bd. 1,
hg. von André TuiEME, Bd. 2, hg. von Jens KLiNGNER (Quellen und Materialien zur sichsischen
Geschichte und Volkskinde 3.1-2), Leipzig 2010-2017.

25 Loock, Hans-Dietrich: Vom »Kirchenwesen« zur Landeskirche. Das Zeitalter der Reformen und
der Konfessionsunion, in: HeinricH: Kirche (wie Anm. 2), S. 363—499. — EscHER, Felix: Die
katholische Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, in: ebd., S. 647-703. — MEINER, Jorg; WERQUET,
Jan (Hg.): Friedrich Wilhelm IV. von Preuf8en. Politik-Kunst-Ideal, Berlin 2014.

26 Pencz, Georg (Inventor): Inhalt zweierley predigt, yede in gemein in einer kurtzen summ begriffen,
Niirnberg 1529. — MOELLER, Bernd: Die Reformation als Predigerbewegung, in: Martin Luther und
die Reformation in Deutschland. Ausstellung zum 500. Geburtstag Martin Luthers, Niirnberg/
Frankfurt/M. 1983, Nr. 503, S. 382. — OeLKE, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts
im Spiegel illustrierter Flugblitter (Arbeiten zur Kirchengeschichte 57), Berlin 1992, S. 247ff. zu
»antithetischen Kampfbildern«, diezudem die Bedeutung des Predigers herausstellen. Ein originelles
Kampfbild ist das Epitaph fiir den Wittenberger Theologen Paul Eber, siche HarAstMOWICZ, Jan:
Die Arbeiter im Weinberg des Herrn. Epitaph fiir Paul Eber (f) und seine Familie, in: HarAsI-
MOWICZ, Jan; SEYDERHELM, Bettina (Hg.): Cranachs Kirche. Begleitbuch zur Landesausstellung
Sachsen-Anhalt Cranach der Jiingere 2015, Beucha/Markkleeberg 2015, S. 101-112.

Reformationen vor Ort 21



und medial ausgeformeen »reformatorischen Offentlichkeit«, an der mit Blick auf die
Gemeinde erkennbar »Evangelische« und »Pipstliche« teilhaben.

Dieses Bildmotiv, so antithetisch predigtagitatorisch bis bekenntnishaft es 1529
gemeint war, illustriert hier und heute hingegen methodische Grundrichtungen
und inhaltliche Leitfragen konfessionsgebundener theologischer wie tiberhaupt all-
gemein fachiibergreifend getibter Kultur-, Reformations- und Christentumsforschung.
Demzufolge illustriert jene Bildszene von Predigern und Zuhérern ein sozial und ge-
meindlich gefasstes Glaubensgeschehen, tiber dasausgewihlte Akteure im 6ffentlichen
(Kirchen-)Raum ihren Zuhérern unterschiedliche Lehrmeinungen zur persénlichen
Entscheidung vortrugen, wobei dem Bruch mit der Lehre der rémischen Papstkirche
zugesprochen wie ebenso auch widersprochen wurde. Dabei werden innerreforma-
torische Abgrenzungen ebenso angedeutet wie auch die weittragende Bedeutung
der Prediger, der Ménche fiir die Durchsetzung wie ebenso fiir die Zuriickweisung
religioser Erwartungen und reformatorischer Anspriiche ihrer jeweiligen Glaubens-
gruppen. In einem solchen Bildverstindnis weist jenes Bildmotiv von 1529 hier auf
ein Forschungssinteresse, das unter wachsender Einbindung der spatmittelalterlichen
Entwicklungen in Kirche, Theologie, Frommigkeit, Laienkultur und Herrschafts-
verfassungen einerseits und erst langfristig formierter christlicher Konfessionen und
Konfessionskulturen andererseits den Glaubenswilligen und ihren Gemeinden gilt
und das Reformationsgeschehen bzw. die damit verbundenen reformatorischen Be-
wegungen als einen von Anfang an kraftvollen komplexen Kommunikationsprozess
anspricht.””

Reformationen vor Ort

Absichtsvoll zielt unter jener Bildszene die Thematik der Tagung »Reformationen vor
Ort« darauf ab, tiber die jeweiligen gemeinde-, kultur-, sozial- und landesgeschicht-
lichen Aussagen der einzelnen Beitrige hinaus die tiber einen langen Zeitraum hin-
weg offengehaltenen verschiedenartigen und ungleichzeitigen Entscheidungsweisen
bestimmter, gerade in kleinrdumigen Abldufen um die reformatorischen Anspriiche
konkurrierender Akteure und ihrer Kommunikationsprozesse zu erhellen. Damit
bilden Beharren und Wandel die Brennpunkte des betrachteten Geschehens. Die
vorgenommene Offnung birgt zwei Chancen. Sie lisst Vorstellungen iiber »die«
Einfithrung »der« Reformation als Folge einer eher monokausalen Entscheidung im
Horizont erst nachgelagerter (nicht allein protestantischer) Konfessionalisierungen
und Normierungskonkurrenzen tiberpriifen. Und sie 6ffnet damit die Frage, wie und
wann die Einfihrung der Reformation in der Mark Brandenburg und in Sachsen

27 Exemplarisch LEppIN, Volker (Hg.): Transformationen: Studienzu den Wandlungsprozessen in Theo-
logie und Frommigkeit zwischen Spitmittelalter und Reformation, Tiibingen 2015. — KAUFMANN,
Thomas: Der Anfang der Reformation. Studien zur Kontextualisierung der Theologie, Publizistik
und Inszenierung Luthers und der reformatorischen Bewegung, Tiibingen 2012. — Biinz, Enno;
Fucns, Thomas; RHEIN, Stefan (Hg.): Buch und Reformation. Beitrige zur Buch- und Bibliotheks-
geschichte Mitteldeutschlands im 16. Jahrhundert (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten
Sachsen-Anhalt 16), Leipzig 2014.

22 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



als abgeschlossen gelten kann. Ebenso gibt sie Raum, »die Deutungsvielfalt, die die
Reformation hat iiber sich ergehen lassen miissen, zu entflechten, [...] und damit —
vielleicht — zur Weiterfithrung historischer Identititsmuster beizutragen«.?®
Soweitermdglicht das Thema »Reformationen vor Ort« mit den hier versammelten
Beitrdgen einen nach den Quellen und Interessen mehrspurigen Weg zu verkniipfen-
der landes-, reformations- sowie kirchen- und konfessionsgeschichtlicher Forschung.
Auch erweist sich forschungsstrategisch die inzwischen in vielen Einzelstudien
neubedachte Verbindung von »Landesherrschaft und Reformation« neuerlich nicht
als alter Hut.?” Diese Perspektive fiihrt freilich nicht allein in die Verfassungs- und
Rechtsgeschichte. Sie fithrt aus den Kontinuitdten und Briichen der spitmittelalter-
lichen Frommigkeit und der Rechtsordnung ebenso — und niche erst infolge des
Augsburger Bekenntnisses oder des Religionsfriedens (1555) — zu einer entsprechend
frith anzusetzenden Konfessionalisierungsforschung im Blick auf das Verhiltnis von
Adelsherrschaften und Kirche®, auf die verschiedenen Verfahren der Annahme der
neuen Lehre in den Stidten sowie auf dem Land, auf die Auflosung der Kloster als
Teil der Sozialgeschichte des (neuen) Klerus und der »gewesenen Monche«! sowie

28 ScHORN-ScHUTTE: Reformation (wie Anm. 15), S. 7.

29 Worgasr: Einfiihrung (wie Anm. 9). — LeppiN, Volker: Gottes Heil vor Ort. Stadt und Refor-
mation, in: Emig, Joachim; LEppIN, Volker; ScHiRMER, Uwe (Hg.): Vor- und Friihreformation
in thiiringischen Stidten (1470-1525/30) (Quellen und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter
der Reformation 1), Kéln 2013, S. 1-19. — ScHirRMER, Uwe: Vor- und Friithreformation in thii-
ringischen Stidten. Eine Zusammenfassung, ebd. S. 437-462. — RUDERSDORF, Manfred: Die
Generation der lutherischen Landesviter im Reich. Bausteine zu einer Typologie der deutschen
Reichsfiirsten, in: SCHILLING, Anton; Z1EGLER, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeit-
alter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 7: Bilanz

— Forschungsperspektiven — Register, Miinster 1997 (Katholisches Leben und Kirchenreform im
Zeitalter der Glaubensspaltung 57), Miinster 1997, S. 137-170. — VoLkMAR, Christoph: Reform
statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen (1488-1525) (Spétmittelalter,
Humanismus, Reformation41), Tiibingen 2008. - BNz, Enno: Kirchenregiment und frithmoderne
Staatsbildung — Entwicklungslinien deutscher Landesherrschaft (1450-1550), in: Die Reformation.
Fiirsten — Hofe — Raume. Internationale wissenschaftliche Tagung, hg. von Armin KoHNLE u.a.
(Quellen und Forschungen zur sichsischen Geschichte), Leipzig 2018 (im Druck).

30 ScHATTKOWSKY, Martina: Adel und Reformation. Grundherrschaftliches Engagement zur Konfes-
sionsbildung im lindlichen Raum, in: MULLER, Winfried (Hg.): Perspektiven der Reformations-
forschungin Sachsen. Ehrenkolloquiumzum 80. Geburtstag von Karlheinz Blaschke (Bausteine aus
dem Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 12), Leipzig 2008, S. 125-133. — VOLKMAR,
Christoph: Was hatte der Niederadel in Mitteldeutschland durch die Reformation zu verlieren?,
in: GREILING, Werner; KoHNLE, Armin; SCHIRMER, Uwe (Hg.): Negative Implikatoren der Re-
formation? (Quellen und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter der Reformation 4), Ksln 2015,
S.373-400. - BNz, Enno; VoLKkMAR, Christoph: Adelslandschaft Mitteldeutschland. Tendenzen
und Perspektiven der Forschung, in: pies.; HoroLp, Ulrike (Hg.): Adelslandschaft Mitteldeutsch-
land (Schriften zur Sichsischen Geschichte und Volkskunde 49), Leipzig 2016, S. 111-149, bes.
S. 136-145. — VoLkMAR, Christoph: Jérgs Junker. Landadel und Reformation im Mittelelberaum,
Habil.-Schrift (masch.), Universitit Leipzig 2016 (in Druckvorbereitung).

31 ZIEGLER, Walter: Klosteraufhebungen im Zeitalter der Reformation in der Mark Brandenburg, in:
Wichmann Jahrbuch, N.F. 1 = 30/31 (1990/91), S. 69-89. — HeinricH, Gerd: Besitzstand und
Sikularisation in Brandenburg um die Mitte des 16. Jahrhunderts, in: Historischer Handatlas von
Berlin und Brandenburg, Lfg. 33, Berlin 1970 (mit Erlduterungen). — ScamipT, Hans-Joachim:
Klsster, Stifte und Orden in der Mark Brandenburg, in: HEtmaNN/NEerrmann/Scuica: Kloster-

Reformationen vor Ort 23



in der Summe zu Beschreibung und Wahrnehmung verschiedener kultureller, nach
und nach entstehender konfessioneller Raume und erst lingerfristig formierter Kon-
fessionskulturen.??

Die mit aufgeworfene Frage nach dem »christlichen Glauben«, nach der Verchrist-
lichung der frithneuzeitlichen Gesellschaft riickt die individuell und gemeindlich
unterschiedlichen Entscheidungsverhilenisse und Abldufe tiber Glaubensbindungen
und Glaubensfindungen, nichtallein die der Landesherren, damit Nahaufnahmen per-
sonlich wie gemeindlich gelebter Frommigkeitsowie die Phasen behutsam entstehender,
hybrider Konfessionsweisen im Spiegel der Visitationen, der Kirchenausstattungen,
der Liturgie ins Zentrum des Interesses. Entscheidungen iiber den Glauben, iiber die
gelebte Frommigkeit brauchen offenbar ihre eigene Zeit, losgelost phasenweise von
Anspriichen der normativen Setzungen der Kirchenordnungen und anderer Gesetze.

Die vorliegenden Beitrige verdeutlichen den reformatorischen Wandel in der
Mark Brandenburg, im Kurfiirstentum sowie im Herzogtum Sachsen und fallweise
dariiber hinaus als einen Prozess von Dauer. Dies verdeutlichen sie im vielseitigen und
quellengestiitzten Blick auf unterschiedlich angelegte, religiés bestimmte Konflikte
und Kommunikationsprozesse sowie auf damit verbundene herrschaftliche und soziale
Verhilenisse. Im Blick auf religidse Gruppen, Gemeinschaften und Gemeinden, also
auch auf die Glaubenswelt von Angehérigen aller Stindegruppen, zeigt sich die Er-
moglichung eines neuen, an die Lehre Martin Luthers gebundenen Glaubens als ein
an das spatmittelalterliche Verstindnis von Kirche und Welt gebundener langwieriger,
konflikttrichtiger und von Zwischenstadien divergierender christlicher Glaubensbin-
dungen gekennzeichneter religivser Kommunikations- und Normierungsprozess. So
beschreiben die Aufsitze —einschlieflich der tatsichlichen Reichweite landesherrlicher
Verantwortung und Gesetze in Fragen des Glaubens — religiose Anspriiche und daran
ausgerichtete Verhaltensweisen und Bezichungen, schliellich verwandte Frommig-
keitsformen als neuformulierte reformationsgeschichtliche Forschungsanliegen.

buch (wie Anm. 8), S. 18—47, bes. S. 35—41 mit den Detailkarten und der Ubersichtskarte von
Ellen Franke S. 44f. — Zur Lebensgeschichte »gewesener« Ménche: Biinz, Enno: Kaspar Giittel.
Geistlicher an der Zeitenwende von Spitmittelalter und Reformation, in: BEYER, Michael; FLOTER,
Jonas (Hg.): Christlicher Glaube und weltliche Herrschaft. Zum Gedenken an Giinther Warten-
berg, Leipzig 2008, S. 167-179. — DERrs.: Schicksale (wie Anm. 8). - HEmmaNN, Heinz-Dieter: Dr.
Johann Briesmann (1488-1549). Barfusser und gewesener Ménch. Hybride Konfessionskultur
im Selbstzeugnis eines franziskanischen Gelehrten und Anhidngers Martin Luthers, in: Kopzik,
Johanna; Zientara, Wlodzimierz (Hg.): Hybride Identititen in den preuflisch-polnischen Stadt-
kulturen der Aufklirung, Bremen 2016, S. 173-188.

32 Kaurmann, Thomas (Hg.): Frithneuzeitliche Konfessionskulturen, Heidelberg 2007. — HoLSCHER,
Lucian: Geschichte protestantischer Frommigkeit, Miinchen 2010. — Scurdcr, Rudolf: Alter
Glaube und moderne Welt, Frankfurt/M. 2013. — HoLzeEM, Andreas: Christentum in Deutsch-
land, 1550-1850, 2 Bde., Paderborn 2015. — Zur forschungsstrategischen Kommunikation in der
Frommigkeitsforschungzwischen Mittelalterund Moderne entlang der Kategorie nreligiéses Wissenc
Hovrzem, Andreas: Die Wissensgesellschaft der Vormoderne. Die Transfer-und Transformations-
dynamik des »religiosen Wissense, in: RIDDER, Klaus; PatzoLp, Steffen (Hg.): Die Aktualitit der
Vormoderne. Epochenentwiirfe zwischen Alteritit und Kontinuitit (Europa im Mittelalter 23),

Berlin 2013, S. 233-267, bes. S. 2391t

24 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



Die je nach Gegenstand Landes- und Reformationsgeschichesforschung verbin-
denden Beitrige zielen mithin weniger auf die Bestimmung eines zeitlichen Kerns des
»Systembruchs« der Reformation. Eher geben sie — jenseits der datierten Verdffent-
lichung der brandenburgischen und sichsischen Kirchenordnungen als einem Datum
fiir den »Beginn« der Reformation — Fragen nach deren Abschluss eine neue Richtung,
indem sie der »Vorreformation« und unterhalb des Staatskirchentums den mannig-
fachen Formen gelebter und behaupteter christlicher Glaubensbindungen zumal in
den Gemeinden Raum geben.”> Die Wahrnehmung »der« Reformation erfihrt im
Blick auf den Wandel von Riten, Zeremonien, Lehren, deren Trigern und Vermitt-
lungsformen eine tiberwiegend gemeindegeschichtliche Vertiefung in der Perspektive
allmihlicher Konfessionalisierungsverliufe, teilweise jenseits der Bedeutung etwa des
Augsburger Bekenntnisses (1530), des Augsburger Religionsfriedens (1555) oder des
Konfessionswechsels von Kurfiirst Johann Sigismund zum Calvinismus (1613). Die
hier angesprochenen Handlungsriume gelten letztlich dem Spannungsverhilenis
von Christentum und Moderne und so zugleich der vertieften Verkniipfung landes-
geschichtlicher Erkenntnisinteressen mit Fragen nach dem normativen Wandel in
der Gesellschaft und den Staaten seit dem spiten Mittelalter.?*

33 Auf die Diskurse konzeptioneller Verkniipfung von Spitmittelalter- und Frithneuzeitforschung,
zumal fir die Landesgeschichte, sowie auf die aus den jeweiligen Deutungskonzepten von Re-
formation abgeleitete Epochenzisur kann nur verwiesen werden. Der Zentralperspektive des
Bruchs zwischen Mittelalter und Neuzeit in der Reformation Martin Luthers stehen zumal in der
Geschichtswissenschaft Entwicklungsbeschreibungen gegeniiber, die eher auf Bedingungen der
»Krise des Spatmittelalters« und tiber die Bedeutung der »Béhmischen Reformation« ein Reform-
kontinuum vom 14. bis ins frithe 17. Jahrhundert als Weg weiterer Moderne ausmachen. Hamm/
MoOELLER/ WENDEBOURG: Reformationstheorien (wie Anm. 15). - HEiMANN: Vorreformation (wie
Anm.9). - MOELLER, Bernd (Hg.): Die frithe Reformation in Deutschland als Umbruch (Schriften
des Vereins fiir Reformationsgeschichte 199), Giitersloh 1998. — Hamwm, Bernd: Abschied vom
Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Plidoyer, in: Zeitschrift fiir Historische For-
schung, Bd. 39,2012, S. 373—411. - EBERHARD, Winfried: Reformation and Counterreformation
in East of Central Europe, in: BRaDY, Thomas; OBERMANN, Heiko A. (Bearb.): Handbook of
European History 1400-1600. Late Middle Ages, Renaissance and Reformation, Bd. 2, Leiden
1995, S. 551-584. — SmanEL, Frantidek (Hg.): Hiresie und vorzeitige Reformation im Spiten
Mittelalter (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloquien 39), Miinchen 1998. — BNz, Enno:
»Vorreformation«. Ein Forschungskonzept zwischen Landes- und regionaler Kirchengeschichte,
Mittelalter- und Frithneuzeitforschung, in: OTTE, Hans; BEYER, Michael; WinTER, Christian
(Hg.): Landeskirchengeschichte. Konzepte und Konkretionen (Herbergen der Christenheit,
Sonderband 14 / Studien zur deutschen Landeskirchengeschichte 7), Leipzig 2008, S. 13-31. —
Dass der Begriff »Vorreformation« erkenntnispraktisch das Ereignis der Reformation voraussetzt,
begrenzt auch dessen Anwendung in der Analyse des vielféltigen spitmittelalterlichen Wandels.
MaHLMANN, Thomas: »Vorreformatoren«, »vorreformatorische, »Vorreformation«. Beobachtungen
zur Geschichte eines Sprachgebrauchs, in: FrRank, Giinther (Hg.): Reformer als Ketzer, Stuttgart
2004, S. 13-55.

34 Tuiessen, Hillard v.: Normenkonkurrenz. Handlungsriume, Rollen, normativer Wandel und
normative Kontinuitit vom spiten Mittelalter bis zum Ubergang zur Moderne, in: DErs. (Hg.):
Normenkonkurrenz in historischer Perspektive (Zeitschrift fiir Historische Forschung, Beiheft 50),
Berlin 2015, S. 241-288, bes. 274-285. — Beispielhaft fallweise auf die Mark Brandenburg und
Sachsen MARTA, Petr: Vorkonfessionelles, {iberkonfessionelles, transkonfessionelles Christentum.
Prolegomena zu einer Untersuchung der Konfessionalitit des bhmischen und mihrischen Adels
zwischen Hussitismus und Zwangskatholisierung, in: BAHLCKE, Joachim; LamPrRECHT, Karen;

Reformationen vor Ort 25



Die Beitrdge beleuchten aus dem Forschungsstand ihres jeweiligen Themas ver-
schiedene Konstellationen, Formen und Faktoren religiés motivierter Umbriiche,
womit sie im Licht ihrer Quellenanalysen Wandel und Beharrendes nebeneinander
verdeutlichen. So kénnen sie auch vorliegende Einschitzungen iiber die Friihzeit der
Verbreitung der Lehre Martin Luthers etwa in der Mark Brandenburg neu gewichten.
Bislang cher der Protestanismusforschung verbundene Zuschreibungen wie die einer
»stille(n) Reformation« oder einer »lutherischen Reformation«sowie Aussagen zu einem
»Klandestinprotestantismus«® erfahren aus der Frage nicht nach »Konfessionalitit,
vielmehr aber nach »Vor-Konfessionalititen«, nach Frommigkeitsformen und hybri-
den Glaubensbindungen einen erweiterten Kontext. Das Feld zur Erforschung der
Religion, nicht allein der christlichen, in der frithneuzeitlichen Gesellschaft scheint
im Riickblick eher noch grofSer zu werden.

Ausdenindiesem Band versammelten Beitridgen ergeben sich wegen der Bedeutung
(vor-)konfessioneller Frommigkeitsformen im Licht neubedachter Normenkonkur-
renzen und religidser Vielfalt in der frithneuzeitlichen Gesellschaft weiterfithrende
Forschungen. Nahe liegen Fragen nach den Lebenswegen »ehemaliger« Monche
und Nonnen und nach deren religiésen Identititen, nach den Gemeinsamkeiten
der stidtischen Reformationen als iiberlandschaftlichem »Reformationsraum« einer
»Neufiguration Europas«*®, nach den Effekten der Umwandlung des klgsterlich-kirch-

ManeR, Hans-Christian (Hg.): Konfessionelle Pluralitit als Herausforderung. Koexistenz und
Konflikt in Spitmittelalter und Frither Neuzeit. Winfried Eberhard zum 65. Geburtstag, Leipzig
2006, S. 302-331. — Zur theologischen Seite BUTTGEN, Philippe: Was heifSt konfessionelle Ein-
deutigkeit? Konzeptionelle Uberlcgungen zum frithneuzeitlichen Begriff der doctrina, in: P1eTscH,
Andreas; STOLLBERG-RILINGER, Barbara (Hg.): Konfessionelle Ambiguitit (Schriften des Vereins
fiir Reformationsgeschichte 214), Giitersloh 2013, S. 27-39. — HemmanN, Heinz-Dieter: Marien-
gesellschaftund Schwanenorden der Hohenzollern als religidse Figurationen von Adelslandschaften
im 15. bis ins 19. Jahrhundert, in: Wist, Wolfgang (Hg.): Adelslandschaften — Kooperationen,
Kommunikation und aristokratischer Konsens in Mittelalter, Frither Neuzeit und Moderne, Er-
langen (im Druck).

35 HeinricH: Kirchenordnung (wie Anm. 9). — STuPpERICH: Eigenart (wie Anm. 9), S. 15 »heimliche
Bewegung«. — WoLrgast: Einfithrung (wie Anm. 9), S. 12, 144. — STEGMANN, Andreas: Die »christ-
liche Reformation« im Kurfiirstentum Brandenburg. Mittelweg zwischen Rom und Wittenberg
oder lutherische Reformation?, in: Theologische Literaturzeitung, Bd. 141, 2016, S. 578-591. Siehe
dazu auch die Beitrige von Andreas Stegmann und Andreas Odenthal im vorliegenden Band.

36 ZuVorgingen der»Stadtreformation«in Einzeluntersuchungen bisher Nerrmann, Klaus: Prenzlau
im Zeitalter der Reformation und der Konfessionskimpfe, in: Geschichte der Stadt Prenzlau, i. A.
der Stadt hg. v. Klaus Nerrmann, Winfried Scuics, Berlin 2009, S. 98-133. — DeRrs.: Laienwelt
und Kirche im spitmittelalterlichen Beeskow, in: KRUGER, Ekkehard; Scrumany, Dirk (Hg.):
Biirgerstolz und Seelenheil. Geschichte, Architektur und Ausstattung der Beeskower Marien-
kirche (Studien zur Backsteinarchitektur 5), Berlin 2012, S. 41-74. — Einen stadttopographischen
Zugang zur Geschichte brandenburgischer und sichsischer Stidte bietet die Initiative »Prediger
und Biirger. Reformation im stidtischen Alltage, www.prediger-und-buerger.de. — Kiinftig die
vor dem Abschluss stehende Potsdamer Dissertation von Felix ENGEL: Stadt und Reformation in
der Mark Brandenburg. — MULLER, Peter: Die Stadt als Reformationsraum und die Verbreitung
reformatorischen Gedankenguts, in: GEHLER, Michael; MULLER, Peter; N1TscHLE, Peter (Hg.):
Europa-Riume (Historische Europa-Studien 14), Hildesheim 2016, S. 145-156. — DONECKER,
Stefan: Stidtische Reformationsriume an der Ostsee. Uberlegungen zur Relevanz geistes- und
kulturwissenschaftlicher Raumkonzepte fiir die Geschichte urbaner Reformation in Skandinavien,

26 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



lichen Besitzes zugunsten der Landesherren und des Adels.” Ebenso bliebe in weit-
reichender Perspektive der weiteren Formierung verschiedener konfessioneller Riume
bzw. Identititen unterhalb der reklamierten Landeskirche und der konfessionellen
Homogenititdes frithneuzeitlichen Fiirstenstaats®® oder derin der brandenburgischen
Landeshistoriographie frith begriindeten Bedeutungstradition der Reformation und
einzelner Landesherren dafiir®’, dann auch fiir das Geschichtsverstindnis und die
Geschichtspolitik in Preuflen nach 1815 nachzugehen.4°

So kann Frank Gase die bisher stark an der Bedeutung des Landesherrn ausge-

richtete reformationsgeschichtliche Forschung um einige Mosaiksteine stindischer

37

38

39

40

Livland und Niederdeutschland, in: ebd., S. 157-180. — KaurMaNN, Thomas: Die Reformation —
cine Neufiguration Europas, in: ebd, S. 181-185. — Exemplarisch die Ausstellung von Archivalien

im Schloff Doberlug-Kirchain »Die letzten Ménche von Doberlug«, verantwortet vom Branden-
burgischen Landeshauptarchiv in Zusammenarbeit mit den Universititen Rostock und Potsdam,
bearbeitet von Sascha Biitow.

HEeinricH: Besitzstand (wie Anm. 30). — HaHN, Peter-Michael: Struktur und Funktion des bran-
denburgischen Adels im 16. Jahrhundert (Historische und Pidagogische Studien 9), Berlin 1979,
S. 44f. - HEtmaNN/NEITMANN/ScHICH: Klosterbuch (wie Anm. 8) mit Einzelnachweisen. — Scru-
BERT, Ernst: Fiirstenreformation. Die Realitit hinter einem Vereinbarungsbegriff, in: Binz/RHEIN/

WARTENBERG: Glaube und Macht (wie Anm. 11), S. 23—49. — Liicke, Monika: Der landsissige Adel

im Prozess der Sikularisierung der Kléster, in: Bunz/VoLkMar: Adelslandschaft (wie Anm. 29),
S.285-305. — VoLKMAR: Reform (wie Anm. 28). — Vergleichsweise mit zu beachten HRDKLICKA,
Josef: Evangelische Kirchenordnungen fiir adelige Herrschaften in BShmen und Mihren zwischen

1520 und 1620, in: KELLER, Katrin; MATA, Petr; ScueuTZ, Martin (Hg.): Adel und Religion in

der frithneuzeitlichen Habsburgermonarchie, Wien 2017, S. 21-41.

Siche oben Anm. 34. — AscHE, Mathias: Neusiedler im verheerten Land. Kriegsfolgenbewiltigung,
Migrationssteuerung und Konfessionspolitik im Zeichen des Landesausbaus, Miinster 2006. —
Lotz-HEuMANN, Ute; MISSFELDER, Jan-Friedrich; Ponrig, Mathias (Hg.): Konversion und Kon-
fession in der Frithen Neuzeit (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 205), Giitersloh

2007. — EBeruARD, Winfried: Konfessionelle Pluralitit als grenziibergreifende Herausforderung,
in: HEIMANN, Heinz-Dieter; NErTMaNN, Klaus; TResp, Uwe (Hg.): Die Nieder- und Oberlausitz —
Konturen einer Integrationslandschaft, Bd. 2: Friithe Neuzeit (Studien zur brandenburgischen und

vergleichenden Landesgeschichte 12), Berlin 2014, S. 19-38. — MtULLER, Winfried: Konfessionel-
ler Pluralismus und Toleranz in der Ober- und Niederlausitz, in: ebd. S. 38—46. — SALATOWSKY,
Sascha; ScHrODER, Winfried (Hg.): Duldung religioser Vielfalt — Sorge um die wahre Religion

(Friedenstein-Forschungen 10), Stuttgart 2016. — StrAUss, Angela: Religiéser Regionalismus.
Katholische Riume in Brandenburg im 18. Jahrhundert, in: Beck, Lorenz Friedrich; G6sk, Frank
(Hg.): Brandenburg und seine Landschaften. Zentrum und Peripherie vom Spitmittelalter bis 1800

(Schriften der Landesgeschichtlichen Vereinigung fiir die Mark Brandenburg, N.F. 1), Berlin 2009,
S. 221-245.

Zu den in der neuhumanistischen Historiographie formulierten reformationsgeschichtlichen

Legendenbildungen WiNTERHAGER, Wilhelm Ernst: Die Disputation gegen Luthers Ablafthesen

an der Universitit Frankfurt/Oder im Winter 1518. Legendenbildung und kritischer Befund, in:

Wichmann Jahrbuch, N.F. 4 =Bd. 26/27 (1996/97), S. 129-169. — Zum Ruhm Kurfiirst JoachimsII.
fiir die Erhaltung des »wahren Glaubens« Gret, Ursula: Dichter und Herrscher in lateinischen

Gedichten aus der Mark Brandenburg (16. und 17. Jahrhundert) (Spolia Berolinensia 26), Hildes-
heim 2006, S. 37ff.

Loock: Kirchenwesen (wie Anm. 25). — Zu den Eigentiimlichkeiten der frithen landesgeschicht-
lichen Forschung NerrmMann, Klaus: Adolph Riedel, der Codex diplomaticus Brandenburgensis

und der Verein fiir Geschichte der Mark Brandenburg, in: Hortz, Birbel (Hg.): Krise, Reform und
Kultur. Preuf8en vor und nach der Katastrophe von 1806 (Forschungen zur Brandenburgischen

und Preuflischen Geschichte, Beiheft 11), Berlin 2010, S. 249-298.

Reformationen vor Ort 27



Partizipation an der reformatorischen Bewegung erweitern und damic den Gesche-
henszusammenhang zwischen Staatsbildungsprozess und Konfessionsgeschichte
gruppenbezogen verdeutlichen. Dabei gewannen oder erstarkten dariiber nicht alle
stindischen Gruppen in gleicher Weise, wenn tiberhaupt. Teils bremsend, aber auf
Dauer fordernd wirkte vor allem der Adel tiber kapital- und finanzwirtschaftliche
Bediirfnisse der Landesherren auf die reformatorischen Absichten ein, wie das ein-
drucksvoll die Erarbeitung der Kirchenordnung durch den Landesherren einerseits
und der subtile Einfluss der stindischen Reprisentanten auf deren Umsetzung
im Licht der Visitationsberichte andererseits zeigen. Der Handlungsspielraum der
Stinde wuchs, so dass deren Vertreter 1599, weit vor dem Konfessionswechsel des
Kurfiirsten zum Calvinismus (1613), eine »besondere Sensibilitit [...] und Sorge iiber
den Bestand der lutherischen Lehre« beurkundeten. Frithzeitig also formierten die
Landstinde »ihren vehementen Widerstand« zur Abwehr flichendeckender Einfiih-
rung der »reformierten Konfession«. Im grofieren stindegeschichtlichen Kontext und
zugleich im detaillierten Bick auf eine reiche Quelleniibetlieferung beschreibt Uwe
Schirmer die Entwicklung in Kursachsen. Ausgehend von der tatsichlich begrenzten
Reichweite der unmittelbaren Herrschaft des Landesherren wird deutlich, wieso er
dann in einer »Tolerierungspolitik« die Ausbreitung der neuen Lehre »maf8geblichc«
forderte, womit wiederum »die religiése Heterodoxie, die Amalgamierung religidser
und sozialer Ideen und Ansichten [...] und ungeloste kirchenrechtliche Fragen«
die Landstinde zu vielerlei Beschwerdeschriften herausforderten. Der Bauernkrieg
wurde hier zur entscheidenden Zisur, mit der Folge, dass der Kurfiirst zum »Triger
und Antreiber« einer »Fiirstenreformation« wurde, an der ab 1531 die Landstinde
»schliefflich noch intensiv« mitwirkten. In der Sequestration der Giiter der groflen
Stifts- und Klostergrundherrschaften gewannen die Stadte und der Adel, in kleinerem
Teil diente sie der Fundierung der Universititen und neuen Fiirstenschulen. In einem
Perspektivwechsel auf die Landes- und Kirchengeschichtsschreibung erschlieSt £n70
Biinz die erinnerungspolitische Einvernahme der Reformation als Vehikel sichsischer
Landesidentitdtsbehauptung gegeniiber dem seit 1815 neugebildeten Preuflen. Die
dabeierschlossene begriffsgeschichtliche Analyse des Begriffs »Sachsen« fithrt iiber das
Reformationsjubilium von 1817 zu den landesgeschichtlich verschirften konfessions-
politischen Behauptungen, wonach »ohne die Etablierung des Vaterlandsbegriffs im
politischen Diskurs [...] das Aufkommen des Mutterlandsbegriffs fiir die Deutung
der Reformation nicht denkbar« ist. Dieses, in den politischen Konstellationen des
19. Jahrhunderts geprigte »Identititspotential« fehlt dem in der Gegenwart unreflek-
tiert genutzten Begriffsverstdndnis jenes vielgenutzten Schlagworts.

Die Beitrige des zweiten Blocks, die aus ihren jeweiligen Perspektiven verschiedene
Triger, Orte und soziale Milieus sowie die ungleiche Wirkungsdauer auch gegenliu-
figer religioser Erneuerungsanstrengungen in den Blick nehmen, veranschaulichen
anstelle der Kompaktheit der Reformation die Vieldeutigkeit des religios veranlassten
Anspruchs auf einen Wandel in Kirche, Gesellschaft und Staat und greifen dement-
sprechend verschiedene Akteure und Handlungsorte auf. Sascha Biitow deutet aus
verwaltungs- und sozialgeschichtlichem Anliegen die Auflosungsgeschichte des Klosters

28 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



Dobrilugk neu und kann zeigen, dass hergebrachte und zeittypische herrschaftsreche
liche Konflikte durch reformatorische Anspriiche aufgeladen wurden, wofiir die Aus-
strahlung Wittenbergs, teilweise Martin Luther selbst, wichtige Impulse gab. Jenseits
der besitzrechtlichen Beanspruchung des betrichtlichen Klosterkomplexes durch den
sichsischen Kurfiirsten wird die Fiirsorge und Verantwortung des Landesherrn fiir
die Versorgung der verbleibenden Ordensangehorigen und Laien dargelegt. Die Bei-
spicle der Lebenswege echemaliger Ménche, die als evangelische Pfarrer in den nahen
Klosterdorfern predigten, zeigen, wie »die Reformation diese Krifte zu integrieren
verstand«. Christian Gablbeck schildert an der »Selbstbehauptung« der Ballei Bran-
denburg des Johanniterordens einen fiir die weitere Gestaltung der Landesherrschaft
und Konfessionskultur weitreichenden Wandel des grofitenteils mit Einfiihrung
der Reformation endenden mittelalterlichen Ordenslebens in der Mark. Dabei wird
teils eine Verlustgeschichte erkennbar, insoweit es keine Ordenspriester mehr gab
und das geistliche Leben der Ordensgemeinschaft schwand, teils aus realpolitischen
Griinden der Landesherr und der Generalprizeptor mit Gewinn iiber die Einfiihrung
der Reformation das »Uberleben der Ballei« sicherten. Christoph Volkmar lenkt den
Blick auf die landliche Altmark, eine in ihren Méglichkeiten oft (noch) unterschitzte
Briickenlandschaft, und beleuchtet auf lokaler Ebene die Reichweite landsissiger Ge-
walten gegeniiber kirchlichen Autorititen. Er spricht sich »ohne Vorfestlegung auf ein
Narrativ« fiir eine verstirkte Adelsforschung aus, da der Niederadel als Lehnstriger,
als Gerichtsherr, als Inhaber des Kirchenpatronats und als Mitglied der Landstinde
diverse Funktionen ausiibte. Das untersuchte Beispiel eines Strukturkonflikts zwi-
schen lokaler Kirchenherrschaft und landesherrlichem Kirchenregiment verweist auf
ein »mehrdimensionales Bild von den Umbruchs- und Aushandlungsprozessen der
Reformation auf dem Land«. Fiir die altmirkischen Stidte nutzt Michael Scholz zur
Analyse reformatorischer Vorginge die methodische Opposition der Begriffe »Fiirs-
tenreformation« und »stidtische Volksbewegunge, um entlang einer zuletzt von Eike
Wolgast formulierten Typologie im Wirken der Visitatoren und neubestellten Pfarrern
ab 1540 zu einer »landesherrlichen »Vollendung« der Reformation« zu kommen. Dem
stellt er zuvor in einer subtilen Beobachtung einer Reihe friiher stadtreformatorischer
Auﬁerungen, insbesondere in Tangermiinde und Stendal, die Chancen ciner »Ge-
meindereformation« gegeniiber. Ahnlich, doch methodisch weitergehend erliutert
Alexander Sembdner fir die Bischofsstadt Naumburg an der Saale die lokalen Ereig-
niszusammenhinge des Reformationsprozesses nach 1525 und bis in die Mitte des
16. Jahrhunderts nach »unterschiedlichen Geschwindigkeiten in den jeweiligen Pfarr-
sprengeln« und nach den Akteuren Pfarrgemeinde, Stadtrat, Domkapitel, Wettiner,
so dass seine Untersuchung »sozialgeschichtliche Komponenten des Reformations-
prozesses oder vielmehr: der Reformationsprozesse« charakterisiert. Die Komplexitit
des reformatorischen Vorgangs wird als Uberwindung eines Zustands normativer
Unordnung gedeutet, indem die Einfithrung der neuen Lehre als ein Ringen um ein
»Kollektivgut« mit der Folge fassbar wird, dass Biirger und Einwohner vor Entschei-
dungen standen, »zu welcher Gemeinschaft von Gliubigen sie gehdren wollten.« So
»einte die Reformation am Ende auch niche [...] die geteilte Stadte.

Reformationen vor Ort 29



Michael Hoble zeigt zwei verbundene Prozesse, die tiber die Wechselwirkungen
zwischen Kirchen- und Universititsreform miteinander verbunden waren: die Um-
strukturierung der Universitit und die Formulierung der vom Kurfiirsten einge-
nommenen Haltung, der »via media«, gegeniiber der lutherischen Lehre als eigener
Reform der Kirche. Neben dem Wandel der Studieninhalte, wie ihn zeittypisch und
unabhingig von der religiésen Fragestellung viele Universitdten erfuhren, wird tiber
konkurrierende Konzepte und die landesherrliche Berufungspolitik im Kontext der
ersten Kirchenordnung (1540) die Formierung als lutherische Landesuniversitit, in
der sich bald die wachsende Entfremdung der Konfessionen spiegelte, sozial- und
kommunikationsgeschichtlich differenziert nachgezeichnet. Jens Klingner analysiert
ankniipfend an Forschungen Giinther Wartenbergs und auf Grundlage der Brief-
korrespondenzen die personliche Glaubensbindung der Herzogin Elisabeth von
Sachsen sowie die politischen Umstinde und gemeindlichen Initiativen der gegen
den katholischen Dresdner Hof behaupteten Einfithrung der Reformation im Herr-
schaftsbereich ihres Rochlitzer Wittums zwischen 1537 und 1547. Einsichtig wird
dabei die aufeinander bezogene Entwicklung zwischen personlicher Bildung des
Glaubens und politisch gestiitzter Einfithrung der Reformation. Blieb zunichst ihr
»Bekenntnis [...] ein privates bzw. personliches Zeugnis«, so verdanke sich die Be-
hauptung der Reformation ihrem kommunizierten Vertrauensverhilenis, das durch
ihre »ausgeprigte selbstbewusste [...] Personlichkeit« sowie von »Verwandtschaft,
Glaube und Generation« gekennzeichnet ist.

Die Intensitit des Ringens um eine erneuerte Ordnung (die »normative Zentrie-
rung« Berndt Hamms) vor Ort beschreiben die folgenden Beitrige mit besonderem
Blick auf die Genese und Reichweite landesherrlicher Vorgaben, Gesetze und Kirchen-
ordnungen. Eingebettet in die anstchende Neuedition analysiert Andreas Stegmann
Aufbau, Intention und Bedeutung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540,
da Kirchenordnungen »neben den Schriften und Briefen der reformatorischen Theo-
logen die frithesten aussagekriftigsten Quellen fiir den reformatorischen Umbruch
und dessen Bewiltigung«sind. Die Kirchenordnung von 1540 bestimmt er als »Griin-
dungsdokumentder evangelischen Landeskirche im Kurfiirstentum Brandenburg und
Anfangspunkt der Ausbildung einer lutherischen Konfessionskultur in der Mark«.
Diese Ordnung, die unter verschiedenen theologischen und persénlichen Einfliissen
formuliert wurde, verdeutlicht gleichwohl die umfassende Verantwortung des Kur-
fiirsten, da die »gesamte Ordnung aus seiner obrigkeitlichen Verantwortung ergeht«.
Sie »macht unzweifelhaft klar, dass die kirchliche Selbstverwaltung der Kontrolle des
Landesherrn unterstellt war und dass die Didzesanbischéfe nur im Rahmen der vom
Landesherrn gegebenen Ordnung amtieren konnten«. Der Landesherr nahm mitchin
die »obrigkeitliche Verantwortung fiir die Einformigkeit der Gottesverehrung«in An-
spruch. Wie langwierig sich indes die Durchsetzung dieser landesherrlichen Intention
vor Ort und in den verschiedenen Gemeinden hinzog, fithrt Christiane Schuchard
in ihrer quellennahen Analyse brandenburgischer Kirchenvisitationen von der Mitte
des 16. Jahrhunderts bis ins beginnende 17. Jahrhundert insbesondere fiir Berliner
Pfarreien vor. Die diagnostizierten seelsorgerischen, kirchen- und besitzrechtlichen

30 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



Vorgaben und Interventionen zeigen, dass der Kurfiirst »zwar der Hauptakteur, nicht
aber der einzige Akteur« war, was auf die Bedeutung einzelner Funktionstriger und
die der Landstinde verweist. Folglich spiegeln die Visitationsakten den Umgang vor
Ort mit konstanten Konflikten wider, wie auch bis in 1550er Jahre »eine Definition,
wasalsrechtgliubigzu gelten hatte, fehlte. Unterhalb der»rechtdhnlich«verlaufenden
Einftihrung der Reformation in den Kldstern im Kurfiirstentum und Herzogtum
Sachsen beschreibt Sabine Zinsmeyeraus den 1527 bzw. 1539 beginnenden Visitationen
die Aufhebungen der Nonnenkonvente als administrative Verfahren in eher sozial-
geschichtlicher Perspektive. Die dazu herangezogenen »Jungfrauenordnungen« und
Visitationen konkretisieren die Regelungen der personlichen Versorgungsanspriiche
und ebenso die Abwehrhaltungen der Nonnen gegen die Auflosung ihrer Konvente.
Dariiber treten normative Unklarheiten zwischen den Handlungsmaximen der Visi-
tatoren und dem »christlichen« Selbstverstindnis der Nonnen hervor, was strukturell
daraufhindeutet, »dass es eine radikale Umstellung vom alten auf den neuen Glauben
in den sichsischen Frauenkl8stern nicht gegeben hat«.

Im erweiterten Rahmen eines Abendvortrags eignet sich Lucian Holscher das
Tagungsthema vehement an, um dessen Problematik wissenschafts-, religions- und
strukturgeschichtlich von der »neuen Frommigkeit« im 15. Jahrhundert bis zu den
religionspolitischen Verhiltnissen unserer Gegenwartauszuleuchten. Alsanalytischer
Wegweiser dient dazu ein erweitertes Verstindnis des Wirksamwerdens von Refor-
mation, das die Reformprozesse der katholischen Kirche sowie den europiischen
Kontext der vielfiltigen Anstrengungen religioser Erneuerungen einschlieflt, mit
der Konsequenz, dass die bisherige Nutzung des Paradigmas »Konfession« fiir die
»Strukturierung der religiésen Landschaft in der Frithen Neuzeit« zuriickzuweisen
ist. Stattdessen wird fur eine zu verstirkende frommigkeitsgeschichtliche Genese in
der Perspektive entstehender Konfessionskulturen argumentiert. Denn in der frithen
Neuzeit gab es »noch keine einheitliche von der katholischen scharf unterscheidbare
protestantische Frommigkeitskultur«, woraus folgt, »weniger die staatsbildende Kraft
der Religionsgemeinschaften als vielmehr ihre identititsbildende Kraft« und die
»michtige Anzichungs- und Gestaltungskraft« der Religion zu erkunden.

Die im vierten Teil enthaltenen Beitridge erweitern die Diskussion der Tagung und
die Frage der Glaubensbindungen auf den Umgang mit materiellen und immateriellen
Kulturzeugnissen, die Ausstattungen der Kirchen, die Liturgie, die Entstehung pro-
testantischer Pfarrer- und Gemeindebibliotheken. Danach sind fiir die behandelten
Transformationsprozesse mit Einfithrung der Reformation nicht »Bilderstiirme« cha-
rakteristisch gewesen, eher ein Beharren auf mictelalterliche Ausstattungsgegenstinde
mit einem {iber die nichsten Jahrhunderte erlahmenden Festhalten an Tradierbarem,
neben einer in Teilen immensen Verlustrate an Liturgica durch Verkauf, Umnue
zung und Neukonzeption der Kirchenausstattungen. Bemerkenswert ist dabei die
Verlagerung stidtischer Objekte in Pfarrkirchen nicht nur benachbarter Dérfer. So
zeigen auch diese Beitrdge in ihren spezifischen Quellen Kommunikationsprozesse,
in denen die Gemeinden in der Mitte standen und die die Forschung seit einiger Zeit
konzeptionell als »Kommunikation unter Anwesenden« (Rudolf Schldgl) anspricht.

Reformationen vor Ort 31



Fiir Brandenburg und Sachsen fithren die Beitrige dabei zudem die in den letzten
Jahren geleistete Dokumentation des kulturellen Reichtums der spatmittelalterlichen
Kirchenausstattungen und der regionalen Kunstlandschaft vor Augen.

Die von Julia KahleyfS neugelesenen Kirchenrechnungen vermitteln retrospektiv
»lebensnah und detailgetreu« Einblicke in die seit Hartmut Boockmann und Bernd
Moeller vielfach ausgedeutete intensivierte spatmittelalterliche Bildfrommigkeit am
Beispiel der Zwickauer Kirchengemeinden. Weniger spontane Konflikee als die lang-
wierigen Auseinandersetzungen um den Erhalt oder den Verkauf von Ausstattungs-
gegenstinden bis ins 19. Jahrhundert werden sichtbar. Sie veranschaulichen langfris-
tige Wirkungen des reformatorischen Umbruchs in der Formierung konfessioneller
Milieus. Ebenfalls aus den — fragmentarisch tiberlieferten — Kirchenrechnungen der
Pfarrgemeinde analysiert Gosthard Kemmether den Wandel in der Ausstattung der
cindrucksvollen Frankfurter Marienkirche mitdem Ergebnis, dass die hohen Verluste
an spitmittelalterlichen Kaseln und vasa sacra »nicht im Zuge eines systematischen
Bildersturms, sondern infolge dauerhafter Nutzung der Kirche mit wechselnden
theologischen, liturgischen und gesellschaftlichen Anspriichen« eintraten. Der nicht
erst nach 1542 einsetzende Wandel zeigt dabei »Beseitigung und Zerstorung auf dem
Weg des Verkaufs, der Verwertung der Materialien, aber auch durch Umarbeitunge.
Dazu trugen indes noch Restaurierungen des frithen 19. Jahrhunderts bei, was fiir
die Reformationszeit damit dlteren Ansichten »protestantischer Bildfeindlichkeit«
widerspricht. Peter Kniivener charakterisiert den Wandel der bildreichen Kirchen-
ausstattungen fiir grofSere Teile der Mark grundsitzlich dhnlich und diagnostiziert
objektbezogen einen »erstaunlichen Konservativismus«. Er hile fest, dass die »Gattung
Fliigelaltar nicht sofort nach Einfithrung der Reformation ausstarb«, mittelalterliche
Chorgestithle und liturgische Gewinder »integrierc und weitergenutze« wurden, wobei
der »Transformationsprozess [...] in vollem Gang« war. Dem hohen Verlust an in der
neuen Liturgie nicht benotigter Gerite steht die »pragmatische Wertschitzung« ande-
rer Objekte gegeniiber, die schon friih restauriert wurden. Das Erscheinungsbild der
Kirchen dnderte sich gravierend zum 17. Jahrhundert hin, wobei die Neukonzeption
mittelalterlicher Ausstattungsstiicke fiir stddtische und dorfliche Kirchen auch eine
Tradierung modifizierter Marienverchrung ausweist.

Diesozial- und mediengeschichtlichen Antworten auf die Frage »Ohne Buchdruck
keine Reformation?« (Thomas Kaufmann) untermauert 7homas Fuchsan dem Wandel
der spitmittelalterlichen »Funktionsbibliotheken« der Kleriker hin zu einem »um-
fangreichen laikalen, nichtadeligen Besitz als Ergebnis der Reformation«, wobei der
»Prozess des Medienumbruchs durch einen Prozess des Inhaltsumbruchs aufgeladenc
wurde und in den meisten Fillen »die Reformation einen radikalen Bruch in der Buch-
und Bibliotheksgeschichte« mit sich brachte. Mit den Anspriichen protestantischer
Traditionsbildung, der Ausbildung der Geistlichen und »nach der Institutionalisierung
der evangelischen Landes- und Stadtkirchen« entstanden ab etwa 1580 evangelische
Kirchenbibliotheken. »Sie waren Kinder der Konfessionalisierungg, die ihre alten
Bestandsstrukeuren langfristig mit dem Verkauf der Biicher verloren, auch weil man
deren lateinische Sprache nicht (mehr) verstand. Eingebettet in aktuelle Diskurse der

32 Enno Biinz, Heinz-Dieter Heimann, Klaus Neitmann



»Konfessionalisierung« analysiert Andreas Odenthal seine Quellen als »rituelle Seite«
einer Transformation und als Ausweis fiir das »insgesamt festzustellende disparate
Bild antagonistischer Dynamiken«, um — entgegen protestantisch-theologischer
Lesart der Reformation im Kurfiirstentum Brandenburg — »eine Besonderheit der
zu beobachtenden liturgischen Reform des Domstifts Brandenburg [...] aus seiner
Orientierung an anderen Domstiften, voran Magdeburge, auszumachen. »Fiir den
Verlauf der Reform ist beachtlich, dass Brandenburg die liturgischen Biicher des
Magdeburger Domkapitels tibernahm, diese aber nach einer eigenen Ordnung noch-
mals adaptierte.« Die mittelalterliche Liturgie wurde also »umgeformt und auf die
Grundlage lutherischen Gottesdienstverstindnisses gebracht. Dabei kann sie eine
grofle Traditionsstirke [...] auf die rituellen Formen ausweisen«. Dieses Verstindnis
der Stundenliturgie ging mit den Umbriichen des 19. Jahrhunderts zwar verloren,
wurde aber von den Dombherren doch niche ginzlich aufgegeben.

Die hier versammelten Beitrige zu »Reformationen vor Ort« konnten nicht alle
Orte reformatorischen Umbruchs bedenken. Eine allumfassende Geschichte war
auch nicht beabsichtigt. Die nachzulesenden Analysen und Bewertungen riicken
jeweils exemplarisch ortliche Ereignisse betroffener Glaubiger in den Mittelpunkt
ihrer Interessen an der Geschichte der Reformation und der Genese christlicher
Konfessionskulturen. Sie beleuchten unterschiedliche Schliisselszenen und Riume
religioser Umbriiche und die Verfahren und Anspriiche der Bewiltigung religioser
Neuordnung, die die soziale Ordnung — angefangen in den Gemeinden — mit aus-
machte. Dabei zeigt sich zumal in den Gemeinden keine tatsichliche Einférmigkeit
des Wandels, vielmehr geschichtete, konkurrierende Verantwortungsweisen um
Glaubensangelegenheiten, Konflikte und Konsens und — jenseits obrigkeitlicher
Normierungsanspriiche auf konfessionelle Homogenitit — vielfach ausgehandelte
und damit einzuiibende und zu verstetigende Formen religioser Identitit christlicher
Glaubensbehauptungen. So kennzeichnen verschiedene Wege aus einer Wurzel fiir
Brandenburg und Sachsen ein nicht ginzlich gleiches, doch dhnliches Kontinuum von
Neuordnungsanstrengungenzwischen Beharrung und Umbruch vom spiten Mittelalter
bis ins »lange 16. Jahrhundert«. Strukeuriert wurden diese in religiosen Anspriichen
begriindeten Anstrengungen durch obrigkeitliche Anordnungen wie ebenso durch
individuelle, kollektive und lange Zeit (»vor«-)konfessionelle Glaubensbehauptungen
und Frommigkeitsanspriiche. In diesem Spannungsbogen entstanden auflange Sicht
christliche Konfessionskulturen der (frith-)neuzeitlichen Gesellschaft. Dieses offene,
anregende Fazit der Tagung mag zu weitergehenden Forschungen anregen. Es bietet
dazu quellennah vorgetragene Wegweisungen, in den Moglichkeiten zeitgemafer
Landeskulturgeschichts- und Reformationsforschung weitere Facetten der religiosen
Glaubensgeschichte vom Mittelalter bis in die Moderne sichtbar zu machen.

Reformationen vor Ort 33



Reformen und Reformation?
Standische Ordnung und landesherrlicher Anspruch



Die kurmarkischen Stande in der Reformationsbewegung
Motive — Akteure - Bilanz

Frank Gose

Nachdem lange Zeit vor allem die Fiirsten bzw. das personale Umfeld der Landes-
herrschaft im Mittelpunkt des Interesses gestanden hatten, fragt die jiingere landes-
geschichtliche Forschung intensiver nach den Trigergruppen der Reformationsbe-
wegung. Auch fiir den brandenburgischen Fall wurde jiingst dieses Desiderat in die
Frage gekleidet: »War die Reformation Sache der obrigkeitlichen Religionspolitik
oder der reformatorischen Bewegung?«' Damit geraten unweigerlich die Stinde in
den Blick, die — wie in vielen deutschen Territorien so auch — im Kurfiirstentum
Brandenburg im Verlauf des 14./15. Jahrhunderts an Gewicht gewonnen hatten und
auf mehreren Politikfeldern einen mehr oder minder entwickelten Einfluss ausiiben
konnten.? Die frithere Fokussierung auf die Landesherrschaft wird man neben den
damaligen historiographischen Schwerpunkesetzungen auch auf die schwierige
Quellenlage zuriickzufiithren haben. Landesherrliche Verlautbarungen liegen in Ge-
stalt von Ordnungen und Korrespondenzen in wesentlich gréferem Umfang vor als
aussagekriftige Quellen stindischer Provenienz. Dies erschwert auch das Vorhaben,
den Part der Stinde in den entscheidenden Jahrzehnten der Durchsetzung der Refor-
mation in Brandenburg griindlicher herauszuarbeiten. So hat Klaus Neitmann jiingst
in einem Forschungsbericht ein recht resignatives Urteil tiber die Akteniiberlieferung
des Kurmirkischen Stindearchivs gefillt.® Dies gilt fiir den Adel ebenso wie fiir die
Rolle der Stidte in den Stindevertretungen.

Mir geht es im Folgenden darum, nach einer knappen Beschreibung der insti-
tutionellen und personalen Rahmenbedingungen stindischer Partizipation einige

1 STEGMANN, Andreas: Bibliographie zur brandenburgischen Reformationsgeschichte, in: Quellen
und Literatur zur Reformation in der Mark Brandenburg. Beitriige zur Erforschung der branden-
burgischen Reformationsgeschichte (Sonderband 2015, Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische
Kirchengeschichte), Berlin 2015, S. 9-75, hier S. 19; in die gleiche Richtung argumentiert auch
der Beitrag von KroGer, Wolfgang G.: Forschungsvorhaben »Brandenburgische Reformatione.
Quellen zur Reformation in der Mark Brandenburg in kirchlichen Archiven 1517 bis 1613, in: ebd.,
S. 115-147, hier S. 116.

2 Vgl. hierzu aus der jiingeren landesgeschichtlichen Forschung: Bocker, Heidelore: Die Festigung
der Landesherrschaft durch die hohenzollernschen Kurfiirsten und der Ausbau der Mark zum fiirst-
lichen Territorialstaat wihrend des 15. Jahrhunderts, in: RiBBE, Wolfgang; MATERNA, Ingo (Hg.):
Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 169-230. — Beck, Friedrich; Nerrmany, Klaus; GOsE,
Frank: Die Mark. Brandenburg im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, in: Beck, Friedrich u.a.
(Hg.): Brandenburg. Neues altes Land. Geschichte und Gegenwart, Berlin 2010, S. 14-57.

3 Nerrmann, Klaus: Quellen zur brandenburgischen Reformationsgeschichte in Staats- und Kom-
munalarchiven Berlin-Brandenburgs — Anniherungen an die archivalische Uberlieferungslage, in:
Quellen (wie Anm. 1), S. 77-114, hier S. 100.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 35



Mosaiksteine beizusteuern, um das Gesamtpanorama der reformatorischen Bewegung
in Brandenburg um die stindische Komponente zu erweitern.

Die Voraussetzungen

In der Mark Brandenburg lassen sich jene Entwicklungen beobachten, die auch aus
allgemeinhistorischer Perspektive fiir eine intensivere Stufe des Staatsbildungspro-
zesses ausgemacht werden konnen und gemeinhin als Signaturen des Uberganges
vom Mittelalter zur Frithen Neuzeit angesehen werden: Der Ubergang von der
Reise- zur Residenzherrschaft gehorte ebenso dazu wie eine zunehmende Zentrali-
sierung, Ausdifferenzierung und Professionalisierung der Spitzenverwaltung sowie
eineallmihliche Zunahme der Amtstrigerschaft aufzentraler und regionaler Ebene.*
Die genannten Entwicklungen wie auch die Starkung der Position des Kurfiirsten
als obersten Gerichtsherrn seines Territoriums fiithreen tendenziell zu einem Ausbau
der Landesherrschaft. In Revision zu jenen Auffassungen, die einen entscheidenden
Durchbruch hier erst mit der Etablierung des landesherrlichen Kirchenregiments
nach der Einfithrung der Reformation verbanden, wurde deshalb darauf aufmerk-
sam gemacht, dass schon in vorreformatorischer Zeit »die Autoritit des Landesherrn
gegeniiber den Stdndenc, so etwa durch die Etablierung und wirkungsvolle Arbeit
des Kammergerichts, »bereits nachdriicklichst betont« worden war.’

Zu den »Stinden, die in der dlteren Verfassungsgeschichtsschreibung gemeinhin
alsdasentscheidende Pendantzur Landesherrschaft qualifiziertworden waren, zihlten
dieseitdem 14. Jahrhundertin den Quellen fassbaren Gruppen der brandenburgischen
Gesellschaft, die — auf allerdings unterschiedliche Weise — auf den seit der Mitte des
15. Jahrhunderts regelmifiger zusammentretenden Landtagen reprisentiert wurden®:
Den ersten Stand bildete der hohe Klerus, der aus den drei landsissigen Bischéfen
von Havelberg, Brandenburg und Lebus, den gleichnamigen Domkapiteln mit etwa
90 Dombherren, einem Teil der Kléster und der Johanniter-Ordenskomtureien be-
standen hatte. Den zweiten und auch zahlenmif8ig am stirksten auf den Landtagen
vertretenen Stand bildete die Ritterschaft, die sich aus den etwa 170 Familien des
Landadels zusammensetzte. Es war dabei vornehmlich der Besitz eines Rittergutes,
der einen Adligen zur Teilnahme an den Stindeversammlungen qualifizierte. Das be-
sondere Gewicht dieser Stindegruppe aufden frithneuzeitlichen Landtagen kam auch
in ihrer seit der Mitte des 16. Jahrhunderts bezeugten Bezeichnung als »Oberstinde«

4 Vgl. Aurens, Karl-Heinz: Residenz und Herrschaft. Studien zur Herrschaftsorganisation, Herr-
schaftspraxis und Residenzbildung der Markgrafen von Brandenburg im spiten Mittelalter, Frank-
furt/M. u.a. 1990, S. 119-125 und 168-170. — BOCKER: Festigung (wie Anm. 2), S. 188-221.

5 HeroLp, Victor: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540-1545.
Darstellung auf aktenmifiger Grundlage, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte,
Bd. 20, 1925, S. 5-104, hier S. 37.

6 Vgl. hierzu: WINKELMANN, Jan: Die Mark Brandenburg des 14. Jahrhunderts. Markgrifliche
Herrschaft zwischen riumlicher »Ferne« und politischer »Krise«, Berlin 2011, v.a. S. 152-195. —
LANDMESSER, Bernhard: Die Stinde der Kurmark Brandenburg unter Joachim II. (1535-1571),
Inaugural-Diss., Borna/Leipzig 1929, S. 9-17. — Hass, Martin: Die kurmirkischen Stinde im
letzten Drittel des sechzehnten Jahrhunderts, Miinchen/Leipzig 1913.

36 Frank Gése



zum Ausdruck. Die innerhalb des Adels existierenden Differenzierungen zwischen
einer Herren- und Ritterkurie wird man niche allzu stark gewichten miissen, zumal
sich diese Unterschiede im Verlauf der Frithen Neuzeit ohnehin nivellierten. Wohl
aber gilt es, das Agieren einer Fithrungsgruppe innerhalb der Ritterschaft recht hoch
zu veranschlagen, was es dann auch beim Verhilenis des Adels zur Reformationsfrage
zu beriicksichtigen gilt.” So waren es etwa die von Arnim in der Uckermark, die von
Bredow im Havelland, die Alvenslebens und Schulenburgs in der Alemark oder die
Quitzows und Edlen Gans zu Putlitz in der Prignitz, die in ihrer jeweiligen Land-
schaft einen besonderen Einfluss auf ihre Mitstinde ausiibten. Diese einflussreichen
Geschlechter vertraten in der Regel auch »ihre« Landschaft auf den Landtags- und
Ausschuss-Sitzungen in Berlin-Colln, denn es konnte und wollte sich nicht jeder
Adlige leisten, mehrere Wochen seinem Gut den Riicken zu kehren und vor allem
die vergleichsweise hohen Lebenshaltungskosten wihrend der Zeit der Landtagsver-
handlungen zu tragen.

Die mirkischen Immediatstidte hingegen verfiigten nur {iber sogenannte »Kuriat-
stimmen« und wurden durch Magistratsangehérige, meist ihre Biirgermeister, auf den
Landtagen reprisentiert.® Aber nicht alle landtagsberechtigten Kommunen entsandten
auch wirklich einen Vertreter zu diesen Versammlungen. Ahnlich wie beim Adel wurde
auch hier aus Kostengriinden eine Praxis favorisiert, bei der sich mehrere Stidte einer
mirkischen Teillandschaft auf einen Reprisentanten, meist den Ratsangehérigen der
»Hauptstadt« des jeweiligen Kreises (zum Beispiel Perleberg fiir die Prignitz oder Prenz-
lau fiir die Uckermark), verstindigten und diesem entsprechende Instruktionen mit auf
den Weg gaben.” Und auch fiir die innerstidtischen Verhiltnisse gilt es dhnliche Diffe-
renzierungen vorzunchmen wie bei der Ritterschaft. In vielen Kommunen hatten sich
im Verlauf des Spatmittelalters und der Frithen Neuzeit aus einem Teil der ratsfihigen
Geschlechter Fiihrungsgruppen miteiner erstaunlichen Kontinuititetablieren kénnen.'?

Inden der Einfiihrung der Reformation unmittelbar vorausgehenden Jahrzehnten
kam es zu einer zunehmenden Institutionalisierung des Stidndelebens in der Mark

7 Vgl. Hann, Peter-Michael: Struktur und Funktion des brandenburgischen Adels im 16. Jahrhun-
dert, Berlin 1979, v.a. S. 168-203. — GOsE, Frank: Adlige Fithrungsgruppen in nordostdeutschen
Territorialstaaten des 16. Jahrhunderts, in: HanN, Peter-Michael; Lorenz, Hellmut (Hg.): Formen
der Visualisierung von Herrschaft. Studien zu Adel, Fiirst und Schloffbau vom 16. bis zum 18. Jahr-
hundert (Quellen und Studien zur Geschichte und Kultur Brandenburg-Preuflens und des Alten
Reiches), Potsdam 1998, S. 139-210.

8 Einen Sonderfall stellten die sogenannten Mediatstidte dar. Diese Kommunen, die entweder einen
Bischof (zum Beispiel in Fiirstenwalde oder Teltow) oder einen adligen Stadtherren (zum Beispiel
in Meyenburg, Buckow oder Putlitz) iiber sich hatten oder als Amtsstadt zum kurfiirstlichen Do-
minenbesitz gehérten (zum Beispiel in Potsdam, Fehrbellin oder Trebbin), waren nicht auf den
Landtagen vertreten.

9  Schr sorgfiltig achteten diese Kommunen auch auf die tradierten Rangabstufungen beim Ab-
stimmungsprozedere auf den Landtagen. Vgl. hierzu: BExmanN, Johann Christoph: Historische
Beschreibung der Chur und Mark Brandenburg, Berlin 1751-1753 (ND 2004), S. 294f.

10 Vgl. hierzu am Beispiel Stendals die Studie von MLECzZKOWSKI, Wolfgang: Zum politischen und
sozialen Wandel stidtischer Fithrungsschichten in Brandenburg im 15. und 16. Jahrhundert, in:
Jahrbuch fiir brandenburgische Landesgeschichte, Bd. 26, 1975, S. 89-118.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 37



Brandenburg, die erst in den 1540er und 1550er Jahren ihre abschlieffende und
lingerfristig wirkende Ausprigung erfuhr.!! Zum Teil hatte die Landesherrschaft
auch selbst dazu beigetragen. Dies mag nur demjenigen wenig plausibel erscheinen,
der Fiirst und Stiinde einseitig als unversdhnlich zueinander stehende Antipoden
auffasst und die Regierungszeiten der Kurfiirsten Albrecht Achilles (reg. 1470-80),
Johann Cicero (reg. 1486-99) und Joachim I. (reg. 1499-1535) unter dem Signum
einer »Zuriickdringung des Einflusses der Stinde« zu betrachten geneigt ist.!? Eine
solche Sicht erweist sich aber schon deshalb als iiberdenkenswert, da viele Minner im
personlichen Umfeld des Kurfiirsten am Hof bzw. in den Zentralbehérden aus den
fithrenden einheimischen Adelsgeschlechtern des Landes stammten und somit stets
eine enge Tuchfiithlung zu den Stinden erhalten blieb. Und auch in den Kommunen
war der Kurfiirst »an einer Stirkung der stidtischen Fithrungsschichten [...] interes-
siert, galten diese ihm doch als Garant stabiler sozialer und politischer Verhiltnisse
innerhalb der stidtischen Mauern."? Es war gerade diese Modifizierung, die in der
jiingeren Forschung besonders nachhaltige Wirkungen auf das Gesamtverstindnis
des Verhiltnisses zwischen Stinden und Landesherrschaft entfaltet hat: Das frither
allzu griflig erscheinende, aber kaum die schwer zu analysierende politische Realitit
erfassende Paradigma des »stindischen Dualismus«hatinzwischen ausgedient.'* Man
setzt heute andere Gewichtungen, die insbesondere die allenthalben in den Quellen
greifbaren Interdependenzen zwischen Stindereprisentanten, Zentralverwaltung und
Hofgesellschaft zur Kenntnis nehmen.”” So fungierten, um ein besonders exklusives
Beispiel aus der der brandenburgischen Reformation unmittelbar vorangehenden
Zeit herauszugreifen, die Bischéfe der drei landsissigen Bistiimer hiufig als Rite am
kurfiirstlich-brandenburgischen Hof.!® Ebenso fanden sich unter den Riten auch eine
Reihe von Dom- und Stiftspropsten. Diese enge Verwobenheit zwischen hohen Kleri-
kern und Angehérigen des Berlin-Céllner Hofes bzw. der Zentralverwaltung fithrte
mitunter auch zu ganz pragmatischen Vorkehrungen: Der Brandenburger Domherr
Johann Kassel, der die Interessen seines Domkapitels gegeniiber der kurfiirstlichen
Regierung und auf den Landtagen vertrat, hatte sich in der Residenz sogar ein eigenes

Haus bauen lassen, »um nicht immer in Herbergen einkehren zu miissen«.””

11 Vgl. hierzu die iltere, allerdings in Fragestellung und Anlage iiberholte Darstellung von ScHOTTE,
Walter: Fiirstentum und Stinde in der Mark Brandenburg unter der Regierung Joachims I, Leipzig
1911.

12 So die Uberschrift des relevanten Kapitels bei BckERr: Festigung (wie Anm. 2), S. 212.

13 MLEczrowskl: Wandel (wie Anm. 10), S. 113.

14 Vgl. Langg, Ulrich: Der stindestaatliche Dualismus — Bemerkungen zu einem Problem der deut-
schen Verfassungsgeschichte, in: Blitter fiir deutsche Landesgeschichte, Bd. 117, 1981, S. 311-332;
des Weiteren vgl. hierzu die grundsitzlichen, auch iiber die von ihr behandelte Zeit des Ancien
Régime hinausgehenden Bemerkungen iiber das stindisch-landesherrliche Verhiltnis bei StorL-
BERG-RILINGER, Barbara: Vormiinder des Volkes? Konzepte landstindischer Reprisentation in der
Spitphase des Alten Reiches (Historische Forschungen 64), Berlin 1999, S. 4f.

15 Vgl. Haun: Strukeur (wie Anm. 7). — Gosk: Fithrungsgruppen (wie Anm. 7), v.a. S. 159-176.

16 Vgl. hierzu jiingst: LEIBETSEDER, Mathis: Rite und liebe Getreue. Zur Frage nach dem politischen
Kern der brandenburgischen Hof- und Landesverwaltung, in: Jahrbuch fiir brandenburgische
Landesgeschichte, Bd. 65, 2014, S. 89-115, hier v.a. S. 93-99.

38 Frank Gése



In diesem Umfeld geraten natiirlich auch die Einflussméglichkeiten der Stinde
auf die Kirchenpolitik vor der Reformation in den Blick. Gemeinhin sah und sieht
man hier die spitmittelalterliche Landesherrschaft in einer dominanten Stellung.
Denn die brandenburgischen Kurfiirsten hatten es bekanntlich vermocht, in der
Mitte des 15. Jahrhunderts von der Kurie wichtige Zugestindnisse zu erhalten.'®
Dazu zihlten etwa die Einschrinkung der Kompetenzen der geistlichen gegen-
tber der landesherrlichen Gerichtsbarkeit oder die Gewidhrung des kurfurstlichen
Nominationsrechtes bei frei werdenden Bischofsstithlen in den drei landsissigen
Bistiimern Lebus, Brandenburg und Havelberg. In dem 1447 zwischen Kurfurst
Friedrich II. (reg. 1440-70) und Papst Nikolaus V. (reg. 1447-55) abgeschlossenen
Konkordat wurden diese auf eine stirkere Einbindung der drei Bistiimer in das
Verfassungsgefiige der Mark hindeutenden Verinderungen vertraglich geregelt,
die damit schon einige spitere Weichenstellungen im Verhilenis zwischen Landes-
herrschaft und Kirche antizipierten.” Auch die Méglichkeit der Heranziehung des
Kirchengutes fiir landesherrliche Zwecke wurde mit diesem Konkordat eingerdumt,
das damit die spitere Praxis im Umfeld der Reformation in gewisser Bezichung
schon vorwegnahm.?® Demzufolge kann auch auf Brandenburg eine allgemein-
gliltige Bedeutung einnehmende Beobachtung tibertragen werden, wonach schon
»im 15. Jahrhundert in den entwickelten Territorien des Reiches von einem landes-
herrlichen Kirchenregiment gesprochen werden muss«.?! Und das hohenzollernsche
Kurfiirstentum gehérte — so der recht einhellige Befund in der Forschung — neben
den wettinischen Landen zu jenen Territorien, in denen die Verfiigungsgewalt der
weltlichen Gewalt iiber die Kirche am stirksten ausgeprigt war.?> Uneinigkeit
besteht hingegen tiber den Grad der Einbindung der Bistiimer in das politische
System der Markgrafschaft, was zwangsldufig auch Auswirkungen auf deren Ge-
wicht innerhalb des brandenburgischen Stindetums nach sich zieht. Wihrend
Peter-Michael Hahn die Befugnisse der drei Bischofe recht hoch veranschlagt und
deren Kompetenzen die Qualitit einer »Unterlandesherrschaft« zuweist, betont
Karl-Heinz Ahrens ein hoheres Maf$ an Abhingigkeit der Bischéfe von der mark-
griflichen Landesherrschaft.?

17 GEBAUER, Johannes H.: Aus dem Leben und dem Haushalte eines mirkischen Domherrn zur Zeit
der Reformation, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 6, 1908, S. 68-92,
hier S. 70.

18 Vgl. hierzu PrieBatscH, Felix: Staat und Kirche in der Mark Brandenburg am Ende des Mittel-
alters, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, Bd. 19, 1899, S. 397-430; Bd. 20, 1900, S. 329-365;
Bd. 21, 1901, S. 43-90.

19 Vgl.: HENNIG, Bruno: Die Kirchenpolitik der dlteren Hohenzollern in der Mark Brandenburg und
die papstlichen Privilegien des Jahres 1447, Leipzig 1906.

20 Ebd., S. 31, 108.

21 ScuuLzg, Manfred: Fiirsten und Reformation. Geistliche Reformpolitik weltlicher Fiirsten vor der
Reformation, Tiibingen 1991, S. 7.

22 Vgl. dazu jiingst: LEpPIN, Volker: Die Reformation (Geschichte kompakt), Darmstadt 2013, S. 4.

23 Vgl. HanN, Peter-Michael: Kirchenschutz und Landesherrschaft in der Mark Brandenburg im
spiten 15. und frithen 16. Jahrhundert, in: Jahrbuch fiir die Geschichte Mittel- und Ostdeutsch-
lands, Bd. 28, 1979, S. 179-219. — Aurens, Karl-Heinz: Die verfassungsrechtliche Stellung und

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 39



Doch auch die Inhaber der kirchlichen Gewalten wussten die Landsissigkeit
durchaus gelegentlich zu ihrem Vorteil zu nutzen. So hatte sich zum Beispiel der
Brandenburger Bischof 1522 gegen die Heranziehung seines Stifts, das ja de jure noch
ein Jahr zuvor in der Reichsmatrikel aufgefiihrt worden war, bei der Erhebung von
Reichssteuern gewandt und darauf rekurriert, dass solche Anschlige »bei Menschen
gedencken« durch den brandenburgischen Kurfiirsten eingezogen worden seien.?*
Eine plausible Erklirung fiir diese starke und auch weitgehend fraglos akzeptierte
Stellung der Landesherrschaft lag in ihrer rechtssetzenden Position. Nur sie konnte
bei den immer wieder auftretenden Konflikten zwischen dem Klerus einerseits und
den Stidten oder der Ritterschaft andererseits vermitteln.

Obwohl also der landesherrliche Handlungsspielraum recht hoch veranschlagt
wird, erscheint die Frage opportun, welche Méglichkeiten die Stande in der Mark
Brandenburg innerhalb dieses Politikbereiches wahrnehmen konnten. Fiir das
15. Jahrhundert liegen fiir etliche mirkische Stddte Belege fiir ein recht selbstbe-
wusstes Agieren in kirchlichen Angelegenheiten vor. Obgleich die Stadtrite in vor-
reformatorischer Zeit kaum das Patronat erwerben konnten, hatte sich der Spielraum
gegeniiber den kirchlichen Institutionen innerhalb der stidtischen Mauern erheblich
erweitert. Man versuchte einen grofleren Einfluss auf die Verfiigungsgewalt tiber
die in der Stadt amtierenden Geistlichen (vor allem iiber die zunehmende Zahl von
Altaristen), aber auch iiber das Kirchenvermégen oder die Schulen zu gewinnen.”
In Frankfurt (Oder) war es im ausgehenden 15. Jahrhundert gelungen, die Steuer-
freiheit des Klerus einzuschrinken.2® Ahnlich wie die Landesherrschaft versuchten
auch die Stadtrite den Einfluss der geistlichen Gerichtsbarkeit in Ehesachen und
Erbschaftsangelegenheiten zuriickzudringen. Und 1531 hatte der Kurfiirst den
Stidten die Erlaubnis erteilt, zur Aufbringung der Tiirkensteuer von der innerhalb
ihrer Mauern wohnenden Geistlichkeit Beitrige einzuziehen und damit das Privileg
der Steuerfreiheit aufzuweichen.?”

Ebenso deuteten auch innerhalb der lindlichen Gesellschaft einige Zeichen
auf eine recht starke Position des Adels gegeniiber den in den Dérfern wirkenden
Geistlichen hin. Im Zusammenhang des ohnehin in den Landgemeinden seit dem
ausgehenden 15. Jahrhundert zu beobachtenden Ausbaus gutsherrschaftlicher
Verhiltnisse gerieten die Patronate lehnsweise an die Ritterschaft und damit die

politische Bedeutung der mirkischen Bistiimer im spiten Mittelalter, in: ScumipT, Roderich (Hg.):
Mitteldeutsche Bistiimer im Spitmittelalter, Liineburg 1988, S. 19-52.

24 Codex diplomaticus Brandenburgensis. Sammlung der Urkunden, Chroniken und sonstigen
Quellenschriften fir die Geschichte der Mark Brandenburg und ihrer Regenten, hg. von Adolph
Friedrich RiEDEL, 1.—4. Hauptabteil., 41 Bde., Berlin 1838—69 (im Folgenden: CDB), hier 1.8,
S. 489.

25 Vgl. PrieBaTsCH: Staat (wie Anm. 18), Bd. 21, 1901, S. 44—49.

26 Vgl. Reuss-Casrari, Elisabeth: Kirche und Klerus in Frankfurt a.d. Oder im Mittelalter. Ver-
fassung und Verhilenis zur Stadtgemeinde, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte,
Bd. 35, 1940, S. 5-119, hier S. 88.

27 CDB3.3,S.382.

40 Frank Gése



Dorfpfarrer in eine grofere Abhingigkeit »ihrer« Herren.?® Diese Rittergutsbesitzer
trachteten danach, die Landgeistlichen zu mehr Diensten zu verpflichten und sich
am Pfarrland giitlich zu tun.?

Die Anfinge

Eine deutliche Belebung der stindischen Aktivitdten fiel etwa mit jener Zeit zusam-
men, in denen sich auch der erste Akt der Reformation in der Mark Brandenburg
abspielte. Kausalititen zwischen beiden Entwicklungen lassen sich aber nur begrenzt
ausmachen. Fiir die Erklirung der Zunahme stindischer Initiativen in jenen Jahr-
zehnten bildet die Reformationsfrage indes nur eine mogliche Antwort, und man
mag dariiber diskutieren, ob es sich dabei iberhaupt um den wichtigsten Faktor im
Gesamtkontext handelte.

Die genauen Wege des Eindringens reformatorischer Einfliisse in die Mark lassen
sich nur schwer nachzeichnen. Die fragile Quellenlage erschwert hier sichere Aus-
sagen. Solche Beobachtungen wie ein signifikanter Riickgang an Stiftungen oder
das Stagnieren der Aufnahmen von Ménchen und Nonnen in Kléstern lassen sich
cher im Sinne einer zunehmenden Gleichgiiltigkeit, eines »nicht mehr so weiter«
interpretieren, als dass wirklich schon Neues gewagt und ausprobiert worden wire.
Die Umschreibung dieser Phase als »heimlicher« oder »stiller Reformation« erscheint
daher rechtzutreffend.’ Begiinstigend hatte sichzudem ausgewirkt, dassimmer mehr
Mirker an der Universitit Wittenberg studierten und sowohl die Lutherbibel als auch
lutherische Lieder allmihlich in der Mark Verbreitung fanden.?!

Wennauch diestete Etikettierung der Reformation »asan urban event« mittlerweile
als Banalitdtdaherzukommen scheint, stellten auch und gerade die brandenburgischen
Kommunen den geeigneten Resonanzboden fiir die neuen Ideen dar. Wittenberger
Einflisse sind fiir einige mirkische Stidte, besonders in den an der westlichen und
siidlichen Peripherie liegenden Teillandschaften, zu beobachten. So hatte der die
Vorginge in der Elbestadt unmittelbar erlebende Pfarrer Bartholomius Rieseberg
im lutherischen Sinne im altmirkischen Weteritz gepredigt, nachdem er zuvor in
Gardelegen gewirkt hatte. Diese beiden Lebensstationen demonstrieren zugleich
exemplarisch, dass ein solches frithes Engagement fiir die reformatorischen Ideen von
der Zustimmung bzw. zumindest dem Gewihrenlassen seitens der dort agierenden

28 Vgl. ENDERs, Lieselott: Die Prignitz. Geschichte einer kurmirkischen Landschaft vom 12. bis zum
18. Jahrhundert (Veréffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 38), Potsdam
2000, S. 101.

29 Vgl. PrieBaTsCH: Staat (wie Anm. 18), Bd. 21, 1901, S. 51f.

30 Vgl. HemnricH, Gerd: Neue Kirchenordnung und »stille« Reformation. Die Landesfiirsten und
die »Luthersache« in der Mark Brandenburg, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte, Bd. 57, 1989, S. 65-98; ebenfalls abwigend urteilt Risse, Wolfgang: Modernisierung
und Beharrung. Aspekte der Kirchenpolitik der brandenburgischen Hohenzollern im Spannungsfeld
von innerkirchlichen Reformbestrebungen und Reformation, in: Jahrbuch fiir brandenburgische
Landesgeschichte, Bd. 41, 1990, S. 165-179, hier S. 168f.

31 Vgl. HEIDEMANN, Julius: Die Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1889, S. 134-143,
173-179.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 41



Autorititen abhingig war. In Weiteritz erhielt Rieseberg den nétigen Riickhalt durch
den dortigen Patronatsherrn, von Alvensleben, wihrend in Gardelegen die Tolerierung
durch den Stadtrat vonnéten war.>> Andere Beispiele lieSen sich anfiihren, die aber
zugleich auch deutlich machen, wie uniibersichtlich sich mitunter die Situation fiir
die Nachlebenden darstellt. Erschwert wird eine genaue Analyse auch dadurch, dass
sich in den Kommunen die Auseinandersetzungen um die Bestellung von Geistlichen,
die sich offen zur neuen Lehre bekannten oder zumindest damit sympathisierten, mit
Konflikten um das Patronatsrecht iiberlagerten, das bis in die 1540er Jahre zumeist
noch nicht bei den Stadtriten lag.%

Doch ungeachtetdieser vereinzelten Spuren folgte die offizielle Haltung der Stinde
in der Reformationsfrage — und dies entsprach der eben beschriebenen dominanten
Stellung der Landesherrschaft — in diesen Jahren der Position der Kurfiirsten. Be-
sondere Vorsicht war gegeniiber Joachim I. angebracht, der bekanntlich zu den ein-
flussreichsten und sich am unverschnlichsten gebdrenden Reprisentanten der sich
unter den Reichsstinden formierenden Anti-Luther-Parteizihlte. So soll insbesondere
von ihm die entscheidende Initiative zur Verkiindung des Wormser Edikts auf dem
Reichstag von 1521 ausgegangen sein, mit dem vom Kaiser die Reichsacht iiber
Luther verhingt worden war. Joachim setzte alles daran, die weitere Verbreitung der
Schriften Luthers in seinem Land zu verbieten.?4

In diesem Sinne sollten die vom brandenburgischen Kurfiirsten auf dem Landtag
von 1527 prisentierten »Artikel« Einigkeit mit den Stinden in der Religionsfrage
demonstrieren: »Was die lutherische Ketzerei belanget wollen die Stinde nebst Sr.
Kf. Gn.« angeblich eine volle Ubereinstimmung ihrer Anschauungen mit denen des
Kurfiirsten bekunden.?> Die Artikel weisen allerdings nicht nur eine antilutherische
Stofirichtung auf, sondern lassen sich, wenn man zum Beispiel das Insistieren auf
eine geordnete Zuweisung der Einkiinfte fiir die Pfarrer zur Kenntnis nimmt, auch
dahingehend interpretieren, dass Joachim I. sehr wohl einen Blick fir Missstinde
und einen Reformbedarf in der Kirche bewies — eine Tendenz, die sich bekanntlich
in den letzten Lebensjahren dieses Kurfiirsten noch verfestigte. Man sollte deshalb
auch Zuriickhaltung tiben, die allenthalben in diesen Jahren auftretende Kritik am
Gebaren der Geistlichkeit stets mit einer frithen reformatorischen Bewegung gleich-
zusetzen. So hatte sich im Prenzlau der 1520er Jahre ein Konflikt iiber die Rolle der
dortigen Geistlichen als Kreditgeber entwickelt, den der vom Kurfiirsten beauftragte

32 Vgl. SCHNEIDER, Siegfried: Die Reformationin der Alemark, in: DEL1us, Hans-Ulrich; KuNzZENDORE,
Max-Ottokar; WINTER, Friedrich (Hg.): »"Dem Wort nicht entgegen ...« Aspekte der Reformation
in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 86-97, hier S. 86.

33 Vgl. hierzu demnichst die sich kurz vor dem Abschluss befindende Potsdamer Dissertation von
Felix Engel iiber die »Stadtreformation in Brandenburge.

34 Vgl. HEIDEMANN (wie Anm. 31), S. 96-112. — GUNDERMANN, Iselin: Kirchenregiment und Ver-
kiindigung im Jahrhundert der Reformation, in: HEiNrIcH, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in
Berlin-Brandenburg, Berlin 1999, S. 147-241, hier S. 148f.

35 CDB 3.3, S. 356f. [»Kurfiirst Joachim publicirt die Artikel, woriiber er sich in Betreff der Religion
mit den Landstinden vereinigt hatd].

42 Frank Gése



Landeshauptmann entschirfen konnte.>® Und auch die vom Kurfiirsten 1525 bei-
gelegten Streitigkeiten zwischen dem Brandenburger Domstift und der Neustadt
Brandenburg sind nicht als frithe Indizien einer reformatorischen Bewegung in der
Havelstadt zu interpretieren, sondern entziindeten sich an der Nutzung einiger Ha-
velinseln und der Hiitungsgerechtigkeit.>”

Nach dem Regierungswechsel von 1535 dnderten sich die Rahmenbedingungen
zunichst nicht grundlegend. Quellenbelege iiber Auflerungen der Gesamtstinde zur
Reformationsfrage liegen vor 1539 nicht vor. Bei den tiberlieferten Artikulationen frii-
her Sympathien fiir Luthers Ideen handelte es sich um lokal beschrinkte Ereignisse.?®
Inwieweit man unter den Stindevertretern iiber die Pline des neuen Landesherrn im
Bildewar, kann nurspekuliertwerden. Zwarwird man im Lichte einiger Quellenfunde
davon ausgehen konnen, dass Joachim II. (reg. 1535—71) recht frithzeitig den Plan
gefasst hatte, einen baldigen Konfessionswechsel zu vollzichen. Allerdings war dies
wohl zunichst nur einem engen Personenkreis bekannt.?? Angesichts der oben bereits
angesprochenen anzunehmenden informellen Bezichungen zwischen den am Hof
prisenten Amtstrigern und einigen Stindereprisentanten kann davon ausgegangen
werden, dass — je nach Standort — Hoffnungen bzw. Befiirchtungen angesichts der
sich abzeichnenden Verinderungen auch auferhalb der Residenz artikuliert worden
waren. Man testete nun aus, wie weit man gehen konnte. Der vom Kurfiirsten im
September 1538 gewihrte Landtagsabschied lief§ sich dahingehend interpretieren, dass
er in der Religionsfrage noch aus einer gewissen abwartenden und defensiven Position
aus argumentierte. Angesichts der von den Stinden geduflerten Erwartungen hatte
Joachim II. ihren Vertretern gegeniiber bekundet, dass er »hoffe ..., wir haben uns
bishere in aller religion und cristlichen ceremonien dermassen, wie einem cristlichen
churfiirsten eigent, zustehet und geburt, gehalten«. Er werde es auch kiinftig so halten,
»wie wir solich gegen Gott dem almechtigen, der romischen kaiserlichen und kénig-
lichen Majesteten ... mit gutem gewissen, eren und fug zu verantworten haben«.

Dem entsprach, dass nicht in jedem Fall bei den fiir einige Kommunen iiberlie-
ferten internen Auseinandersetzungen genau zwischen dem aus einer antiklerikalen
Haltung herrithrenden widerstandigen Verhalten und solchen Konflikten zu trennen
war, dieausklassischen Ressourcenverteilungskdmpfen innerhalb der Stadt resultierten.
Nachdem noch 1530 mit grofler Hirte gegen die in Stendal ausbrechenden Tumulte
vorgegangen worden war, sind 1538 in dieser altmirkischen Stadt wieder Predigten im

36 NEerrmany, Klaus: Prenzlauim Zeitalter der Reformation und der Konfessionskimpfe (1500-1648),
in: DERS.; ScuicH, Winfried (Hg.): Geschichte der Stadt Prenzlau, Horbam Neckar2009, S. 98139,
hier S. 105f.

37 Vgl.CDB 1.9, S. 272.

38 Vgl. GunpeErMANN: Kirchenregiment (wie Anm. 34), S. 160f.

39 Vgl. dazu jiingst: STEGMANN, Andreas: Die »christliche Reformation« im Kurfiirstentum Branden-
burg. Mittelweg zwischen Rom und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische
Literaturzeitung 2016, Heft 6, Sp. 579-591.

40 FRIEDENSBURG, Walter (Bearb.): Kurmirkische Stindeakten aus der Regierungszeit Kurfiirst
Joachims II. 1535-1570, Bd. 1, Miinchen/Leipzig 1913, S. 48.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 43



lutherischen Sinne tiberliefert.*! Dort, wo der Stadtrat das Patronatsrecht schon vor der
Einfiihrung der Reformation innehatte, wurde zumindest versuche, mitder Berufung
von Anhingern der lutherischen Lehre vollendete Tatsachen zu schaffen. Im Jahre
1537 hatte der Céllner Stadtrat, der fiir einige Altar-Lehen in der St. Petri-Kirche das
Patronatsrecht wahrnahm, den Prediger Johann Baderesch zum Pfarrer bestellt, ohne
dass dies der Kurfiirst beanstandete.*2 In Treuenbrietzen, einem unmittelbar an der
damaligen Grenze zu Kursachsen liegenden Stidtchen, hatten mit Simon Frédemann
und Johann Bshme schon vor 1539 zwei lutherische Pfarrer amtiert.*> Deutlich zeigte
sich aber trotz der breiter werdenden Resonanz der evangelischen Botschaft in einigen
brandenburgischen Orten bei den mirkischen Stinden auch, dass sich Joachim II.
nicht das Heft des Handelns aus der Hand nehmen lassen wollte. Als er zum Bei-
spiel zu Beginn des Jahres 1539 davon erfahren hatte, dass der Stendaler Rat bei der
Einfiihrung von Neuerungen im Kirchenleben vorzupreschen gedachte, forderte er
diesen in einer geharnischten Note auf, keine Verinderungen vorzunehmen, sondern
die bisher iiblichen Zeremonien und Gebriuche beizubehalten und auch keine neuen
Prediger anzunehmen. Allerdings lief§ er die Ratsherren zugleich auch wissen, dass er
in nichtallzu ferner Zukunft plane, »eyne gemeyne ordenunghe jn vasern landen, wie
es der religion halben [...] gehalten werden« solle, aufzurichten.** Auch in anderen
kleineren Stidten wie Saarmund oder Bernau zeigte sich exemplarisch die Grauzone,
in der evangelisch predigende Geistliche vor 1539 agieren konnten.?>

In der stindepolitischen Uberlieferung spiegelte sich dieser Einsatz der Stade
rite fiir lutherisch gesinnte Pfarrer allerdings nur in geringem Umfang wieder. Die
Magistrats-Reprisentanten nutzten gelegentlich ihre Rolle als Stindevertreter und
verbanden die tiblicherweise auf den Stindeversammlungen verhandelten Materien
mit religionspolitischen Wiinschen. So hatte sich im Februar 1539 der Magistrat von
Berlin-Colln an den Kurfiirsten gewandt und um die Zulassung des Altarsakraments
gebeten, obwohl es urspriinglich um die Durchsetzung eineslandesherrlichen Mandats
zum Verbot der Kriegsdienste aufler Landes ging.46

Einen Sonderfall stellt die in der Forschung oft thematisierte sogenannte »Telto-
wer Einung« vom April 1539 dar, wenn auch immer wieder Zweifel am Quellenwert

41 Jingst dazu: CREUTZBURG, Reinhard: Martin Luthers Lieder und Justus Jonas’ Predigt als Anstofe
zur Reformation in Stendal, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 70,
2015, S. 29-50, hier S. 39.

42 Vgl. FLEINER, Fritz: Die Mitwirkung des Propstes zu St. Petri bei den Wahlen der Prediger der
St. Petri-Kirche zu Céln an der Spree, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 6,
1909, S. 1-47, hier S. 6.

43 Allerdings hatte dies die Landesherrschaft wohl nur toleriert, weil diese Stadt »der Holle« — also
dem lutherischen Witteberg — »so nahe« sei. Prscron, Carl Nathanael: Urkundliche Geschichte
der Churmirkischen Stadt Treuenbrietzen, Treuenbrietzen 1871, S. 87.

44 Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt Magdeburg, Slg. 30 »Dokumente zur Geschichte der Alemark
und Jerichows, Nr. 10, unpag. Ich danke Herrn Felix Engel, der mich auf diese Quelle aufmerksam
gemacht hat.

45 Vgl. HEipEMANN: Reformation (wie Anm. 31), S. 189f.

46 Detr1us, Hans-Ulrich: Die Reformation in Berlin, in: WirTH, Giinter (Hg.): Beitrige zur Berliner
Kirchengeschichte, Berlin 1987, S. 2343, hier S. 30.

44 Frank Gése



des sogenannten »Schwanebecker Hausbuches« geduflert wurden.” Auch wenn es
sich bei den in der Quelle aufgefithrten Teilnehmern der Zusammenkunft mit dem
Brandenburger Bischof Matthias von Jagow um die Mehrheit der Ritterschaft dieser
Teillandschaft gehandelt hitte, bleibt dennoch der daraus gezogene Schluss von Adolf
Parisius zweifelhaft, wonach diese zehn Teltower Adligen »auch ohne besonderes
Mandat als Vertreter des gesamten Brandenburgischen Adels gelten« konnen.*® Man
wird dieser Versammlunglediglich actestieren kdnnen, der reformatorischen Bewegung
einen weiteren wichtigen Impuls vermittelt zu haben.

Das stindische Agieren in der Phase der Einfithrung und Konsolidierung der
Reformation nach 1539
Obgleich die offizielle Einfithrung der Reformation mit dem durch den Kurfiirsten
1539 begangenen Abendmahl in beiderlei Gestalt und der wenige Monate spiter
erlassenen lutherischen Kirchenordnung zunichst eine alleinige Entscheidung des
Landesherrn darstellte, ist fiir den weiteren Verlauf der Reformation der 1540er und
1550er Jahre durchaus eine Mitwirkung der Stinde zu beobachten. Dies erscheintauch
insofern plausibel, weil sich genau in jener Zeit eine Intensivierung der stindischen
Aktivitdten beobachten liefi, was sich unter anderem in den hiufiger werdenden und
in kiirzeren Intervallen durchgefiihrten Sitzungen der Landtage widerspiegelte.
Dieseszunchmendestindische Engagementstellte aber keinen isoliert dastechenden
Vorgang auf dem Gebiet des Kirchenwesens dar, sondern korrespondiert mit wach-
senden Aktivititen der Stinde auf anderen Politikfeldern.* Angesichts der immer
mehr anwachsenden Schuldenlast, zu deren Deckung die zur Verfiigung stehenden
Einnahmen nicht ausreichten, waren es die Stinde, die der Landesherr in immer
starkerem Maf3e bei der Losung dieses Problems hinzuzuzichen gedachte. Nachdem
1541 eine erste Einigung erzielt worden war, die Schuldsumme von 700000 Gulden
durch die Stinde zu tibernehmen, kam es im Ergebnis der Landtagsverhandlungen
von 1549/50 zur Bildung des »Kreditwerkes«, das unter Kontrolle von stindischen
Verordneten stehend nunmehr die Schuldenregulierung iibernahm.”® Die landes-
herrlichen Schulden stiegen bis zum Tode Joachims II. 1571 auf 4,7 Millionen Taler.
Diese permanent bestehende Herausforderung, die Schulden des Landesherrn zu
befriedigen, fithrte in der Konsequenz zu einer intensiveren Institutionalisierung des
Stindewesens, so zum Beispiel auch in den mirkischen Teillandschaften. Gerade die
im Zusammenhang mit der Etablierung des Kreditwerkes im Verwaltungsalltag zu
l6senden Aufgaben begiinstigten eine Entwicklung, die zu einer Konzentration der

47 Vgl. Paristus, Adolf: Die Teltower Einigung, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte,
Bd. 1, 1904, S. 222-235.

48 Ebd, S. 230.

49 Vgl. dazu: HanN, Peter-Michael: Landesstaat und Stindetum im Kurfirstentum Brandenburg
wihrend des 16. und 17. Jahrhunderts, in: BaAumGaRrT, Peter (Hg.): Stindetum und Staatsbildung
in Brandenburg-Preuflen (Veréffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin 55), Berlin/
New York 1983, S. 41-79, hier S. 48f.

50 Vgl. Hass: Stinde (wie Anm. 6), S. 172-298.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 45



standischen Aktivitdten auf die in Berlin-Célln tagenden Ausschiisse und die nun
regelmifiger zusammentretenden Versammlungen in den Kreisen fithrte.’! Wenn
es zur Einberufung der Kreisstinde kam, wurden die landesherrlichen Interessen
tiber Kommissare wahrgenommen, die sich aus den Landeshauptleuten oder den
am kurfirstlichen Hof amtierenden Riten rekrutierten. Gelegentlich wohnte der
Kurfiirst oder der Kurprinz diesen Zusammenkiinften personlich bei. Nachweis-
lich der tiberlieferten Quellen wurden bei diesen Versammlungen der Kreisstinde
vor allem Steuerangelegenheiten, insbesondere der Verteilungsmodus zwischen
der Ritterschaft und den Stidten, verhandelt.”? Allerdings bietet die archivalische
Uberlieferung im Gegensatz zu den Quellen stidtischer Provenienz kaum An-
haltspunkte iber das Agieren der Landstinde in den mirkischen Teillandschaften
in der Reformationsfrage, so dass die Kommunikationswege etwa zwischen den
kleinriumigen Adelsgesellschaften in den mirkischen Teillandschaften und den
Stindereprisentanten aufden Gesamt-Landtagen nur sehrvage rekonstruiert werden
konnen.”® Gesamt-Landtage wurden hingegen seltener; so hat man wihrend der
siebenundzwanzigjihrigen Regierungszeit Kurfiirst Johann Georgs (reg. 1571-98)
nur einen Landtag im Jahre 1572 einberufen.

Vordem Hintergrund der tiberlieferten Quellen kann allerdings davon ausgegangen
werden, dass die Stindereprisentanten vermehrt Einfluss auf den Fortgang der mit der
Reformation einhergehenden Verinderungen zu nehmen gedachten und ihnen zu-
nehmend iiber die Schuldenproblematik eine Interventionsméglichkeiterwuchs. Dabei
wird deutlich, dass es zuweilen auch stindische Einfliisse waren, die das vorsichtige
Agieren des Kurfiirsten bei der praktischen Umsetzung der Reformation unterstiitzten.
Dies festzuhalten erscheint vor dem Hintergrund der in der dlteren und jiingeren For-
schungzuweilen erhobenen Vorwiirfe gegeniiber Joachim II. ob seines zu bedichtigen
bzw. zu eigensiichtigen Vorgehens angebracht. Damit ist nicht in erster Linie an die
nicht allzu tiberraschend erscheinenden Vorhaltungen der Prilaten gedacht, die sich
vehement dafiir einsetzten, »die closthere bei iren alten religion pleiben zu lassen«.
Auch auf adliger Seite beftirchtete man, dass wichtige Versorgungsmaoglichkeiten fiir
die Familien der Ritterschaft wegfallen wiirden. So hatten die Standevertreter schon
in ihrer Eingabe fiir den im Mirz 1540 zusammentretenden Landtag unumwunden
erklirt, dass »sonderlichen den von der ritterschaft [...] an den bischoffthumb, stiften,
closter und kumptereien nicht wenig gelegen [sei], in ansehen, das sie der gemeinen
ritterschaft, dardurch sieihre kinder und gefreunden unterbringen mugen«. Mahnend
verwiesen sie darauf, dass die Bistiimer und Stifter kaiserliche Lehen seien, woraus
ihre Befiirchtung erwachse, dass sich aus Ubergriffen darauf »den landen krieg und

51 Vgl. hierzu neben Hass: Stinde (wie Anm. 6) auch Haun: Landesstaat (wie Anm. 49), S. 45.

52 Vgl. LANDMESSER: Stinde (wie Anm. 6), S. 48-50.

53 Die hierzu eventuell Aufschliisse vermittelnde, in dem noch von Ernst Friedlinder verzeichneten
Findbuch erwihnte Akte im Geheimen Staatsarchiv PreufSischer Kulturbesitz Berlin-Dahlem I. HA
Rep. 47 B 9 »Gravamina der Prilaten und des Adels auf dem Hohen- und Niederbarnim (1542)«
muss nach mehreren vergeblichen Suchanfragen als verschollen gelten.

54 FRIEDENSBURG: Stindeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 103.

46 Frank Gése



sonst allerlei beswehrunge entstehen muchten«. Deshalb baten sie den Kurfiirsten, er
moge »mit denselbigen bischthumern, stiften, clostern und kumptherheuser [...] ohn
wissen und rat gemeine landstende kein anderung furnehmen«.> Dieses Insistieren
auf den Landfrieden sollte sich im Ubrigen wie eine rote Linie durch einige stindi-
sche Wortmeldungen der nichsten Jahre ziechen und auch die Politik des Kurfiirsten
entscheidend prigen. Joachims Agieren als Vermittler wihrend der reichspolitisch so
brisanten Jahre zwischen 1546 und 1555 entsprach also auch den vitalen Interessen
der Stinde, die ihrerseits ihren Landesherrn in diesem Sinne zu beeinflussen suchten.
Riickblickend rechnete es sich Joachim II. dann als grofles Verdienst an, dass er sein
Land davor bewahret hitte, dass »Landesknechte in [ihrJem lande mit langen spiessen
lieffen, Idermann das Ire nemen, weiber Schendeten, alle gottes lesterung trieben etc.
welchs leider bei unsern nachbarn gescheen«.>

Restimierend lisst sich feststellen, dass der stindische Einfluss als Korrektiv auf
die von landesherrlicher Seite her geplanten Verinderungen wirkte und zuweilen
allzu rasche Reformen verhinderte. So hatte der Kurfiirst in seinem Revers vom
17. Mirz 1540 zugesichert, dass bei demnichst anstehenden Entscheidungen auf
diesem Gebiet »kein unbillige verenderung vorgenommen werden« solle, was im
Sinneeinervorhergehenden Verstindigung mitden Landstdnden interpretiert werden
kann.”” Langfristig hat Joachim II. den Wiinschen nach einer Aufrechterhaltung
der Nonnenkloster sukzessive ihrer Weiterfithrung als evangelische Damenstifte
jedenfalls entsprochen.

Plidierten die vornehmlich adligen Stindevertreter also in dieser Angelegenheit
eher fiir ein zurtickhaltendes Vorgehen, dringten sie den Kurfiirsten hingegen auf
ein rasches Vorgehen in dem Konflikt zwischen dem Lebuser Bischof und dessen
Verfiigungsgewalt tiber den auf dessen Stiftsgebiet ansissigen Adel. Man argumen-
tierte von stindischer Seite, dass dadurch letztlich auch der kurfiirstlichen Autoritit
Geniige getan werde; zudem bat man diesen, er »wolle dieselbige widerumb fordern
und wider zur landschafft kommen lassen«.”® Die Reprisentanten der Ritterschaft
wiinschten des Weiteren — und hier zeigen sich Kontinuititen zu den Interessenla-
gen und Verhiltnissen im ausgehenden 15. Jahrhundert — auf eine Sanktionierung
bzw. Ausweitung ihrer Befugnisse als Patronatsherren. Insbesondere ging es dem
Landadel darum, durch das 1543 neu gebildete Konsistorium nicht zu sehr in seiner
Verfiigungsgewalt iiber »ihre« Pfarrer eingeengt zu werden. Wenigstens wollten sie
die Genehmigung erhalten, »mutwillige Pfarrherren« ohne Zustimmung des Kon-

sistoriums ihres Amtes zu entsetzen.”’

55 Ebd., S. 87.

56 Zit. nach: STEGMANN: Die »christliche Reformation« (wie Anm. 39), Fn. 20. Stegmann wies nach
Konsultation der Originalakte im Geheimen Staatsarchiv auf den fehlerhaften Abdruck dieses
Bekenntnisses von 1563 durch STEINMULLER, Paul: Das Bekenntnis Joachims I, in: Forschungen
zur Brandenburgischen und Preuf8ischen Geschichte, Bd. 17, 1904, S. 237-249, hin.

57 FRIEDENSBURG: Stindeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 97.

58 Ebd., S.92.

59 Ebd., S. 299.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 47



Inhéherem Mafle als bei dem Glaubenswechsel des Kurfiirsten und der Erarbeitung
der ersten Kirchenordnung kann ein stindischer Einfluss bei der Vorbereitung der Vi-
sitationen beobachtet werden. Dahinter standen gravierende Ubereinstimmungen der
Motive des Kurfiirsten mit den Interessenlagen der tibergrofien Mehrheit der Stinde.
Angesichts der mittlerweile eine exorbitante Gréffenordnung erreichenden Schulden-
summe Joachims II. lag es nahe, hier mit den Stindereprisentanten bei den Verhand-
lungen tiber das Schicksal des kirchlichen Eigentums zu einer Lésung zu gelangen. Sie
traten deshalb auf dem Landtag von 1540 mit der Forderung an den Kurfursten heran,
dass »die Kalande und ihre hauptsummen zu diesen Nothen itzund angegriffen und
vorgestrecktwerden«sollen. Andererseits »erbiten sich die Stende solchs doch widerumb
nach betzahlung der schulde wider zu geben und zu betzalen«.®® Langfristig gingen
auf Grund der finanziellen Kalamititen des Landesherrn fast simtliche sikularisierte
Klostergiiterin die Hinde finanziell potenter Adliger tiber, denn der Kurfurst benotigte
diese als Glaubiger. So gelang es dem kurfiirstlichen Rat und Kimmerer Matthias von
Saldern, die vormals zum Tafelbesitz des Bischofs von Havelberg zihlende Herrschaft
Plattenburg 1560 dem Kurfiirsten abzukaufen, nachdem er diesen Besitz zuvor schon
einige Jahre pfandweise verwaltet hatte.®! Auch der aus Hessen stammende und sich
bis zum einflussreichen Hofmarschall emporarbeitende Adam von Trott kann als
prominentes Beispiel eines »Reformationsgewinnlers« angesehen werden. Thm war es
tiber Kreditgeschifte gelungen, nicht nur das Feste Haus zu Badingen zu erwerben
sondern auch das bedeutende Kloster Himmelpfort in seinen Besitz zu bringen.®?

Diestidtischen Stindevertreter sahen sich hingegen nichtzu gréfleren Riicksichten
mit Blick auf die in ihren Mauern befindlichen Kléster und andere geistliche Ein-
richtungen veranlasst, sondern forderten unmissverstindlich deren Aufldsung zum
Zwecke der Tilgung der kurfiirstlichen Schulden.® Dieses Insistieren erklirtsich auch
vor dem Hintergrund, dass es ja vor allem die Kommunen waren, die in besonderem
Mafle zum Schuldendienst hinzugezogen worden waren und zudem auf zusitzliche
Mittel fiir die Unterhaltung der Schulen und Hospitiler hofften.

Den Stinden wurde zwar auf dem Landtag von 1540 zugesagt, dass man ihre
Wiinsche bei der geplanten Visitation beriicksichtigen werde, die Durchfiihrung der
im Barnim und Teltow beginnenden Visitationen selbst blieb allerdings weitgehend
in der Hand des Kurfiirsten und der von ihm beauftragten Kommission. Vertreter
des Adels zeigten sich ungehalten dariiber, dass »nimandes vom lande bi is«.** Doch
der Kurfiirst nutzte seine Erwiderung auf diese Beschwerden, um noch einmal nach-

60 Ebd., S. 108.

61 PetERs, Jan: Mirkische Lebenswelten. Gesellschaftsgeschichte der Herrschaft Plattenburg-Wils-
nack, Prignitz 1500-1800, Berlin 2007, S. 56f.

62 Vgl.hierzujiingstdie Dissertation von Huts, Mario: Dievon Trottauf Himmelpfort, Badingen und
Ribbeck. Grundlegende Analyse der frithen Entwicklung eines mirkischen Landadelsgeschlechts
unter Beriicksichtigung von reichs-, territorial- und regionalgeschichtlichen Beziigen, Potsdam
2016.

63 Vgl.: FRIEDENSBURG: Stindeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 108.

64 Ebd., S. 191f.

48 Frank Gése



driicklich seine Sicht auf diese Vorginge darzustellen: Demnach sei seine Stellung
gegeniiber den Stinden derart, dass er von der Einholung ihrer Zustimmung zur
Arbeit der Visitationskommission absehen konne. Andererseits versprach er, die Be-
standsaufnahme so zu nutzen, dass »alles, was den geistlichen uber Irem Unterhalt
uberbleibt, den armen in rechten zugeeignet« wird.®>

Der sich am intensivsten in der ilteren Forschung mit den Visitationen beschif-
tigende Historiker Victor Herold hatte den Stidnden bei diesen Vorgingen kaum
einen nennenswerten Beitrag zugestehen wollen. Laut seinem Urteil sei es »selbst
nicht einmal festzustellen, ob Stimmen laut geworden sind, die ein Mitraten und
Mittaten der Stinde {iberhaupt verlangt haben, noch schwerer, ob diese Stimmen
gehort wurden«. Vielmehr sei dies einem kleinen Kreis von Gelehrten und Riten im
Umfeld des kurfiirstlichen Hofes vorbehalten geblieben.®® Doch eingedenk unserer
einfithrenden Bemerkungen, die auf eine Relativierung der allzu starken Unter-
scheidung zwischen der landesherrlichen und stindischen Sphire zielten, sollte man
auch diese fiir die Reformationsgeschichte so zentralen Vorginge etwas abwigender
beurteilen. Schon allein der Tatsache, dass einige Angehorige der mirkischen Rit-
terschaft den Visitationskommissionen angehort hatten, wird man in diesem Sinne
eine gewisse Bedeutung beizumessen haben, auch wenn natiirlich mit Blick auf die
ersten Kommissionen solche Personlichkeiten wie der Generals-Superintendent Ja-
cob Stratner und — vor allem — der Kanzler Johann Weinlében schon qua Amt den
tiberragenden Einfluss in diesem Gremium ausgeiibt hatten. Dennoch sind zum
Beispiel die beredten Klagen des Kanzlers tiber den Widerstand, der der Kommission
wihrend ihrer Reisen besonders von Seiten der Ritterschaft entgegenschlug, so zu
interpretieren, dass solche Einwirkungen bestanden hatten.®” Es handelte sich da-
bei um Angehérige der Ritterschaft, die auf Grund ihres Amtes als Landvogt oder
Landeshauptmann in einer brandenburgischen Teillandschaft in die Kommission
berufen worden waren.® So wurden etwa der Landeshauptmann der Prignitz, Curd
von Rohr®, der uckermirkische Hauptmann Hans von Arnim oder — als Beispiel
fiir eine Reihe von Amtshauptleuten — der Trebbiner Amtshauptmann Dietrich von
Flans punktuell zur Arbeit in den Kommissionen hinzugezogen.”

Ebenso zeigen auch die Protokolle der Visitationen selbst, auf welche groflen Vor-
behalte die Kommissionsmitglieder stieflen, vor allem angesichts des Befundes, dass
viele adlige Patronatsherren durch die willkiirliche Einsetzung von Pfarrern oder die

65 Zit. nach: HEroLD: Kirchenvisitation (wie Anm. 5), S. 46. (Dieses Schreiben ist nicht bei Friedens-
burg ediert.)

66 Ebd., S. 47.

67 Herold rithmte insbesondere die Fihigkeit Weinlobens, »im Streit der Parteien einen Mittelweg zu
finden«, was dafiir spriche, dass die Interessen der adligen Rittergutsbesitzer beriicksichtigt wurden.
Ebd., S. 51.

68 Zur Bedeutung dieser Amtstrigergruppe innerhalb des politischen Systems des 16. Jahrhunderts
jingst: LEIBETSEDER: Rite (wie Anm. 16), S. 111f.

69 Vgl. HanN, Peter-Michael: Curdt von Rohr — Ein brandenburgischer Stindepolitiker zwischen
Fiirstendienst und Familieninteresse, in: Der Herold, Bd. 25, 1982, S. 143-150.

70 HeroLp: Kirchenvisitation (wie Anm. 5), S. 60f.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 49



Einziehung von Kirchengut bereits vollendete Tatsachen geschaffen hatten.”! Von
Seiten der Visitatoren nahm sich deren Wirken hiufigals »richtiges Feilschen zwischen
Patron und Pfarrer« aus.”? So zeigte man sich den Oberstinden gegeniiber kompro-
missbereit, »erledigte, ihnen zustehende Kirchenlehen bei Heimfall wieder verleihen
zu diirfene, oder sah auch iiber die mangelnde Qualifikation eines Pfarrkandidaten
hinweg.”? Und auch in den Kommunen gelang es mitunter, die landesherrlichen Vor-
haben zu konterkarieren. Als man in der Ale- und Neustadt Brandenburg wihrend
der Visitation von 1558 versucht hatte, die dortige Geistlichkeit zu dringen, die an
die altkirchliche Praxis angelehnten Kirchenzeremonien beizubehalten, zwang der
entschlossene Widerstand der beiden Magistrate und der Geistlichkeit die Landes-
herrschaft zum Nachgeben.”# Resiimierend lassen sich diese Vorginge als Aushand-
lungsprozesse interpretieren, in denen angesichts der verworrenen Verhiltnisse oftmals
die Patrone die Oberhand behielten. Gerade die Visitationspraxis spiegelt deshalb an
einem sehr symptomatischen Beispiel das auf eine subtile Austarierung der Interessen
fixierte Gebaren im landeshertlich-stindischen Verhiltnis wider.

Derstindische Einfluss beschrinkte sich indes nichtauf die Sikularisation, sondern
konnte sich gelegentlich auch auf Entscheidungen ausweiten, die im reichspolitischen
Kontext der Konfessionsproblematik getroffen wurden. Dass die Stinde die vermit-
telnde und auf Deeskalation setzende Position des Kurfiirsten im Vor- und Umfeld
des Schmalkaldischen Krieges unterstiitzt hatten, ist bereits erwihnt worden. Nach
der Niederlage des Schmalkaldischen Bundes galtes, sich mitden Entscheidungen des
Augsburger Reichstages von 1547/48 zu arrangieren, die auf eine Riicknahme vieler
im Zuge der Reformationsbewegung eingefithrten Verdnderungen in den protestan-
tischen Reichsterritorien zielten. Das »Augsburger Interim« — wenn auch als zeitlich
befristete Kompromisslosung angeboten —empfanden die evangelischen Reichsstinde
mehrheitlich als Zumutung. Auch in dieser hochbrisanten Frage verfolgte Joachim II.
eine ausgleichende Linie, nicht zuletzt aber gerade deshalb, um den Grundbestand
derlutherischen Landeskirche in seinem Territorium zu retten. Der brandenburgische
Kurfiirst stimmte mit einigen anderen protestantischen Reichsstinden dem Interim
zu, jedoch scheint ihn nach seiner Riickkehr aus Augsburg die Opposition gegen das
Interim in seinen eigenen Landen kalt erwischt zu haben. Eine Vielzahl von Schmih-
schriften war in die Kurmark eingesickert, und nicht zu Unrecht wihnte man die
Verfasser dieser Pamphlete im benachbarten Magdeburg.” In der Folge sah Joachim I1.

71 Hierzu viele Beispiele in den in den Binden des CDB edierten Quellen, so zum Beispiel fiir die v.
Bredow im Havelland (CDB 1.7, S. 223f.), die v. Rochow (CDB 1.9, S. 179) oder die v. Holtzendorff
im Barnim (CDB 1.12, S. 200).

72 HeroLp: Kirchenvisitation (wie Anm. 5), S. 74.

73 LANDMESSER: Stinde (wie Anm. 6), S. 271.

74 Vgl. Kawerau, Gustav: Eine Kirchenvisitation von 1558, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 15, 1917, S. 23-30, hier S. 24. In vergleichbaren Fillen wie in Havelberg
oder Rathenow hatte indes die Visitationskommission ihre Vorstellungen durchgesetzt.

75 Vgl. Niscuan, Bodo: Die Interimskrise in Brandenburg, in: SCHORN-ScHUTTE, Luise (Hg.): Das
Interim 1548/50. Herrschaftskrise und Glaubenskonflikt (Schriften des Vereins fiir Reformations-
geschichte 203), Giitersloh 2005, S. 255-273, hier S. 257-259.

50 Frank Gése



deshalbvon einer Einfithrung des Augsburger Interims in der Kurmark ab und suchte
mit seinem kursichsischen Standesgenossen, Kurfiirst Moritz, einen Sonderweg. Die
unter diesen Umstinden gefiithrten Gespriche bildeten auch die Grundlage fiir die
sogenannten »Leipziger Artikel«, die einen Mittelweg zwischen dem Interim und der
Totalverweigerung symbolisierten.”® Das aus dieser Absprache resultierende Mandat
vom Januar 1549 richtete sich nicht nur an die mit der Verkiindung der »Leipziger
Artikel« beauftragten Geistlichen, sondern auch an die Gesamtstinde, also an die
»Grauen, hern, Ritterschafft, Hauptleute vind Adel uffm Lande, desgleichen auch die
Redte in Steten« der Kurmark.”” Allerdings scheute der Kurfiirst — und dies deutet
aufeinen recht hoch zu veranschlagenden Einfluss der Stindevertreter in dieser Frage
hin — davor zuriick, das modifizierte Interim der Versammlung seiner Stinde vorzu-
legen, auch wenn von Seiten des Kaisers darauf gedringt worden war. Er hatte einen
anderen Weg gewihlt und einzelne Stindereprisentanten an den Hof geladen; einige
Stidtevertreter haben ausfiihrliche Berichte iiber diese Zusammenkiinfte geliefert.”®
Letztlich fiihrte dieser Widerstand dazu, dass man — entgegen den von Joachim II.
an den Kaiser gelieferten Berichten — kaum von einer textkonformen Einfiihrung
des Interims in der Mark sprechen konnte. Und es waren vor allem die Vorbehalte
der Landstinde, die dies verhindert hatten.””

Die interne Zusammensetzung der Stindevertretungen hatte unterdessen eine
wichtige Verinderung erfahren: Die Abschaffung des Bischofsamtes — der Landesherr
agierte nun selbst als »Summus Episcopus« »seiner« Landeskirche — und die Auflésung
der Kl@ster fiihrten dazu, dass kiinftig der hohere Klerus nicht mehr gesondert auf den
Landtagen reprisentiert wurde. Lediglich das zu einem evangelischen Damenstift um-
gewandelte ehemalige Kloster Heiligengrabe und die beiden Domkapitel von Havelberg
und Brandenburg (Havel) blicben auf den Landtagen auch in der nachreformatori-
schen Zeit vertreten. Da die Domkapitel aber zumeist durch bedeutende Familien des
Prignitzer bzw. havellindischen Adels reprisentiert wurden, hatte sich hier faktisch
eine Interessengemeinschaftzwischen diesem Rudiment des alten Prilatenstandes und
der nunmehr an der Spitze der Stindevertretung stehenden Ritterschaft entwickelt.3

76 Vgl. WARTENBERG, Giinther: Das Augsburger Interim und die Leipziger Landtagsvorlage zum
Interim, in: DERS.; DINGEL, Irene (Hg.): Politik und Bekenntnis. Die Reaktionen auf das Interim
von 1548 (Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der Lutherischen Orthodoxie 8),
Leipzig 2000, S. 16-32. Zu den Jiiterboger Gesprichen vom Dezember 1548, an denen auch die
beiden Kurfiirsten teilgenommen hatten, vgl. jiingst: ENGEL, Felix: »Revoluzzer« oder »Leisetreter?
Der Weg zum Theologentag von Jiiterbog von 1548, Jiiterbog 2013, S. 35.

77 Zit. nach: NiscHAN: Interimskrise (wie Anm. 75), S. 262.

78 Vgl. dazu: MULLER, Nikolaus: Zur Geschichte des Interim, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 5, 1908, S. 51-171, hier S. 146-171.

79 Vgl. hierzu die »Stindischen Artikel« an den Kurfiirsten vom 17. August 1549, in: FRIEDENSBURG:
Stindeakten (wie Anm. 40), Bd. 1, S. 431-433.

80 Diese Vertretung der beiden Domkapitel durch vornehmlich Prignitzer und havellindische Adels-
familien blieb im Ubrigen wihrend der gesamten Frithen Neuzeit bestehen, auch als ab der Mitte
des 17. Jahrhunderts die Plenarlandtage wegfielen und sich die landstidndischen Aktivititen auf die
Arbeit in den Ausschiissen beschrinkte. Vgl. dazu: KLINKENBORG, Melle: Das Archiv der Branden-
burgischen Provinzialverwaltung, Bd. 1: Das Kurmirkische Stindearchiv, Strausberg 1920.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 51



Nach dem Herrscherwechsel von 1571 konnten die Stinde ihren Einflussbereich
weiter ausbauen. Angesichts des von seinem Vater iibernommenen Schuldenberges
von 4,7 Millionen Talern blieb dem neuen Kurfiirsten Johann Georg nicht allzu viel
tibrig, als den Stiinden ihre Privilegien zu bestitigen und speziell die Wiinsche der
Oberstinde in Zoll-, Getreideexport- oder Untertanenangelegenheiten zu bertick-
sichtigen.®!

Verwunderlich erschien es unter diesen Voraussetzungen dann nicht, wenn die
Stindereprisentanten mitdem neuen Kurfiirsten Johann Georgin kirchenpolitischen
Fragen zumeist an einem Strang zogen, zumal es hier kaum Dissens gegeben hatte.
Im Juni 1572 bestitigte Johann Georg auf dem Landtag, dass es »mit der christlichen
Religion und den Zeremonien [....] wie bisher gehalten werden« solle. Auch garantierte
e, dass an »den Klostern, Stiften und Komtureien, die der Versorgung der Kinder
und Verwandten der Ritterschaft dienen, keine Verinderung geschehen«.®? Bei der
1572/73 erfolgten Uberarbeitung der Kirchen-, Visitations- und Konsistorialordnung
hatte man auch die stindischen Wiinsche beriicksichtigt und neben der Bestands-
garantie versucht, Unzulinglichkeiten der zuriickliegenden Jahrzehnte zu beseitigen.
Vor dem Hintergrund der in jener Zeit vermehrt auftretenden innerlutherischen
Auseinandersetzungen, die die Diskussion auch in Brandenburg beeinflussten, arti-
kulierten Reprisentanten der Ritterschaft und der Stiddte ihre Sorge um die »reine
Lehre«.®® Der in der Prignitz iiber ausgedehnte Besitzungen verfiigende und zugleich
als kurfiirstlicher Rat amtierende Matthias v. Saldern hatte 1571 mit der Neuver-
leihung des Pfarramtes an Petrus Listmann in seinem Mediatstidtchen Wilsnack
diesem die Aufsicht iiber die Geistlichkeit in seiner gesamten Herrschaft tibertragen,
»damit kein Thrtumb ider Lehr unter sie einreifSe«.®4

Dabhinter stand ein gemeinsames Motiv von Stinden und Landesherrschaft, das
auf die Bewahrung der inneren Stabilitdt im Lande gerichtet war. Die Kunde tiber
die hiufig aus konfessionellem Dissens entstehenden Konflikte in mehreren Reichs-
territorien und europiischen Lindern drang auch in die Mark Brandenburg. Deshalb
unterstiitzten die Stinde die Bemithungen der Landesherrschaft um ein weitgehend
homogenes Glaubensbekenntnis im protestantischen Lager und standen hinter
dem konfliktvermeidenden reichspolitischen Kurs des Kurfiirsten.®® Zustimmung
fand das in enger Abstimmung mit Kursachsen erarbeitete Konkordienbuch, das
kiinftig als allgemeinverbindliche Bekenntnisgrundlage gelten sollte und auf das die
lutherischen Pfarrer bei ihrer Ordination zu schworen hatten. Wie lange das an von

81 Vgl. CrooN, Hermann: Die kurmirkischen Landstinde 1571-1616, Berlin 1938, S. 13-24.

82 Zit. nach: Beck, Friedrich (Bearb.): Regesten der Urkunden Kurmirkische Stinde (Rep. 23 A) des
Brandenburgischen Landeshauptarchivs (Quellen, Findbiicher und Inventare des Brandenburgischen
Landeshauptarchivs 16), Frankfurt/M. u.a. 2006, Nr. 384, S. 253.

83 HeroLp, Victor (Hg.): Die Brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und -Register des X V1.
und XVII. Jahrhunderts, Bd. 1, Berlin 1928, S. 37. So beteuerten in Perleberg und Lenzen Rat und
Geistlichkeit, »keiner spaltungen, noch verdamlichen Secten anhenigk zu sein«. Ebd., S. 36f.

84 Zit. nach: ENDERs: Prignitz (wie Anm. 28), S. 581.

85 Vgl. hierzu jiingst: BEYER, Achim: Die kurbrandenburgische Auflenpolitik im »langen 16. Jahr-
hundert, in: Blitter fir deutsche Landesgeschichte, Bd. 147, 2011, S. 271-331.

52 Frank Gése



Bauernkrieg und Tauferreich erinnernde Schreckgespenst einer radikalen Auslegung
der evangelischen Botschaft landesherrliche und stindische Amtstriger umgetrieben
hatte, zeigt die panische Reaktion aus Berlin-Colln angesichts des Treibens eines
Geistlichen in Prenzlau, des Diakonus Finke, im ausgehenden 16. Jahrhundert. Man
machte es dem Pfarrer zur Auflage, sich nicht in die »politica« zu mischen, solch ein
Predigen habe eher »einem Miintzer oder anderen dergleichen wiederteufferischen
Geist angestanden« als ihm. »Er solle sich nicht mehr in des Rats und des Rathauses
Sachen mengen, viel weniger aber solche abscheulichen Predigten halten, die zur Ver-
achtung der Obrigkeit dienen.«®® Demgegeniiber zeigte man sich dann eher bereit,
tiber gewisse moralische Verfehlungen der Geistlichkeit — und dies zielte besonders
auf die »erste Generation« lutherischer Pfarrer — hinwegzusehen. Exemplarisch sei
hierfiir die Reaktion des Kurfiirsten iiber die »Fehltritte« des Pfarrers zu Salzwedel
zitiert: Es wire doch besser, »daf§ er ein Kind gemacht, denn daff durch ihn Aufruhr
erwecket wiirde; besser er machte zehn Kinder als aufwieglung und aufruhr, wenn
er nur in seiner Lehre rechtschaffen sei«.8”

Diese besondere Sensibilitit der Stindevertreter gegeniiber den angenommenen
oder real bestehenden Gefahren der Aufweichens der reinen Lehre zeigte sich, um
ein letztes Beispiel anzufiihren, in artikulierten Befiirchtungen gegeniiber dem
Eindringen des Calvinismus im Land — und dies schon geraume Zeit vor dem Kon-
fessionswechsel von 1613. Im Jahre 1599 hatten Stindevertreter dem Kurfiirsten
Joachim Friedrich (reg. 1598-1608) Artikel tiberreicht, in denen sie ihre Sorge tiber
den Bestand der lutherischen Lehre bekundet hatten. Bei der Besetzung der kirch-
lichen Spitzendmter sollte deshalb genau darauf geachtet werden, nur unverdichtige

Kandidaten zu benennen.%8

Fazit

Die Ausfithrungen haben deutlich gemacht, dass die Stinde trotz der durch die
Etablierung des landesherrlichen Kirchenregiments gestirkten Stellung des Landes-
herrn durchaus Gestaltungsmoglichkeiten in kirchenpolitischen Fragen wahrnehmen
konnten. Altere, mitunter recht apodiktisch anmutende Urteile, dass sie auf diesem
Gebiet »in keiner Weise [...] Einflufl« erlangt hitten, sind in dieser Absolutheit
nicht aufrecht zu erhalten.®” Zwar blieben die Entscheidungen zur Einfithrung der
Reformation und im Umfeld der Erarbeitung der Kirchenordnung vornehmlich
Angelegenheiten des Landesherrn. Jedoch waren es die Reprisentanten der branden-
burgischen Stindegesellschaft — seien es die Magistratsangehorigen der Kommunen
oder die in ihren Adelsgesellschaften einflussreichen Rittergutsbesitzer —, die auf mie-

86 Zit. nach: SchwaRrTz, Paul: Beitrige zur Kirchengeschichte brandenburgischer Stidte, in: Jahrbuch
fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 7/8, 1911, S. 14-76, hier S. 38.

87 Zit. nach: ENDERs, Lieselott: Die Altmark. Geschichte einer kurmirkischen Landschaft in der
Frithneuzeit (Ende des 15. bis Anfang des 19. Jahrhunderts) (Verffentlichungen des Branden-
burgischen Landeshauptarchives 56), Berlin 2008, S. 1177.

88 Vgl. Hanun: Landesstaat (wie Anm. 49), S. 50.

89 LANDMESSER: Stinde (wie Anm. 6), S. 277.

Die kurmdrkischen Stinde in der Reformationsbewegung 53



unter subtile Weise entscheidend mitbestimmten, in welcher Weise und vor allem mit
welcher Tiefenwirkung die eingeleiteten Verinderungen im Lande umgesetzt werden
konnten. Begiinstigt wurde dieses Engagement zum Einen durch einen seit der Mitte
des 16. Jahrhunderts grofer werdenden Handlungsspielraum der Stinde infolge der
hohen Verschuldung der Landesherren und der daraus resultierenden finanziellen
Abhingigkeit der Kurfiirsten von standischen Kreditgebern und zum Anderen durch
gemeinsame Interessenlagen bei der Durchsetzungund Konsolidierung der lutherischen
Reformation im Lande. Von hier aus fithrte dann eine direkte Linie zu jener Zeit, in
der die brandenburgischen Stinde nach der Konversion Kurfiirst Johann Sigismunds
(reg. 1608-19) durch ihren vehementen Widerstand eine flichendeckende Einfiithrung
der reformierten Konfession im Lande verhindern sollten.

54 Die kurmiirkischen Stinde in der Reformationsbewegung



Landstande und Reformation
Das Beispiel Kursachsen (1523-1543)

Uwe Schirmer

Vorbemerkungen

Wer sich der Geschichte der Hussitischen Bewegung zuwendet sowie sich eingehend
mit den Herrschaftsverdichtungen und dem Formationsprozess von Staatlichkeit
in Bohmen beschiftigt, wird recht schnell einschen, dass in dieser Hinsicht den
bohmischen Landstinden eine herausragende Rolle zufiel.! Zweifellos gehorten die
Stinde Bohmens, das bekanntlich ein Lehn des Reiches war, zu den wirkmichtigsten
politischen Akteuren in den 8stlichen und nordéstlichen Regionen des Reiches sowie
dariiber hinaus in Ostmitteleuropa. Ahnlich verhielt es sich in den Nachbarregionen
Béhmens. Es ist hier nicht der Platz, dariiber zu diskutieren, welche regionale Land-
schaftinnerhalb derweitreichenden verfassungsrechtlichen, politischen und kulturellen
Ubergangs- und Kontaktzonen zwischen der Ostsee einerseits und der Adria bzw. den
Ostalpen andererseits stirkster Impulsgeber beim Staatsbildungsprozess, aber auch bei
der Ausbreitung, Einfithrung und Durchsetzung der Reformation war. Auffillig ist
und bleibt jedoch, dasssich die landstindische Macht vor allem in den Habsburgischen
Erblindern, in Béhmen mit den dazugehérigen Nebenlindern Schlesien, Nieder-
und Oberlausitz, zu guten Teilen in den Territorien der Stephanskrone, natiitlich in
Polen, aber auch in den Herrschaftsbereichen der Markgrafen von Brandenburg aus
dem Haus Hohenzollern sowie im albertinischen Herzogtum und im ernestinischen
Kurfiirstentum Sachsen ausgezeichnet nachweisen und rekonstruieren lisst.? Die hin-

1 SmankL, Frantidek: Die Hussitische Revolution. Aus dem Tschechischen iibersetzt von Thomas
Krzenck (MGH Schriften 43, Teile [-11I), Hannover 2002. — EBerHARD, Winfried: Monarchie
und Widerstand. Zur stindischen Oppositionsbildung im Herrschaftssystem Ferdinands I. in
Béhmen (Verdffentlichung des Collegium Carolinum 54), Miinchen 1985. — BAHLCKE, Joachim:
Regionalismus und Staatsintegration im Widerstreit. Die Linder der Bohmischen Krone im ersten
Jahrhundert der Habsburgerherrschaft (1526-1619) (Schriften des Bundesinstituts fiir ostdeutsche
Kultur und Geschichte 3), Miinchen 1994.

2 BaHLCKE, Joachim; BOMELBURG, Hans-Jirgen; KerskeN, Norbert (Hg.): Stindefreiheit und
Staatsgestaltung in Ostmitteleuropa. Ubernationale Gemeinsamkeiten in der politischen Kultur
vom 16.-18. Jahrhundert (Forschungen zur Geschichte und Kultur des 8stlichen Mitteleuropa),
Leipzig 1996. — Wyczaxski, Andrzey: Polen als Adelsrepublik (Klio in Polen 5), Osnabriick
2001. — GERHARD, Dietrich (Hg.): Stindische Vertretungen in Europa im 17. und 18. Jahrhundert.
Fiinfzehn Beitrige (Verdffentlichungen des Max-Planck-Institutes fiir Geschichte 27), Géttingen
21974. — Fata, Mérta: Ungarn, das Reich der Stephanskrone, im Zeitalter der Reformation und
Konfessionalisierung. Multiethnizitit, Land und Konfession 1500-1700 (Katholisches Leben
und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 60), Miinster 2000. — SCHIRMER, Uwe:
Mitbestimmung der Untertanen oder Alleinherrschaft der Funktionseliten? Zur politischen Parti-
zipation und landstindischen Verfassungin den Lausitzen, Kursachsen, Brandenburgund Schlesien
(1500-1650), in: BAHLCKE, Joachim (Hg.): Die Oberlausitz im frithneuzeitlichen Mitteleuropa.

Landstinde und Reformation 55



sichtlich der personellen und institutionellen Zusammensetzung so zahlreich sowie
politisch so michtigen stindisch-parlamentarischen Kérperschaften waren demnach
nicht nur in England, Katalonien und in den Lindern der Krone Aragons sowie in
Skandinavien beheimatet, sondern auch und vor allem im Ubergangsbereich zwischen
dem Alten Reich und Ostmitteleuropa. Allerorten — auch dies ist bekannt — fille die
Phase der landstindischen Formation ins Spitmittelalter. Unzweifelhaft entfalteten
die Stinde dann vor allem im 16. Jahrhundert ihre Macht, mithin also im Zeitalter
von Reformation und beginnender Konfessionalisierung.?> Die Wirkmacht der Land-
stinde hinsichtlich der Ausbreitung und Einfithrung der Reformation ist jedoch bisher
kaum — von wenigen Ausnahmen abgesehen — problematisiert worden.*

Es ist ebenso ein Gemeingut der Forschung, dass sich die evangelische Lehre in der
Frithphase der Reformation in einzelnen Regionen — insbesondere im oberdeutschen
Raum, in Innerésterreich sowie natiirlich vor allem im ernestinischen Kursachsen—von
»unten«ausgebreitet und festgesetze hat. Multiplikatoren dieser »Reformation von untenc
waren Geistliche, aber auch Laien — man denke an den Zwickauer Nikolaus Storch —,
die das »reine und lautere Wort Gottes ohne menschlichen Zusatz« verkiindeten. Zu
den Anhingern der Bewegung gehorten im allgemeinen Biirger und Bauern, aber
auch der Nieder- und gelegentlich der Hochadel. Vor allem der Adel agierte aufgrund
seiner Stellung im spitmiccelalterlich-frithneuzeitlichen Herrschaftsgefiige niche nur
als Sympathisant, sondern auch als Triger der evangelischen Bewegung. Eine dhn-
liche Rolle konnte den Stadtriten zufallen. Die Fiirsten — allen voran Kurfiirst Johann
von Sachsen und Philipp von Hessen — haben sich erst im Laufe des Jahres 1525 zur
evangelischen Bewegung offen bekannt. In der Frithphase der Reformation — also im
Allgemeinen zwischen Leipziger Disputation und Bauernkrieg, als es noch offene und
alternativreiche theologische, religiose und soziale Vorstellungen von einer »Kirche in
der Gemeinde« gab — hofften nicht wenige Reformatoren (nunmehr mit Bezug auf
Kursachsen: Andreas Bodenstein [Karlstadt], Thomas Miintzer, Simon Haferitz, Jacob
Straufl, Matthius Hisolidus, Heinrich Pfeiffer, Martin Reinhart in Jena, anfinglich
Stein in Weimar, Bartholomius Krause in Oelsnitz, zeitweise Gabriel Zwilling u.v.a.)
eine Kirche von der Gemeinde her aufbauen zu kénnen. Dazu sollten die freie Wahl des
Pfarrers sowie sogar Lehrentscheidungen durch die Gemeinde bzw. durch die Patronats-
herren gehoren. Diese frithen Reformatoren waren geradezu gezwungen, die Stadt- und
Dorfgemeinden anzusprechen und aufsie zuzugehen, da in den Gemeinden alle Fragen
und Probleme von Alltag und Gesellschaft beraten und entschieden worden sind.?

Beziehungen — Strukturen — Prozesse (Quellen und Forschungen zur Sichsischen Geschichte 30),
Stuttgart 2007, S. 59-91.

3 KRUGER, Kersten: Die landstindische Verfassung (Enzyklopidie deutscher Geschichte 67), Miin-
chen 2003. — BanLckE, Joachim: Landesherrschaft, Territorien und Staat in der frithen Neuzeit
(Enzyklopidie deutscher Geschichte 91), Miinchen 2012, S. 92-95.

4 Eine Ausnahme ist die ausgezeichnete Arbeit von: ScHoLz, Giinter: Stindefreiheit und Gotteswort.
Studien zum Anteil der Landstinde an Glaubensspaltung und Konfessionsbildung in Inneréster-
reich (1517-1564) (Europiische Hochschulschriften, Reihe 3.358), Frankfurt/M. 1994.

5 BrickLE, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil,
Miinchen 1987.

56 Uwe Schirmer



Die Biirger und Bauern in den Stadt- und Dorfgemeinden waren indes politisch
verfasst. Sie unterlagen der Herrschaft der Stadtrite sowie der der Grundherren.
Stadtverfassung und Grundherrschaft tiberwélbten und rahmten die politischen
Diskurse ein, die zwischen Herr und Knecht, Stadtrat und Biirgern, Grundherren
und Bauern gefithrt worden sind. Mit Nachdruck ist indes herauszustreichen, dass
sich die Herrschaftswelt des frithen 16. Jahrhunderts nicht ausschliefSlich durch
dichotome Herrschafts- und Machtstrukeuren erkliren und beschreiben lisst. Engt
man den Blick auf das ernestinische Kurfiirstencum Sachsen ein, dann ist sogar fest-
zustellen, dass es hinsichtlich der frithen evangelischen Bewegung ein hohes Maf3
an Ubereinstimmung zwischen Stadtriten und Biirgern sowie zwischen Bauern und
niederadligen Grundherren gab.® Und so bleibt festzuhalten, dass sich — so man
der These folgt, dass es in den frithen 1520er Jahren Bestrebungen gab, Seelsorge
und Verkiindigung von der Gemeinde her aufzurichten — diese »Reformation von
unten« an den konstituierenden Herrschaftsstrukturen und Herrschaftselementen
orientieren musste. Jenseits der Herrschaft von Fiirsten, Grafen und Herren sowie
der Magistrate der Reichsstidte waren dies jene Stadtrite und adligen Grundherren,
die landragsfihig waren.

Der Zusammenhangvon landstindischer Mitsprache und Reformationistinnerhalb
der Forschung cher nur marginal diskutiert worden. Dies ist umso erstaunlicher, da
sich die neue Lehre auch und vor allem in Vorderésterreich, in Tirol, in der Steiermark
sowie in Kirnten und Krain ausbreiten konnte, obgleich die Landesherren aus dem
Haus Habsburg bekanntermaflen treu und fest beim rémisch-katholischen Glauben
geblieben sind. Nichtzuletztaufgrund landstindischer Machtwar esin diesen Regionen
moglich, dass sich jenseits furstlicher Befehlsgewalt reformatorisches Gedankengut
festgesetzt hat.” Aus diesem Grund erscheint es geradezu zwingend, sich mit den
Landstinden auseinanderzusetzen, zumal die Reformation selbstverstindlich nicht
ausschliefSlich eine stidtische »Veranstaltung« war. Folglich miissen beziiglich ihrer
Ausbreitung und Festsetzung im lindlichen Raum der landsissige Adel sowie nicht
wenige Klein- und Mittelstddte, die agrarisch gepragt waren, in den Blick genommen
werden. Mit dem Hinweis auf die »Landstidtes, die wie der landsissige Adel in die

6 ScHIRMER, Uwe: Der obersichsisch-thiiringische Niederadel in der Frithzeit der Reformation
(1520-1525), in: ANDERMANN, Kurt; BREUL, Wolfgang (Hg.): Ritterschaft und Reformation (Archiv
fiir Reformationsgeschichte, Beiheft), Giitersloh 2016 (im Druck). — Zu den Stidten vgl.: Emig,
Joachim u.a. (Hg.): Vor- und Friihreformation in thiiringischen Stidten (1470-1525/30) (Quellen
und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter der Reformation 1), Kéln u. a. 2013; sowie generell zum
Problem Landstadt und Reformation: MERz, Johannes: Landstidte und Reformation, in: SCHIND-
LING, Anton; ZIEGLER, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und
Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 7: Bilanz — Forschungsperspektiven

—Register (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 57), Miinster
1997, S. 107-135.

7 Vgl.: ScroLrz: Stindefreiheit (wie Anm. 4); ferner: AmoN, Karl: Innerdsterreich, in: SCHINDLING,
Anton; Z1EGLER, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Kon-
fessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 1: Der Siidosten (Katholisches Leben und
Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 49), Miinster 1989, S. 102-116, hier S. 106-108.

Landstinde und Reformation 57



jeweiligen landstindischen Systeme und Kooperationen eingebunden und integriert
waren, wurde in jiingster Zeit zumindest indirekt angedeutet, dass es hochst ein-
seitig ist, allein die Reichsstidte sowie natiirlich die Fiirsten ins Zentrum zu stellen.®
Obendrein lisst die auf die Fiirsten und Reichsstidte zentrierte Perspektive wenig
Neues erwarten. Die Fiirstenreformation wird seit dem 19. Jahrhundert unentwegt
traktiert; und der von Bernd Moeller eingeleitete Paradigmenwechsel — infolgedessen
sehr erfolgreich die vor allem reichsstidtische Reformation analysiert wurde — liegt
bekanntermaflen inzwischen auch ein halbes Jahrhundert zuriick.” Nachfolgend
soll nun am Beispiel der Landstinde im ernestinischen Kurfiirstentum Sachsen
gezeigt werden, welche herausragende Rolle den Stinden bei der Ausbreitung des
lutherischen Gedankengutes sowie sodann bei der Verwaltung des sequestrierten
Kirchengutes zukam.

Die kursichsischen Landstinde am Vorabend der Reformation

Die landstindische Verfassung hat sich im Herrschaftsbereich der Markgrafen von
Meiflen und Landgrafen von Thiiringen bzw. der spiteren Kurfiirsten von Sachsen
seit dem 13. Jahrhundert schrittweise herausgebildet. Einen ersten Abschluss fand
diese Entwicklung im Jahr 1438.1° Ein weiterer Markstein war die Altenburger Lan-
desteilung von 1445, bei der die Stinde eine wahrliche politische Mitsprache erlangt
hatten. Aufgrund der hohen Verschuldung war unter anderem angedacht worden, dass
das Territorium zwischen den beiden Fiirsten nicht zwei-, sondern dreigeteilt werden
sollte. Der dritte Landesteil — so der verwegene Plan, der sich indes zerschlug — sollte
von einem landstindischen Ausschuss verwaltet und die Einkiinfte zur Schulden-
bedienung verwendet werden.!" In den folgenden Jahren haben die Stinde diese
herausragende Vormachestellung schrittweise wieder eingebiifit. Jedenfalls blieb ihr
Mitwirken bei der Landesteilung von 1485 erstaunlicherweise gering. Indes gewann
der landstindische Formationsprozess nach der Leipziger Teilung von 1485 neuer-
lich an Dynamik, haben doch die Stinde — nunmehr besonders und vor allem der
schriftsissige Niederadel — die Herausbildung und Festigung landesherrschaftlicher

8 MEeRrz: Landstidte (wie Anm. 6), S. 134. — Mit Hinweisen auf die Wirkmacht der Stinde, ohne
indes dies weiter zu verfolgen: STIEVERMANN, Dieter: Evangelische Territorien im Konfessionali-
sierungsprozess, in: SCHINDLING/ZIEGLER: Territorien des Reichs (wie Anm. 6), Bd. 7, S. 45-65,
hier S. 49f., 52f.

9 Zum Gang der Forschung: MORkE, Olaf: Die Reformation. Voraussetzungen und Durchsetzung
(Enzyklopidie deutscher Geschichte 74), Miinchen 2005, S. 93-100.

10 Hewrsig, Herbert: Der wettinische Stindestaat. Untersuchungen zur Geschichte des Stindewesens
und derlandstindischen Verfassung in Mitteldeutschland bis 1485 (Mitteldeutsche Forschungen 4),
Kéln u.a. 1980, S. 415-424. — MovrzanN, Ulf: Adel und frithmoderne Staatlichkeit. Eine prosopo-
graphische Untersuchung zum politischen Wirken einer territorialen Fithrungsschicht in der frithen
Neuzeit (1541-1622), Phil. Diss. Leipzig 2005 (Ms.-Masch.), Bd. 1, S. 33f.

11 NaumaNnN, Martin: Die wettinische Landesteilung von 1445, in: Neues Archiv fiir sichsische Ge-
schichte, Bd. 60, 1939, S. 171-213, hier S. 179-181. — ScHIRMER, Uwe: Adliges Selbstbewusstsein
und landstindische Herrschaft (Die Einung der meifSnischen und osterlindischen Stinde vom
November 1445), in: ScHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Adelige Lebenswelten in Sachsen. Kommen-
tierte Bild- und Schriftquellen, Kéln u.a. 2013, S. 233-239.

58 Uwe Schirmer



Gewalt und somit auch die Entfaltung frithmoderner Staatlichkeit entscheidend mit
vorangetrieben. Mitden Schlagworten Steuern und 6ffentliche Finanzen, Landfrieden
und Sicherung der 6ffentlichen Ordnung, Herrschaftsverwirklichung und Herrschafts-
verdichtung sowie Mitsprache bei der allgemeinen Landesgesetzgebung kénnen die
wichtigsten Beratungs- und Titigkeitsfelder der Stainde umschrieben werden. Im Zuge
der Reformation sollten schlieSlich noch die Aufsicht tiber die Universititen und das
Schulwesen sowie die Sorge um die Kirchenzucht hinzukommen.!?

Vor, wihrend und nach der Reformation besaflen die Stinde grundsitzlich
eine Scharnierfunktion innerhalb der territorialen Kommunikation zwischen der
landesfiirstlichen Kanzlei und jenen Untertanen, die in den entlegensten Weilern
des Territoriums beheimatet waren. Es waren die Inhaber der Obergerichte — also
jene Personen und Institutionen, die durch den Besitz der Obergerichtsbarkeit Zu-
gang zum Landtag besaflen —, welche die Mandate, Beschliisse und Anweisungen
der Firsten vor Ort bekannt gegeben haben und die fiir ihre Umsetzung sorgten.
Es sei vorweggenommen, dass sie dieser Aufgabe nur nachkommen konnten, weil
sie als Gerichtsherren iiber die Exekutive und als Patronatsherren iiber ein gewisses
Informationsmonopol verfiigt haben. Als Gerichts- und Patronatsherren konnten
die Landstinde, also die Grafen, Herren und Prilaten, der schriftsissige Niederadel
sowie die Stadtrite, die Geistlichkeit vor Ort anweisen, landesherrliche Mandate von
der Kanzel verlesen zu lassen. Gelegentlich in den Quellen anzutreffende Notizen
belegen, dass die Landtagseinladungen sowie bestimmte Beschliisse in Druckform
in einer Auflage von dreihundert bis weit tiber fiinfhundert Stiick an die jeweiligen
Mandatstriger gesandt worden sind.!?

Die Kommunikation zwischen landesfiirstlicher Zentrale und den entferntesten
Burgen, Rittergiitern, Stadten und Kleinstddten muss — der Zeit entsprechend — als
gut bis sehr gut bezeichnet werden. Die Grundlage dafiir bildete der Druck mit be-
weglichen Lettern. Landesherrliche Befehle sowie landstindische Beschliisse, die von
Bedeutung fiir Land und Leute waren, wurden als Einblattdrucke gedruckt, »unters
Volk« gebrachtund schlieflich von der Kanzel verlesen oder vor Ortangeschlagen. Die
Auftrige fiir die Drucksachen gingen an die Drucker in Erfurt, Leipzig oder Witten-
berg. Sehr wahrscheinlich verfiigten die sichsischen Kurfiirsten seit ca. 1510/15 {iber
eine eigene Hofdruckerei. Gesichert ist, dass der Drucker Symphorian (Simprecht)
Reinhart im Wittenberger Schloss bis Juni/Juli 1536 gedrucke hat.!* Als ordentlich

12 ScHIRMER, Uwe: Die ernestinischen Stinde zwischen 1485 und 1572, in: MrTTELSDORF, Harald
(Red.): Landstinde in Thiiringen — Vorparlamentarische Strukturen und politische Kultur im Alten
Reich (Schriften zur Geschichte des Parlamentarismus in Thiiringen 27), Erfurt 2008, S. 23-50.

13 BurkHARDT, Carl August Hugo (Hg.): Ernestinische Landtagsakten. Die Landtage von 1487-1532
(Thiiringische Geschichtsquellen, N.F. Bd. 5), Jena 1902, S. XLVII.

14 ThiirHStA Weimar, EGA, Reg. Bb 2813, fol. 46 (12 gr etzlichen buchdrucker gesellen allbie ge-
ben, das sie die prefS oder druckerei im schlos in Simphorians seligen Gemach zurechte geordnet und
gesetzt haben, welche Simphorian bei Leben bei im gehabt). Vgl. grundsitzlich die ausgezeichnete
und akribische Arbeit von: Lang, Thomas: Simprecht Reinhart: Formschneider, Maler, Drucker,
Bettmeister — Spuren eines Lebens im Schatten Lucas Cranachs d. A., in: Liick, Heiner u.a. (Hg.):
Das ernestinische Wittenberg. Spuren Cranachs in Schloss und Stadt (Wittenberg-Forschungen 3),

Landstinde und Reformation 59



bestellter kursichsischer Hofdrucker ist er indes nicht anzusprechen, denn er war
offiziell als Bettmeister bestallt. Jedoch hinderte ihn dies nicht — so Thomas Lang —
vorrangig in der Druckerei im Schloss titig zu sein. Er druckte Geschiftsschriftgut
der kursichsischen Kanzlei — vornehmlich Einblattdrucke, die im VD16 nicht nach-
weisbar sind, dafiir indes (jedoch nicht registriert) im Ernestinischen Gesamtarchiv
zu Weimar."” Und so wird Simprecht Reinhart wohl auch die Einladungen fiir die
kursichsischen Landstinde anlidsslich des Altenburger Landtages vom Frithjahr 1523
gedruckt haben. Nachzuweisen ist ein achrtzeiliges gedruckees Einladungsschreiben,
in dem der Fiirst die Stinde auffordert, sich in Altenburg am Sonntag Cantate einzu-
finden.!® Die Auflagenhéhe der Vorladung ist unbekannt; ebenso ob der gedruckten
Einladung handschriftliche Anmerkungen fiir einzelne Stinde oder die Landstinde
insgesamt beigefiigt worden sind.

Nach der Leipziger Teilung von 1485 ist die soziale und institutionelle Zusam-
mensetzung der beiden Landschaften im ernestinischen Kurfiirstentum sowie im
albertinischen Herzogtum gut rekonstruierbar, wenngleich sich die endgiiltigen
landstindischen Formationen erst in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts heraus-
gebildet haben.!” Nicht zuletzt ist dies mit der Reformation sowie infolge territorialer
Verinderungen erklirbar. Aufgrund der gemeinsamen Formationsphase wihrend
des 14. und frithen 15. Jahrhunderts unterteilten sich sowohl die ernestinischen als
auch die albertinischen Stinde in drei Kurien — so verhielt es sich auch am Vorabend
der Reformation. In der ersten Kurie saflen die Grafen, Herren und Prilaten, zur
zweiten Kammer gehorte die Ritterschaft, und die Vertreter der Stidte nahmen in
der dritten Kammer bzw. Kurie Platz. Insgesamt konnten bis zu 300 verfassungs-
rechtlich legitimierte Mandatstriger auf dem Landtag erscheinen. Dass heifit, jeder
Landtagsvertreter besaf$ bzw. vertrat einen lokalen oder regionalen Gerichtssprengel,
in dem er tiber die Obergerichtsbarkeit verfiigte. Dies war konstituierend fiir den
Landtagszugang. Neben diesen Landtagsteilnehmern, die durch die landesfiirstliche
Kanzlei bzw. durch den Kurfiirsten zum Stindetag eingeladen worden sind, nahmen
aberauch noch die kursichsischen Amtleute am Landtag teil — zumindestin der ersten
Hilfte des 16. Jahrhunderts. Sie wurden ebenfalls vom Kurfiirsten einbestellt. Thre
Teilnahme erscheint als zwingend und logisch, da die Amtleute (stellvertretend fiir
den Kurfiirsten) auch Grund- und Gerichtsherrschaft vor Ort in ihrem jeweiligen

Petersberg 2015, S. 93-138; ferner: Reskg, Christoph: Die Anfinge des Buchdrucks im vorrefor-
matorischen Wittenberg, in: OExmig, Stefan (Hg.): Buchdruck und Buchkultur in Wittenberg
der Reformationszeit (Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 21), Leipzig 2015, S. 35-69,
hier S. 64-69.

15 Lana: Simprecht Reinhart (wie Anm. 14), S. 120-124.

16 BURkHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 145 (Nr. 265).

17 Quellengrundlage fiir die Rekonstruktion: BLascHKE, Karlheinz: Die wettinischen Linder von der
Leipziger Teilung 1485 biszum Naumburger Vertrag 1554, in: Atlaszur Geschichte und Landeskunde
von Sachsen, Leipzig und Dresden 2010 (mit Kartenblatt im Maf8stab 1: 650000). - BURKHARDT:
Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13). — GoerLITZ, Woldemar: Staat und Stinde unter den
Herzdgen Albrecht und Georg 1485-1539 (Aus den Schriften der Sichsischen Kommission fiir
Geschichte 32), Leipzig 1928.

60 Uwe Schirmer



Amctssprengel ausgetibthaben. Durch ihre Prisenz sollte sichergestelle werden, dass alle
Untertanen — mithin das gesamte Land — auf den Stindetagen reprisentiert wurden.
Die Zahl der auf den Landtagen vertretenen Amtleute schwankte zwischen 25 und
knapp fiinfzig. Im Jahr 1532 ergingen beispielsweise 46 gedruckte Ausschreiben an
die Amtleute.'®

Die Amtleute selbst konnten auflerdem eine geringe Zahl von amtssissigen Nieder-
adligen cinbestellen, die in dem Amt des jeweiligen Amemannes begiitert waren. Der
amtssissige Niederadel im wettinischen Herrschaftsbereich verfiigte im Allgemeinen
nichtiiber die Obergerichtsbarkeit.!” Hinsichtlich der stattfindenden Landtage wurden
rund ein bis maximal zwei Dutzend niederadlige Amtssassen in einem Auswahlver-
fahrenberufen. Sievertraten circa dreihundertbis vierhundertamessissige niederadlige
Familien aus dem ernestinisch-kursichsischen Herrschaftsbereich. Wie erwihnt, be-
saf8en sie nur die niedere Gerichtsbarkeit; als geschlossene Kooperation konnten sie
auf dem Landrtag nicht auftreten. Gelegentlich — beispielsweise zum Jenaer Stindetag
von 1511 —wurden aber auch einige Vertreter thiiringischer Dorfer beordert. Es waren
jeweilszwei Gemeinden aus den Amtern Gotha und Arnshaugk, dieaufdem Stindetag

20; mithin waren es also

durch ihre Heimbiirgen bzw. »Vormiinder« vertreten waren
Bauern. Warum wiederholt diese vier Dérfer vorgeladen worden sind, bleibt unklar.
Die Prisenz dieser Gemeinden scheint sich indes grundsitzlich und strike von der
biuerlichen Reprisentation — so wie sie beispielsweise in Oberschwaben nachweisbar
ist — zu unterscheiden?!, denn beziiglich des politischen Willensbildungsprozesses
spielten die Heimbiirgen aus den thiiringischen Dérfern keine Rolle. Gleiches diirfte
auch fir die ein bis zwei Dutzend amtssissigen Niederadligen zutreffen, die jedoch,
wie auch die Amtleute, zur zweiten Kurie zugelassen waren. Tonangebend auf dem
Landtag waren cindeutig der Niederadel, aber auch die Stadtrite. Die Wirkmacht
der ersten Kammer war merklich eingeschrinke, weil die Grafen und Herren héchst
selten personlich zugegen waren. Namentlich die Grafen meinten, reichsstindisch zu
sein. Letztlich oszillierten sie zwischen Reichs- und Landstandschaft. Im Sinne des
modernen Parlamentarismus wire es ferner irrefithrend, in den einzelnen Personen
stimmberechtigte Abgeordnete zu sehen, da es weder in den Kurien noch insgesamt
auf dem Landtag zu »Kampfabstimmungen« kam. Vielmehr wurde stets ein tragfi-
higer Kompromiss innerhalb der einzelnen Kurien, zwischen den drei Kammern im
Ganzen sowie letztlich zwischen den Stinden einerseits und den Fiirsten andererseits
gesucht.?” Die nicht immer einfache Suche nach einer politischen Ubereinkunft er-

18 BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. XLVIL.

19 Insgesamt zu den Problemen von Amts- und Schriftsissigkeit: SCHNEIDER, Joachim: Spatmittel-
alterlicher deutscher Niederadel. Ein landschaftlicher Vergleich (Monographien zur Geschichte des
Micttelalters 52), Stuttgart 2003, S. 162f., 181-208.

20 BUrRkHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 82 (Nr. 142).

21 Vgl. dazu: BLickLE, Peter (Hg.): Landschaften und Landstinde in Oberschwaben. Biuerliche und
biirgerliche Reprisentation im Rahmen des frithen europiischen Parlamentarismus (Oberschwa-
ben — Geschichte und Kultur 5), Tiibingen 2000.

22 Zum Geschiftsgang auf den Landtagen vgl.: MoLzaun: Adel (wie Anm. 10), S. 75-95. Der Ge-
schiftsgang formalisierte sich letztlich auch erst im Laufe des 16. Jahrhunderts.

Landstinde und Reformation 61



schwerte den Gang der Verhandlungen und konnte die landstdndische Zusammen-
kunft in die Linge zichen. Allerdings sind Landtage, die letztlich iiber viele Wochen
oder gar Monate gingen, erst nach der Mitte des 16. Jahrhunderts sowie vor allem im
17. Jahrhundert nachweisbar. Indessen brachte das Ringen um Kompromisse unbe-
streitbar auch Vorteile mit sich. Ein Vetorecht (Liberum veto) wie auf dem polnischen
Reichstag (Sejm) gab es nicht. Bekanntermaflen wurden dort fast alle angedachten
Beschliisse mit dem Ruf»nie pozwalame« (ich gestatte nicht) verhindert und annulliert.

Die rund dreihundert landstindisch-kursichsischen Mandatstriger haben sich
folgendermaflen auf die einzelnen Kurien verteilt?*: Auf der Grafen-, Herren- und
Prilaten-Bank konnten bis zu 52 Personen sitzen: Es waren circa 17 Grafen und Her-
ren, 28 Propste, Abte, Priore, Prizeptoren und Vogte sowie weitere sechs Vogte von
Klosterhofen und schlieSlich noch ein Spitalsvorsteher. Umstritten war und ist, ob
die Bischéfe von Merseburg, Naumburg und Meiflen zu den Stinden gehort haben.
Wie die Grafen haben sie Reichsstandschaft beansprucht; indes nahm gelegentlich der
eine oder andere Bischof an einem Landtag teil. Hinsichtlich ihrer sozial-familidren
Herkunft erwies sich dies auch nicht als gravierendes stindisches Problem, da sie im
Allgemeinen aus niederadligen Familien stammten. Die Grafen, Herren, aber auch
die Prilaten entsandten zumeist immer nur Delegierte und Stellvertreter, was sich
nachteilig auf ihre Mitsprache und Wirkmacht auswirke. In der zweiten Kammer
saf§ die niederadelige Ritterschaft, die regelmiflig und auflerordentlich geschlossen
an den Landtagen teilnahm. Vor der Reformation waren es aus dem ernestinischen
Kurfirstentum Sachsen rund 175 Schriftsassen; also Adlige, die iiber die Oberge-
richtsbarkeit in ihren Rittergutsherrschaften verfiigten. Wie erwihnt, erschien auch
cine kleine Abordnung amtssissiger Niederadliger auf dem Landtag. Festzuhalten
bleibt, dass allein von der bloflen Kopfzahl die Ritterschaft knapp zwei Drittel al-
ler Mandatstriger stellte. Und schliefilich ist die dritte Kammer, die Vertreter der
Stidte, quantitativ zu benennen. Es gab im ernestinischen Kurfiirstentum rund 75
landtagsfihige Stidte. Die Stadtrite waren wie die Ritterschaft ebenfalls fast immer
vollstindig auf den Landesversammlungen vertreten. Miihlhausen, Nordhausen und
Erfurt waren selbstverstindlich nicht landtagsfihig; gleichwohl wurden sie gelegent-
lich eingeladen, und manchmal nahm eine entsprechende Delegation auch teil 24

Eine jede Stadt besaf§ ein Mandat und konnte zwei Personen delegieren; dies
war auch bei den Grafen, Herren und Prilaten sowie beim Niederadel der Fall. Es
ist deshalb nicht unwichtig, darauf hinzuweisen, da die in den Futterlisten und
Speiseverzeichnissen genannten Personenzahlen stets zu halbieren sind, um auf die
tatsichliche Anzahl der Mandatstriger schlieen zu kdnnen. Beispielsweise orderte
Herzog Johann, der Bruder des Kurfiirsten Friedrich III., im Vorfeld des Landtages
von Altenburg im Mai 1523 Speisen und Getrinke fiir 600 Personen. Er befahl, zur
Herrichtung von acht Mahlzeiten fiir diese Personenzahl insgesamt

23 Grundlage der Zuordnung und Rekonstruktion: BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie
Anm. 13).
24 ScHIRMER: Die ernestinischen Stinde (wie Anm. 12), S. 29f.

62 Uwe Schirmer



200 Kilber, 300 Limmer, 40 Schock Hiihner alt und jung, 1% Schock Kapaune, 400 Schock
Eier, 3 Tonnen (als Hohlmaf) geschmolzene Butter, 2 Tonnen nicht geschmolzene Butter, 1
Tonne Kise, 1 Zentner Reis, 12 Zentner Hirse, 3 Scheffel Erbsen, Sauerkraut, Apfel und
Birnen, an Fisch: Hechte, Karpfen, Forellen, schmirken, Krebse, Barben — so sie zu bekommen
seien —, an Wildbret: griines und gesalzenes wyltpret, so mans haben mag, an Gewiirzen: 11b.
Safran, 101b. Ingwer, 21b. Nelken, Y21b. Zimt, Y21b. muscat bluz, 101b. Pfeffer, 501b. Zucker,
jeweils einen Korb grofle und kleine Rosinen, 251b. Mandeln, 101b. capra (Kapern?), 200 Li-
monen, 11b. Zitronat, 1 Fass Bier- und 3 Eimer Weinessig, 130 Eimer Wein; Flaschen, Gliser
und anderes Gefifs, in die Speisckammer: 500 Schock schwarze und weifle Brote sowie fiir
das Scheibenbrot Brotkérbe, zudem ein Almosenfass (fiir die Speisereste und Speiseabfille)

sowie andere Gefifle

heranzuschaffen. In Altenburg selbst sollten Unschlitc und Kerzen gekauftund bestelle
werden.? Herzog Johann und Kurfiirst Friedrich rechneten also fest damit, dass ihre
Stinde vollstindig auf diesem Landtag erscheinen wiirden. Sie sollten sich nicht irren.
Die aktuelle religionspolitische Lage brachte es mitsich, dass dieser Landtagzu den am
bestbesuchten Zusammenkiinften in der ernestinisch-kursichsischen Stindegeschichte
gehoren sollte und dass er fiir den Durchbruch der Reformation in Kursachsen sorgte.

Der Durchbruch zur Reformation — der Landtag zu Altenburg im Mai 1523

Spitestenszum Jahreswechsel 1520/21 warin weiten Teilen Kursachsens eine Offentlich-
keit entstanden, welche die Ereignisse, die von der Universitit Wittenberg ausgingen,
wahrnahm.?¢ Als Multiplikatoren sind unteranderem die Studenten anzusprechen, die
ausdem ernestinischen Kurfiirstencum kamen und aus biirgerlichen oder niederadligen
Familien stammten. Unzweifelhaft infiltrierten sie ihre Milieus. Ein bewusstes und
zielgerichtetes Handeln wider oder fiir die sich ausbreitende evangelische Bewegung
ist den kursichsischen Landstinden oder einzelnen Gruppen in den Jahren 1521 und
1522 jedoch nicht zu unterstellen. Zumindest fehlen dafiir simtliche Quellen. Dies
hingt auch mit den eigentlichen Landtagen wihrend der frithen Reformation zu-
sammen. Auf dem Landtag zu Jena im Dezember 1518 war die von Luther in Gang
gesetzte Diskussion noch kein Thema, ebenfalls nichtauf dem Ausschusstag zu Naum-
burg 1519, obgleich er zeitlich mit der Leipziger Disputation zusammenfiel.?” Die

25 BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 145 (Nr. 266).

26 Grundsitzlich: Juncuans, Helmar (Hg.): Das Jahrhundert der Reformation in Sachsen, Leipzig
22005; vgl. ferner: ScHIRMER, Uwe: Die Ausbreitung und Einfithrung der Reformation im ernes-
tinischen Kursachsen (1517/19-1543), in: HERRMANN, Matthias (Hg.): Johann Walter, Torgau
und die evangelische Kirchenmusik (Sichsische Studien zur dlteren Musikgeschichte 4), Altenburg
2013, S. 8-33. — SCHIRMER, Uwe: Die Ausbreitung der Reformation im Spiegel serieller Quellen.
Beobachtungen aus dem thiiringisch-osterlindischen Raum (1517-1525), in: GREILING, Werner
u.a. (Hg.): Der Altar von Lucas Cranach dem Alteren in Neustadt an der Orla und die Kirchen-
verhiltnisse im Zeitalter der Reformation (Quellen und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter
der Reformation 3), Koln u.a. 2014, S. 247-267.

27 Zum Jenaer Landtagvom Dezember 1518: BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wieAnm. 13),
S.123-137 (Nr. 216-246); zum Naumburger Ausschusstag vom Juni 1519: ebd.: S. 139 (Nr. 253f)).

Landstinde und Reformation 63



nichste stindische Zusammenkunft fand erst wieder im Mai 1523 in Altenburg statt.
Inzwischen hatte sich die Situation véllig verdndert. Auf alle Fille haben simtliche
lokalen und regionalen Herrschaftstriger im ernestinischen Kurfiirstentum die frithe
reformatorische Bewegung wahrgenommen, wenngleich es nicht fiir jeden Adligen
oder jeden Stadtrat durch Quellen zu belegen ist. Es mag der Hinweis geniigen, dass
in keinem Flichenstaat des Alten Reiches diese Bewegung so kriftig und wirksam war
wie in Kursachsen. Die Virulenz ist jedoch nicht allein auf die Universitdt Wittenberg
zuriickzufiihren. Begiinstigend wirkee sich auch das zuriickhaltende Auftreten des
Kurfiirsten Friedrich und des Herzogs Johann aus. Ausdriicklich sind beide Fiirsten
zu nennen, da sie Kursachsen im Jahr 1513 mutschiert hatten.

Die sogenannte Mutschierung war eine innere Landes- und Verwaltungsteilung,
ohne die Einheit des gesamten Territoriums sowie der landstindischen Verfassung
aufzugeben. Folglich blieben die Stinde und der Landtag als politisches Organ und
als Korrektiv furstlicher Staatsfithrung institutionell vereint. Ausdriicklich belegen
es die Land- und Ausschusstage, die in den Jahren 1514, 1517, 1519, 1523 und 1525
stattgefunden haben.?® Infolge der Mutschierung besaf§ Kurfiirst Friedrich die in-
nenpolitische Regierungsgewalt tiber den Kurkreis um Wittenberg sowie {iber jene
Regionen, die zur Mark Meiflen sowie zum Oster- und Vogtland gehért haben. Her-
zog Johann regierte hingegen in Franken und Thiiringen. Infolge der Mutschierung
war es jedoch auch zu einer Kompetenzteilung hinsichtlich des landesherrlichen
Kirchenregiments gekommen. Kurfiirst Friedrich der Weise hat der Ausbreitung der
evangelischen Bewegung duldsam zugesehen. Toleriert wurde sie gleichermaflen
durch seinen Bruder, dem Herzog Johann. Johann, der in Weimar seine Residenz
genommen hatte, scheint sogar die Bewegung in Stadt und Amt Weimar beférdert
zu haben, ohne dass er sich bis 1525 eindeutig und 6ffentlich dazu bekannt hatte.
Immerhin liefd er Ende Oktober 1522 Martin Luther nach Weimar kommen, um sich
von ihm in der Schlosskirche, also fernab der Offentlichkeit, in mehreren Predigten
tiber obrigkeitliche Gewalt, Obrigkeitsgehorsam, Gewaltverzicht und Leidensbereit-
schaft der Christen unterweisen zu lassen.?” Anders verhielt sich hingegen Johanns
Sohn, Johann Friedrich, der spitere Kurfiirst. Er war der erste aus der Dynastie, der
sich bereits 1520 zur Lehre Luthers bekannte. Indes trug er keine Regierungsverant
wortung, auflerdem blieb sein Bekenntnis ebenfalls weitgehend im Verborgenen, so
dass auch dies zu keinen politischen Implikationen fiithrte.?® Die duldsame Haltung

28 MULLER, Ernst: Die Mutschierung von 1513 im ernestinischen Sachsen, in: Jahrbuch fiir Regional-
geschichte, Bd. 14, 1987, S. 173-183.

29 BrEcHT, Martin: Martin Luther, Bd. 2: Ordnung und Abgrenzung der Reformation 1521-1532,
Berlin 1989, S. 119-122.

30 ScHIRMER, Uwe: Kurfiirst Friedrich der Weise (1486-1525). Sein politisches Handeln zwischen
Pragmatismus, Demut und Frommigkeit, in: »Dieweil die weltliche Gewalt von Gott geordnet
ist ...« — Reformation und Politik. Wittenberger Sonntagsvorlesungen 2014, Wittenberg 2014,
S. 28-68. — OErRTZEN BECKER, Doreen von: Kurfiirst Johann der Bestindige. Kirchenpolitik im
Schatten Friedrichs des Weisen und Johann Friedrichs des GrofSmiitigen? (1513-1532) (Quellen
und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter der Reformation 6), Koln/Weimar/Wien 2017 (im

64 Uwe Schirmer



der ernestinischen Fiirsten fiihrte jedoch dazu, dass sich viele Herrschaftstriger in
Stadt und Land seit dem Jahreswechsel 1520/21 der neuen Lehre 6ffneten. Allerdings
gab es kein gruppenorientiertes und intern abgestimmtes landstindisches Agieren —
weder unter dem Niederadel noch zwischen den Stadtriten. Auch nicht zwischen
jenen Stidten, in denen die neue Lehre besonders virulent war — wie beispielsweise in
Wittenberg, Zwickau, Altenburg, Neustadt/Orla, Gotha, Eisenach oder Schneeberg.”!
Umfassend und geschlossen haben sich die Landstiande erst auf dem Altenburger
Landtag vom Mai 1523 zur evangelischen Bewegung Wittenberger Prigung gedufSert.
Erstaunlicherweise blieb dieser Landtag, der den Durchbruch zur landstindischen
Reformation in Kursachsen brachte, bisher weitgehend unberiicksichtigt.?? Die Quel-
lenlage zu dieser Zusammenkunft ist nicht zuletzt hinsichtlich der sich festsetzenden
evangelischen Bewegung recht gut. Die Ergebnisse seien sehr knapp umrissen: Bereits
am 2. Mai 1523 hatte Herzog Johann seinen Bruder schriftlich gebeten, ihm doch
seine Meinung beziiglich der iibergebenen Gravamina der Landschaft mitzuteilen.?
In den tiberlieferten Landtagsakten sind mehrere separate Beschwerdeschriften der
Prilaten und vorallem des Niederadels aus den einzelnen Landesteilen {iberliefert. Die
Stidte haben sich offenbar komplettzuriickgehalten. Die Landtagsverhandlungenssind
bis ins letzte Detail nicht mehr rekonstruierbar, da viele Schriftstiicke undatiert sind.
Der Weimarer Staatsarchivar Carl August Hugo Burkhardc unternahm im Rahmen
seiner Edition der ernestinischen Landtagsakten um 1900 einen Rekonstruktions-
versuch des Verhandlungsganges. Er ordnete sechzig einzelne Briefe, Bedenken und
Monita, Futterlisten, Einladungsschreiben, Teilnehmerverzeichnisse usw.>* 38 dieser
Stiicke hat er nach der von ihm vorgenommenen chronologischen Reihung 1902
in seiner Edition veroffentlich, ohne jedoch auf die vielfiltigen Korrekturen sowie
Rand- und Interlinearglossen, die sich vor allem auf den landesherrlichen Schreiben
finden lassen, hinzuweisen. Auch hat er nicht erliutert, welche Kriterien er bei der
Reihung der 38 edierten Stiicke zugrundegelegt hat. Von 1914 bis 1920 sind die zum

Druck). — MENTZ, Georg: Johann Friedrich der Grofimiitige (1503-1554) (Beitrige zur neueren
Geschichte Thiiringens 1), Jena 1903, S. 29-32.

31 Ewmia: Vor- und Frithreformation (wie Anm. 6), passim. — OEHMIG, Stefan: Die Wittenberger Be-
wegung 1521/22 und ihre Folgen im Lichte alter und neuer Fragestellungen. Ein Beitragzum Thema
(Territorial-)Stadt und Reformation, in: pErs. (Hg.): 700 Jahre Wittenberg. Stadt — Universitit —
Reformation, Weimar 1995, S. 97-130. — Kocn, Ernst: »Mit Gottes und der Landesfiirsten Hiilf.«
Die Reformation in der Residenzstadt Gotha und ihrer Umgebung (Beitrige zur Reformations-
geschichte in Thiiringen 1), Jena 2015. —~KEessLER, Hans Joachim; KrinEs, Alexander: Die Stadt
Altenburg wihrend der Reformation (Beitrige zur Reformationsgeschichte in Thiiringen 4), Jena
2016. — KonNLE, Armin u.a. (Hg.): Georg Spalatin. Steuermann der Reformation. Begleitband
zur Ausstellung »Georg Spalatin — Steuermann der Reformation« in Altenburg (18. Mai bis 2. Nov.
2014), Halle/S. 2014.

32 Vgl.: Kirn, Paul: Friedrich der Weise und die Kirche. Seine Kirchenpolitik vor und nach Luthers
Hervortreten im Jahre 1517. Dargestellt nach den Akten im Thiiringischen Staatsarchiv zu Weimar,
Leipzig 1926, S. 156—158. — MULLER, Ernst: Zur Neuordnung des Kirchenwesens im Kurfiirsten-
tum Sachsen um 1525, in: Jahrbuch fiir Regionalgeschichte, Bd. 11, 1984, S. 175186, hier S. 175f.

33 BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 147 (Nr. 272).

34 Thiringisches Hauptstaatsarchiv Weimar, EGA, Reg. Q 18, fol. 1'f. (Inhaltsverzeichnis des Land-
tages 1523, nach der Handschrift von Carl August Hugo Burkhardt).

Landstinde und Reformation 65



1523er Landtag gehorenden Akten neu bewertet und in drei Einzelbinde (EGA, Reg.
Q18, Q19, Q20) mittels Fadenheftung cingebunden worden. Offensichtlich hat die
Neubewertung der Staatsarchivar Piischel vorgenommen, denn er verwarf die von
Burkhardtvorgenommene Reihung. Letztlich lief§ er die drei neu entstandenen Akten-
binde mittels Stempel neu foliieren. Daher sind alle Quellenstiicke mit voneinander
abweichenden Blattzahlen foliiert — mit dunkelbrauner Tinte (vermutlich aus dem
16. Jahrhundert), mit Bleistift (vielleicht von Burkhardt) und mit schwarzen Stempel-
ziffern durch Piischel.” Piischels Aktenneubewertungerleichtert nicht unbedingt den
Versuch, den Gang der Landtagsverhandlung zu rekonstruieren. Vor allem betrifft es
die Frage, wann und in welchem Kontext die Landstinde die virulente evangelische
Bewegung auf die Tagesordnung gesetzt haben.

Hinsichtlich des Altenburger Landtages vom Mai 1523 ist entscheidend, dass der
schriftsissige Niederadel Kursachsens den beiden Landesfiirsten vor oder auf dem
Landtag cine Beschwerdeschrift iiberreicht hat. In ihr duflert er sich zur aktuellen
religionspolitischen Situation. Eingangs nimmt die Ritterschaft — ohne Martin
Luther explizit zu erwihnen — Bezug zur »Obrigkeitsschrift« des Reformators. Der
Beschwerdetext ist mit »Anfinglich die Artikel zu géttlichem Lobe und Ehre«
iiberschrieben. Nach der Priambel setzt er im ersten Artikel mit dem Luther-Wort
»... denn es ist ein frei Werk um den Glauben, dazu man niemand zwingen kannc
ein.’® Wie angedeutet wurde, hatte Luther vor Herzog Johann am 19., 24., 25. und
26. Oktober 1522 in der Weimarer Schlosskirche sechsmal gepredigt. Zweifelsfrei
war einigemal der Kurprinz Johann Friedrich zugegen.’” Anwesend waren aber
auch einige hochrangige Hofrite. Anarg von Wildenfels war auf alle Fille bei den
Predigten dabei, denn er fertigte Nachschriften an. Sehr wahrscheinlich war auch
Johann Riedesel (Rietesel) prisent. Beide Rite, dies ist sicher, wandten sich frith der
lutherischen Lehre zu. Unter anderen haben sie dem Weimarer Franziskanerménch
Johann Voitzur Flucht verholfen. Ferner bekannte sich des Herzogs Kanzleischreiber
Balthasar Stamberger frith zu Luthers Lehre, denn er verfasste selbst reformatori-
sche Flugschriften.’® Durch diesen Personenkereis sind Interna der Predigten und/
oder landesfiirstliches Herrschaftswissen ins landstindische Milieu gesickert. Es
kommt hinzu, dass frithestens zum Jahreswechsel, auf alle Fille wihrend des ersten
Quartals 1523 sodann Luthers Schrift »Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr
Gehorsam schuldig sei« im Druck erschien. Sie war dem sichsischen Herzog Jo-

35 ThirHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 18—Q 20 (Landtag zu Altenburg). — Wenn nach-
folgend aus den Akten zitiert wird, dann folge ich der gestempelten Foliierung von Piischel.

36 MuLLer: Neuordnung (wie Anm. 32), S. 175f.

37 MEenNTz: Johann Friedrich der Grofimiitige (wie Anm. 30), S. 34.

38 Melanchthon-Briefwechsel, Teil 1, S. 497f. (Nr. 240) (Melanchthon an Spalatin, ca. 5. November
1522). — CLeEMEN, Otto: Balthasar Stamberger, in: Zeitschrift fiir thiiringische Geschichte und
Altertumskunde, Bd. 11, 1898, S. 242-252. — MULLER, Ernst: Die Entlassung des ernestinischen
Kidmmerers Johann Rietesel im Jahre 1532 und die Auflésung des Wittenberger Heiligtums. Ein
Beitrag zur Biographie des Kurfiirsten Johann des Bestindigen von Sachsen, in: Archiv fiir Refor-
mationsgeschichte, Bd. 80, 1989, S. 213-239, hier S. 227. — BECKER, Oertzen: Kurfiirst Johann
der Bestindige (wie Anm. 30), S. 177.

66 Uwe Schirmer



hann gewidmet.?” Wie alle Luther-Schriften so ist auch sie auf8erordentlich schnell
rezipiert worden. Das belegt auch die Beschwerdeschrift — deren Adressaten die
beiden Landesfiirsten waren. Wie erwihnt, wird sie mit Luthers Worten aus der
Obrigkeitsschrift eingeleitet. Deutlicher konnte die Ritterschaft ihre religions- und
ordnungspolitischen Absichten kaum ankiindigen und eréffnen. Der schriftsissige
Adel bekannte sich zu Luther; zugleich sprach er sich klar und bestimmt gegen
Aufruhr, Gewalt und Krawalle aus.

Die »Beschwerde-Artikel« der Ritterschaft sind in fiinf Punkte untergliedert.%’
Erstens richtet sich die Kritik gegen »die Bischofe«, die gegen jene Prediger vorgehen,
»die Gottes Wort christlich« fiihren. Ausdriicklich wird gefordert, den Verfolgten
»Schutz und Schirm« angedeihen zu lassen. Im zweiten Punket wird indes gefordert,
gegen Prediger aktiv einzugreifen, die wider Gottes Wort ihre (Irr-)Lehre verkiinden.
Diese Personen — die Begriffe »Schwirmer« oder »Aufrithrer« werden ausdriicklich
nicht genannt — fithren zu Argernis und unchristlichem Gehorsam beim gemeinen
unverstindigen Mann und bewegen ihn letztlich zum Aufruhr. Diese Prediger sollten
von der Obrigkeiteinbestellt, unterrichtet und ermahntwerden. Unter Strafandrohung
sollte ihnen die Verkiindigung gegebenenfalls untersagt werden. Die Aufsichtspflicht
lag — neben den Bischofen und Abten — ausdriicklich beim Adel und den Amtleuten.
Beziige zur Obrigkeitsschrift sind uniibersehbar. Wahrscheinlich hatten der oder
die Autoren der Schrift die Pfaffenstiirme des Jahres 1521 oder die Ereignisse der
Wittenberger Bewegung vom Jahreswechsel 1521/22 vor Augen.*! Zum dritten wird
gefordert: »Das Volk mit christlichen Predigern zu versehen, wo solche fehlen.« Die
Worte sind eindeutig. Zum vierten wird ermahnt, dass »geistliche Lehene, die zu
verleihen sind und wo weder ein Pfarrer noch ein Seelsorger ist, im nichsten Amt
(sc. landesfiirstliche Burg bzw. Verwaltungsmittelpunkt) zur Anzeige gebracht wer-
den, damit der Landesherr davon Kenntnis habe.*? Das Einkommen der geistlichen
Lehen soll in einem »jeden Kreis« (die Kreise sind die landstindischen Verwaltungs-
strukturen!) verwaltet und bis zu einem Beschluss durch das Konzil dahingehend
verwendet werden, um die Elenden und Bediirftigen zu versorgen. Hierbei scheint
also die Ritterschaft indireke zu indizieren, dass die geistlichen Lehen — die beinahe
ausschliefSlich Stiftungsgut des Hoch- und Niederadels waren — mit entsprechender
Zweckbindung von den Stiftern zu schiitzen und zu verwalten sind. Diesbeziiglich
scheint die Sequestration am Firmament zu wetterleuchten. Und schlieSlich wird
fiinftens das Schicksal gefliichteter Ménche und Nonnen problematisiert: »Die un-
wesenheit mit dem unschicklichen, unerbaren und unnotturftigen auflaufen der
geistlichen in clostern uf ein christlich mas und wege davon zu ratschlagen und un-

39 WATL, S. 245-281 (Nr. 229). Vgl. auch: BRecaT: Martin Luther (wie Anm. 29), S. 119-122; zur
Datierung: Lau, Franz (Hg.): Der Glaube der Reformatoren. Luther — Zwingli — Calvin (Klassiker
des Protestantismus II), Bremen 1964, S. 144—147.

40 ThiirHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 18, fol. 105"-106".

41 Oenwmic: Wittenberger Bewegung (wie Anm. 31), S. 97-130.

42 BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 161 (Nr. 292).

Landstinde und Reformation 67



christlich ergernus zuverhutten.«*> Offensichtlich hat die Ritterschaft das Verlassen
der Kloster kritisch gesehen, ohne es jedoch ginzlich zu dchten und zu stigmatisieren.

Wie erwihnt, wurde diese Beschwerdeschrift Kurfiirst Friedrich und Herzog
Johann im Mai 1523 iibergeben. Letztlich dokumentiert sie, dass grofle Teile des
landragsfihigen Niederadels in Kursachsen mit wohlwollender Anteilnahme die
Ausbreitung der neuen Lehre nach Wittenberger Vorbild verfolgt haben. Mehr noch:
Sie haben durch ihr aktives Mitwirken dafiir gesorgt, dass sie sich weiter ausbreiten
und festsetzen konnte. Die auf dem Altenburger Landtag iibergebenen »Beschwerde-
Artikel« der Ritterschaft haben ihre Wirkung nicht verfehlt. Nachdriicklich belegt es
die Antwort des Kurfiirsten Friedrich und des Herzogs Johann, die 31 Punkte um-
fasst.* Ein derartiges umfangreiches fiirstliches Schreiben auf einzelne Gebrechen ist
innerhalb der kursichsischen Stindegeschichte bis zu diesem Zeitpunkt ein Novum.
Die ersten beiden Artikel des Antwortschreibens nehmen ausdriicklich Bezug zur
»Beschwerde-Schrift« der Ritterschaft. Wie insgesamt in der frithen Reformations-
zeit so haben sich auch hier die Fiirsten letztlich zuriickhaltend und unbestimmt
geduflert. Im Umfeld des Altenburger Landtages von 1523 sowie nicht zuletzt in
den nachfolgenden Monaten vermieden Kurfiirst Friedrich und Herzog Johann
cine deutliche Stellungnahme — so wie sie ihr Vetter, der sichsische Herzog Georg,
stets angemahnt hat.®> Mit ihrer letztlich passiven Duldung haben der Kurfiirst und
sein Bruder Johann die kirchenpolitische Gestaltungsfreiheit den stidtischen und
niederadligen Patronatsherren iiberlassen. Folglich stand einer weiteren Ausbreitung
der Reformation in Verbindung mit einer obrigkeitlichen Aufsicht nichts mehr im
Wege. Dass die Aufsicht ausdriicklich bei der Ritterschaft sowie bei den Amtleuten
liegen sollte, belegt der zweite Artikel der Beschwerdeschrift.

Die allgemeine und stillschweigende Tolerierung der Wittenberger Theologie
kann als das wichtigste Ergebnis des Altenburger Landtages angesechen werden.
Offensichtlich bot Luthers Obrigkeitsschrift dafiir die Grundlage. Wenn man sich
synoptisch die Einfithrung der Reformation in den kursichsisch-ernestinischen
Stidten sowie in den vielen Rittergutsherrschaften insgesamt vor Augen hilt, dann
fallen die Verinderungen vor allem nach Cantate 1523 signifikant ins Auge. Insofern
gab der Landtag cinen leisen, letztlich aber nicht zu iiberhérenden Startschuss zu
reformatorischen Verinderungen, die indes in den Hinden der lokalen Obrigkeiten
lagen. Und dies waren die Stadtrite und noch viel stirker der Niederadel. Und so
setzte sich infolge des Altenburger Landtages vom Mai 1523 in Kursachsen allmihlich
eine obrigkeitliche Reformation »von oben« durch. Dass heif3t, sie lag in den Hinden
der Landstinde. Wenn man also die Metapher vom »Wildwuchs der Reformation«
benutzt, sollte beziiglich der Chronologie nicht mehr der Bauernkrieg als das Ende

43 Ebd., S. 161 (Nr. 292).

44 Ebd., S. 162-166 (Nr. 295). — ThiirHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 19, fol. 12-14",
207-23", 37"—46" (teilweise korrigierte Konzepte).

45 VOLKMAR, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen
14881525 (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 41), Tiibingen 2008, S. 492—497; sowie
nunmehr grundsitzlich: BECKER, Oertzen: Kurfirst Johann der Bestindige (wie Anm. 30).

68 Uwe Schirmer



dieser Frithzeit benannt werden, sondern der Landtag zu Altenburg vom Mai 1523.46
Somit erdffnete der Altenburger Landtag religios-theologische, verfassungsrechtliche
und soziale Moglichkeiten, die von den lokalen und regionalen Herrschaftstrigern
getragen und teilweise auch mitgestaltet wurden. Insofern kann man die Ereignisse
seit dem Frithjahr 1523 auch als landstdndische Reformation charakterisieren — und
somit als eine bunte, vielfiltige, heterogene und nicht zentral koordinierte Gemein-
dereformation. Die christliche Verantwortung lag niche allein in den Hinden der
Gemeinden, sondern auch in denen der lokalen Gerichts- und Patronatsherren. Sie
verkorperten die christliche Obrigkeit. Ob dies im Sinne Luthers war, sei ausdriicklich
dahingestellt. Insgesamt brach diese Entwicklung im Mai 1525 jih ab. Der Bauern-
krieg bleibt gleichermaflen eine entscheidende Zisur.

Kurfiirst Johann als Akteur (1525-1531)

Die Gewalt des Bauernkrieges, die von den Zeitgenossen durchausim Zusammenhang
mit der Ausbreitung reformatorischen Gedankengutes gesechen worden ist, aber auch
die heterodoxen evangelischen Stromungen im ernestinisch-wettinischen Herrschafts-
gebiet sowie letztendlich die Begrenztheit vieler Gemeinden, die Neuorganisation
kirchlichen Lebens selbst erfolgreich voranzutreiben, zwangen den nunmehrigen
Kurfiirsten Johann im Sommer 1525 dazu, sich grundsitzlich zu positionieren. Dies
betraf Luthers Lehre ebenso wie ungeldste und offene Fragen nach dem Kirchengut.
Letztlich war Johanns Entscheidung vom 17. August 1525 wegweisend, sich offen
zur Lutherische Reformation zu bekennen und sie durch Mandat in Kursachsen
einzufiithren.” Dem offiziellen Bekenntnis vom 17. August folgte am nichsten Tag
der Umzug des Hofes von Weimar nach Torgau. Die Verlegung der Hauptresidenz
erscheint als eindeutige Bejahung der Wittenberger Theologie. Schloss Hartenfels zu
Torgau war 1525 indes bei weitem noch nicht so imposant und prichtig, wie es am
Vorabend des Schmalkaldischen Krieges erscheinen sollte. Erst im Zuge des Umzugs
sowie sodann in den 1530er und 1540er Jahren erfolgte der Um- und Ausbau zur
kursichsischen (Haupt-)Residenz.*® Und so hitte Johann auch in Weimar bleiben
oder nach Coburg, Gotha oder Colditz zichen kénnen. Vorallem Coburg und Colditz
waren —wie Wittenberg — prichtige und reprisentative Schlossanlagen. Nein, Johann
wihlte eine Residenz, die am nordostlichen Rande des kursichsischen Territoriums

46 JunHaNs, Helmar: Plidoyer fiir »Wildwuchs der Reformation« als Metapher, in: Lutherjahrbuch,
Bd. 65,1998, S. 101-108. — BLascHKE, Karlheinz: Einfiihrung oder Ausbreitung der Reformation?
Triebkrifte und Entwicklungsstufen in der Reformationsgeschichte Sachsens, in: Herbergen der
Christenheit, Bd. 18, 1991/92, S. 26-32.

47 OERTZEN BECKER, Doreen von: Die Kirchenpolitik Kurfiirst Johann des Bestindigen, in: GREILING,
Werneru.a. (Hg.): Die Ernestiner. Politik, Kulturund gesellschaftlicher Wandel (Versffentlichungen
der Kommission fiir Thiiringen. Kleine Reihe 50), KéIn u.a. 2016, S. 93-121, hier S. 94-97.

48 FINDEISEN, Peter; MaGIr1us, Heinrich: Die Denkmale der Stadt Torgau (Die Denkmale im Bezirk
Leipzig), Leipzig 1976. — FINDEISEN, Peter: Zur Struktur des Johann-Friedrich-Baues im Schloss
Hartenfels zu Torgau, in: Sichsische Heimatblitter, Bd. 20, 1974, Heft 1, S. 1-12. — SCHIRMER,
Uwe: Residenzen und Hofhaltung der ernestinischen Kurfiirsten (1525-1547), in: Sichsische
Heimatblitter, Bd. 55, 2009, Heft 4, S. 312-323.

Landstinde und Reformation 69



lag. In Torgau konnte er — so steht zu vermuten — nahe bei »seinen« Wittenberger
Theologen sein. Wittenberg selbstscheintaufgrund der gewalttitigen Studentenrevolte
von 1520 keine ernsthafte Option gewesen zu sein. Die Einfithrung der Reformation
in Kursachsen kann nunmehr dort beobachtet werden, wo der Landesherr selbst —
natiirlich vertreten durch seine Vogte, Amtleute und Schosser — direkte Herrschaft
ausgeiibt hat. Indes war dies vielleicht nur bei ca. einem Drittel aller Gemeinden
moglich. Das Gros der Untertanen unterstand den Landstidnden.

Infolge der Einfiihrung der Reformation durch den Fiirsten im August 1525 hatte
er das Heft des Handelns an sich gerissen. Kurfiirst Johann begann sogar Ende des
Jahres 1525, erstes Kirchengut zu sikularisieren. Beispielsweise verdufSerte er das
Klostergut Eicha, siidlich von Leipzig gelegen, an seinen Rat Hans von Minkwitz
fiir 7000 Gulden. Die Verkaufsurkunde datiert vom 4. Dezember 1525.% Drin-
gender erschien es indes, die heterodoxen evangelischen Strémungen anzugleichen
sowie generell die Geistlichen vor Ort zu visitieren.’® Wenngleich bis zu den ersten
und vor allem erfolgreichen Visitationen noch geraume Zeit ins Land gehen sollte,
so waren doch Kurfiirst Johann und namentlich seine engsten Hofrite bemiiht, die
vielfiltigen Herausforderungen erfolgreich zu meistern. Alsein Herrschaftsinstrument
sahen sie die Neufassung einer kursichsischen Landesordnung vor, die Kurfiirst und
Verwaltung gemeinsam mit den Amtleuten und Stadtriten verfassen und erarbeiten
wollten. Die Bekanntmachung von iiberregionalen Ordnungen entsprach durchaus
ernestinisch-wettinischen Traditionen und Strategien.”’ Bemerkenswert erscheint
indes, dass Kurfiirst Johann »Land und Leute« konsultiert hat. Aus diesem Grund
erlief§ er im Dezember 1525 ein Rundschreiben. In ihm erbat er ausdriicklich Stel-
lungnahmen dariiber, wie es vor Ort mit der »Versorgung des gottlichen Wortes,
wie die Zeremonien und Gottesdienste gehalten werden und ob die Prediger und
Seelsorger geschickt seien und ob sie sich eines guten Rufes erfreuen«. Ferner fragte
er nach »den erledigten geistlichen Lehen, wie sie verwendet werden und wer sie zu
verleihen habe«. Und schliefSlich erkundigte sich der Kurfiirst im dritten Artikel, ob
»ein gemeiner Kasten vorhanden sei und wie dieser gehandhabt und verwaltet« werde.
Es folgten weitere Artikel, die das allgemeine soziale, rechtliche und wirtschaftliche
Leben betrafen.’> Das Rundschreiben vom Dezember 1525 entsprach nicht nur den
dringendsten Problemen im Lande, es schlug auch unverkennbar einen Bogen zur
Beschwerdeschrift der Ritterschaft vom Mai 1523.

Uber eine neu verfasste Landesordnung aus den Jahren 1525/26 ist nichts bekannt.
Eine solche wurde vom Kurfiirsten erst im Anschluss an den kursichsischen Landtag
zu Zwickau 1531 publiziert. Die Landesordnung von 1531 ist unstrittig ein erstes

und wirkmichtiges Herrschaftsinstrument des protestantischen Obrigkeitsstaates.>

49 Staatsarchiv Leipzig, Patrimonialgericht Pomf{Sen, OU Nr. 1.

50 Brama, Dagmar: Die Entwicklung der Visitationen als Mittel zur Durchsetzung der Kirchenrefor-
mation in Kursachsen, in: GREILING: Ernestiner (wie Anm. 47), S. 123—144.

51 RICHTER, Gregor: Die ernestinischen Landesordnungen und ihre Vorliufer von 1446 und 1482
(Mitteldeutsche Forschungen 34), Kéln u.a. 1964.

52 BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 186f. (Nr. 350).

70 Uwe Schirmer



Infolge der Zwickauer Zusammenkunfterlangten die Landstinde wieder eine grofere,
ja entscheidende Mitsprache hinsichtlich der reformatorischen Verinderungen. Die
Landesordnung erscheint in diesem Zusammenhang als ein von Fiirst und Stinden
gemeinsam verfasster Text. Dariiber hinaus trieben Stadtrite und Ritterschaft die
Sorge nach den geistlichen Lehen bzw. nach dem Schicksal der Kirchengiiter um.
Abermals sei an Artikel 4 in der Beschwerde-Schrift vom Mai 1523 oder an die Arti-
kel 2 und 3 im kurfiirstlichen Rundschreiben vom Dezember 1525 erinnert. Jedoch
hatten sich die Landstinde zwischen 1525 und 1530 nicht als gesamte Kérperschaft
zum Kirchengut sowie zur Verwaltung der Kirchengiiter geduflert. Zum einen gab
es nur eine landstindische Zusammenkunft in jenen Jahren (es war ein Ausschusstag
im Spitherbst 1528 in Naumburg), zum anderen steht zu vermuten, dass Stddte und
Ritterschaft mit dem bisher erreichten — also mit der ungehinderten Verkiindigung
des Wort Gottes im Sinne der Wittenberger sowie mit der begonnenen Visitation
und Sequestration — durchaus zufrieden waren. Die Verwaltung der Kirchengiiter lag
seit 1525/26 allein in landesfiirstlichen Hinden. Eine Sikularisation — von einzelnen
Ausnahmen abgeschen — fand noch nicht statt; der Kurfiirst und seine Verwaltung
haben bis um 1530/31 »nur« sequestriert. Die Sequestration im Ausgang der 1520er
Jahre lag im Interesse der Stinde, denn sie wurden von neuetlichen Steuerforderun-
gen verschont. Die Sequestration kam aber auch dem Fiirsten und seiner Finanz-
verwaltung zugute. Von 1527 bis 1531 flossen in die fiirstliche Zentralkasse Ertrige
aus der Nutzung der Kirchengiiter in Hohe von 3763 Gulden (Jahresdurchschnitt);
aus dem Verkauf an Kirchenschitzen (nicht Immobilien!) zog der landesfiirstliche
Kammermeister einen durchschnittlichen Jahresgewinn von 18 839 Gulden, mithin
waren dies insgesamt jihrlich 22 602 Gulden (Mittelwert), wodurch der Gesamtetat
zu rund einem Fiinftel abgedecke wurde.’*

Sequestration der Kirchengiiter durch die Landstinde (1531-1543)

Kurfirst Johann sah sich auf dem Torgauer Ausschusstag vom Mirz 1531 gezwungen,
seine Landstinde enger in die Sequestration mit einzubinden. Zum einen forderten
es die Stinde selbst, zum anderen lieflen der Verlauf und die Ergebnisse des Augs-
burger Reichstages von 1530 dies als ratsam erscheinen.”® Im Laufe des Frithjahrs
1531 hat der Kurfiirst eine Instruktion ausarbeiten lassen, in welcher der Umgang mit
dem Kirchengut geregelt wurde. Das vollstindige handschriftliche Exemplar datiert

53 ThirHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Q 125 (Druck in Quart, 12 Blatt), unfol. — Zum
Inhalt der Landesordnung: ScHIRMER, Uwe: Die Entmiindigung der biuerlichen Gemeinden als
»negative Implikation« der Reformation? Beobachtungen aus dem thiiringisch-obersichsischen
Raum (ca. 1400-1600), in: GREILING, Werner u. a. (Hg.): Negative Implikationen der Reformation?
Gesellschaftliche Transformationsprozesse 1470-1620 (Quellen und Forschungen zu Thiiringen
im Zeitalter der Reformation 4), Kéln/Weimar/Wien 2015, S. 163-200, hier S. 178-181.

54 ScHIRMER, Uwe: Reformation und Staatsfinanzen — Vergleichende Anmerkungen zu Sequestration
und Sikularisation im ernestinischen und albertinischen Sachsen (1523-1544), in: BEYER, Michael
u.a. (Hg.): Christlicher Glaube und weltliche Herrschaft. Zum Gedenken an Giinther Wartenberg
(Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 24), Leipzig 2008, S. 179-192.

55 BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 215 (Nr. 408), 225f. (Nr. 419).

Landstinde und Reformation 71



zum 1. Juni 1531.5° Es wurde den stindischen Vertretern ausgehindigt, die durch
landesfiirstliche und landstindische Billigung mit der Verwaltung der Kirchengtiter
betraut worden sind. Auf diese Weise tibertrug der Fiirst seinen Stinden die Ver-
waltung der Kirchengiiter. Zu diesem Zweck wurde eine Sequestrationskommission
gebildet, die sich aus kursichsischen Funktionstrigern zusammensetzte, so dass
letztlich vor allem die Stinde bei der Verwaltung mitwirkten.”” Eine detaillierte
prosopographische Analyse ldsst freilich kaum eine exakte dichotomische Unter-
scheidung in »landesherrlich« einerseits und »landstindisch« andererseits zu; dazu
waren die Funktionseliten einfach zu stark in die administrativen Herrschaftsnetze
eingebunden und integriert — ganz zu schweigen von den verwandtschaftlichen Be-
zichungen des Adels. Die politisch bewegten Zeiten des Jahres 1532 — Niirnberger
Anstand (24. Juli 1532), Reichsabschied zu Regensburg (27. Juli 1532), Tod des Kur-
fiirsten Johann (16. August 1532), Turkengefahr, Kriegsriistung der evangelischen
Stinde und Verwaltung der Kriegsfonds, die in Gang gekommene Sequestration
der geistlichen Giiter in Kursachsen, Miinz- und Religionsstreitigkeiten mit Herzog
Georg — brachten es mit sich, dass der junge Kurfiirst Johann Friedrich und seine
Stinde wegen der sich beinahe tiberschlagenden Ereignisse politisch und organisa-
torisch noch enger zusammenriickeen.

Johann Friedrich suchte der Stinde Rat und war um gute Bezichungen zu ihnen
bemiiht.’® Das Einvernehmen, das zwischen Fiirst und Stinden in jenem Jahrzehnt
herrschte, ist auf die auflenpolitische Situation und den weiteren Fortgang der evan-
gelischen Reformation in Sachsen zuriickzufiihren. Dies schlug auf die Innenpolitik
und damit letztlich auch auf die Finanzpolitik durch, in die sich die Stinde stirker
einbrachten. Zwar bekam die Landschaft nicht als gesamte Kérperschaft Einblick in
das landesherrliche Finanzwesen, aber immerhin wurde es einem Ausschuss ermog-
licht, der zu Beginn des Jahres 1532 von Johann Friedrich gebildet worden war. Der
Abbau der landesherrlichen Schulden und die Verwaltung der Klostergiiter waren die
beiden groflen Vorhaben, deren sich Fiirst und landstidndischer Ausschuss annahmen.
Der Schuldenberg sollte mit den Uberschiissen aus den geistlichen Giitern abgebaut
werden. Aus reformatorischer Sicht war diese Verwendung von Anbeginn nicht
unumstritten. Zwar unterstiitzen die Wittenberger Theologen, allen voran Martin
Luther, anfinglich die Sequestration, aber im Laufe der Zeit breitete sich Unmut aus.
Namentlich die Visitationskommissionen sahen sich nicht immer ausreichend von
den Sequestratoren unterstiitzt.””

56 ThiirHStA Weimar (wie Anm. 34), EGA, Reg. Oo 1.

57 BEYER, Michael: Die Neuordnung des Kirchengutes, in: JungHANs: Jahrhundert der Reformation
(wie Anm. 26), S. 104-107. — HiLperT, Alfred: Die Sequestration der geistlichen Giiter in den
kursichsischen Landkreisen Meifen, Vogtland und Sachsen 1531-1543, in: Mitteilungen des
Altertumsvereins zu Plauen im Vogtland, Bd. 22, 1912, S. 1-136, hier, S. 6-13.

58 Vgl. die Ausschusstage zu Zwickau (Januar 1532), Torgau (1532), Weimar und Torgau (Mai, Juni
und September 1532). BURKHARDT: Ernestinische Landtagsakten (wie Anm. 13), S. 253-264
(Nr. 466-482).

59 BeyvER: Neuordnung des Kirchengutes (wie Anm. 57), S. 106.

72 Uwe Schirmer



Der landstindische Ausschuss rekrutierte sich aus adligen und birgerlichen
Eliten, die auf eine unterschiedliche Weise, aber sehr nachhaltig und erfolgreich
das gesellschaftliche und politische Leben in Kursachsen mitbestimmten.®® Dieser
Personenkreis, vereint im landstindischen Ausschuss, kontrollierte die Arbeit der
Sequestratoren. Die Sequestratoren verfiigten tiber eine eigene Kasse, und sie fithrten
die baren Uberschiisse aus den geistlichen Giitern an die Kasse des Ausschusses ab.
Daneben bezog der landstiandische Ausschuss auch andere Einkiinfte, so dass neben
der landesherrlichen Kammer seit 1533 im Kurfiirstentum Sachsen auch eine land-
stindische Finanzverwaltung bestand. Im Jahre 1543, nach Ablauf von zehn erfolg-
reichen Jahren, 16ste der Kurfiirst diesen Ausschuss auf. Damit endete das Intermezzo
einerlandstindischen Finanzverwaltung, die—neben einer Vielzahlanderer Aufgaben
und Verpflichtungen — nicht zuletzt das Kirchengut mit beaufsichtigte und verwal-
tete.®! Wihrend der Jahre von 1533 bis 1543, also in der Zeit der landstindischen
Sequestration, wurde das Kirchengut wie die landeshertlichen Amter verwaltet. Die
Einnahmen sind demzufolge in Brutto- und Nettoeinnahmen zu scheiden. Beispiels-
weise betrugen die Nettoeinnahmen des Kirchengutes aus den Kreisen Meiflen und
Vogtland in den Jahren von 1532 bis 1538 ca. 12005 fl., wovon aber nur 77741fl. in
die Sequestrationskasse iiberwiesen wurde.®? Dies erklirt sich vor allem aufgrund der
Tatsache, dassdielandstindischen Sequestratoren vor Ortfinanzielle Verpflichtungen
zu erfiillen hatten. Das waren die Erhaltung der Klostergebiude, die Tilgung und
Verzinsung von Klosterschulden, die Abfertigung der Ordensleute, Uberweisungen in
die Gemeinen Kisten und Hospitiler, die Besoldung der Pfarrer, die Unterstiitzung
der Universitit Wittenberg, Ausgaben fiir den StrafSen- und Briickenbau, die Bewirt-
schaftung der Giiter und vieles andere mehr. Auflerdem bezahlten die Sequestratoren
der einzelnen Landesteile aus ihren Kassen den Verwaltungsaufwand, Sold und
Zehrung fir sich sowie fur die Visitatoren. Ferner wurden ebenfalls Zuschiisse an
die Universitit Wittenberg oder fiir die Besoldung der Pfarrer gereicht. Die Ertrige
aus den Kirchengiitern wurden also durchaus zweckentsprechend ausgegeben. Die
Aufsicht und Kontrolle lag allein bei den Landstinden.

Daneben warfen die sequestrierten kirchlichen Grundherrschaften in einem
sehr umfangreichen Mafle Naturalien ab, die vor Ort an die Gemeinen Kisten,
Hospitiler oder in die Pfarreien gereicht worden sind oder die zur Versorgung
der Sequestratoren und Visitatoren bereitstanden. Fiir die Landesherrschaft und
die Finanzverwaltung waren natiirlich vorrangig bare Mittel von Bedeutung. Das
Gros des Bargeldes (jahrlich circa 113001fl.) wurde jedoch den Landstinden aus-
gehindigt, damit diese die landesherrlichen Schulden verzinsen und teilweise auch
tilgen konnten. Bezogen auf den gesamten kursichsischen Staatshaushalt, also den
landesherrlichen und landstindischen Etat, der in den 1530er Jahren durchschnitt-

60 ScuHIRMER, Uwe: Kursichsische Staatsfinanzen (1456-1656). Strukturen — Verfassung — Funktions-
eliten (Quellen und Forschungen zur sichsischen Geschichte 28), Stuttgart 2006, S. 400f.

61 ScHIrRMER: Kursichsische Staatsfinanzen (wie Anm. 60), S. 396—413.

62 HiLpERT: Sequestration (wie Anm. 57), S. 119.

Landstinde und Reformation 73



lich etwa 181500 fl. umfasste, war dies relativ wenig. Die aus der Sicht des Fiirsten
wohl zu geringen Einnahmen vom Kirchengut veranlassten ihn, mit Beginn des
Jahres 1543 den landstindischen Ausschuss aufzuldsen, damit die eigenstindige
Finanzverwaltung der Stinde zu beenden und somit letztlich die Verfiigungsgewalt
iiber die Kirchengiiter zu erlangen.®?

Das Frithjahr 1543 stellt eine Zisur in der kursichsischen Geschichte dar. So-
wohl Kurfiirst Johann Friedrich als auch sein albertinischer Vetter und Kontrahent,
Herzog Moritz, haben in einer bis dahin noch nicht dagewesenen Weise Kirchen-
giiter veriuflert.* Es ist umstritten, wer von beiden den Ausverkauf eréffnet hat.
Auf alle Fille nahm der Verkauf nunmehr Dimensionen an, die es bis dahin noch
nicht gegeben hatte. Zwar hatte Kurfiirst Johann gelegentlich — jedoch nur verein-
zelt — Kirchengut verkauft und sikularisiert,®> aber nunmehr iiberschlugen sich die
Ereignisse. Jedenfalls wurden, nachdem die ersten Klostergrundherrschaften im
Februar und Mirz 1543 neue Besitzer gefunden hatten, fast zeitgleich die Kirchen-
giiter an die einheimischen Funktionseliten verschleudert. Die Kdufer gehérten fast
ausnahmslos den ernestinischen bzw. albertinischen Stinden an. Die Parallelitit
der Ereignisse ist mit der politischen Feindschaft der beiden wettinischen Linien
erkldrbar. Erst wenige Monate zuvor, zu Ostern 1542, drohte diese Rivalitdt militi-
risch zu eskalieren. Das Misstrauen wuchs. In dieser Situation glaubten die beiden
Widersacher tiber gut gefiillte Kriegskassen verfiigen zu miissen. In ihren eigenen
Kammerkassen herrschte chronischer Mangel, und auf die Stinde — so vermuteten
sie nicht zu Unrecht — konnte man sich in dieser Sache, also in der Riistung gegen
Religionsverwandte, potentielle Biindnispartner sowie faktisch gegen versippte Fami-
lien und Geschlechter, nicht verlassen. Die Stinde waren nur im Ausnahmefall bereit,
cinen Verteidigungskrieg gegen fremde Michte zu fiithren. Doch wer militdrische
Stirke demonstrieren wollte, musste {iber Bargeld verfiigen. Aus diesem Grund be-
gann 1543 fast zeitgleich der Ausverkauf des Kirchengutes im albertinischen und
ernestinischen Sachsen. Der Erlés aus den verkauften Kirchengiitern war einerseits
nicht unbetrichtlich, anderseits sind sie weit unter Wert verkauft worden. Beispiels-
weise wurden aus den ernestinischen Landesteilen Sachsen (Kurkreis), MeifSen und
dem Vogtland wihrend der Regierungszeit des Kurfiirsten Johann Friedrich (vor
allem im Jahr 1543) Kirchengiiter im Wert von 87 549 fl. verduflert. Mit Bezug auf
das gesamte kursichsische Territorium kann ein Wert angenommen werden, der
weit {iber 100000 fl. Iag.66 Das war ein Betrag, der im Vergleich zum Volumen des
gesamten kursichsischen Jahresetats (um 1540 circa 1815001.) wahrlich ins Ge-
wicht fiel. Noch wichtiger als der (kurzfristige) fiskalische Nutzen erscheint jedoch,

63 ScHIrRMER: Kursichsische Staatsfinanzen (wie Anm. 60), S. 404—407.

64 HiLpERT: Sequestration (wie Anm. 57), passim. — Ktnn, Helga-Maria: Die Einziehung des geist-
lichen Gutes im albertinischen Sachsen 1539-1553 (Mitteldeutsche Forschungen 43), Kéln u.a.
1966.

65 HiLpERT: Sequestration (wie Anm. 57), S. 46-58.

66 Ebd., S. 132f.

74 Uwe Schirmer



aus welchen sozialen Milieus die Kiufer stammten. Sowohl im ernestinischen Kur-
firstentum als auch im albertinischen Herzogtum Sachsen rekrutierten sie sich in
einem iiberwiltigenden Mafle aus den Landstinden.®

Zusammenfassung

Im Herrschaftsbereich der Markgrafen von Meiflen, Landgrafen von Thiiringen und
Herzoge von Sachsen aus dem Haus Wettin entfaltete und entwickelte sich wihrend
des Spatmittelalters ein landstindisches Herrschaftsgefiige, so dass es den ernestini-
schen Kurfiirsten sowie den albertinischen Herzogen nach der Leipziger Teilung von
1485 bzw. am Vorabend und in der Friihzeit der Reformation nur bedingt méglich
war, unmittelbar auf alle Untertanen zuzugreifen. Besonders deutlich ist dies bei den
landesweiten Steuererhebungen oder bei der Verkiindigung und Durchsetzung landes-
herrlicher Befehle, Mandate und Ordnungen nachzuweisen. Die Landstinde waren
mithin ein elementarer Bestandteil des gesamten Herrschaftssystems. Die Stinde
als gesamte Kérperschaft waren dreigeteilt. Die erste Kurie bzw. Kammer bestand
aus den Grafen, Herren und Prilaten, die zweite rekrutierte sich aus der Ritterschaft
(schriftsdssiger Niederadel) und in der dritten Kammer waren die landesherrlichen
Stidte vereint. Insgesamt waren dies rund 300 Mandatstriger (ca. 50/175/75), wobei
sich die endgiiltige landstindische Zusammensetzung erst in der zweiten Hilfte des
16. Jahrhunderts herausbilden sollte. Uberschaut man den gesamten wettinischen
Herrschaftsbereich um 1500/20, also die inzwischen faktisch abgeschlossenen Ter-
ritorien der ernestinischen Kurfiirsten sowie der albertinischen Herzdge von Sachsen,
so ist auf Grundlage der tiberlieferten Quellen (Amtsrechnungen, Amtserbbiicher,
Steueranschlige, Kataster) davon auszugehen, dass die Landesfiirsten nur auf circa
ein Drittel aller Untertanen direkten Zugriff besaflen. Dass heifit, dass die Fiirsten
tiber diese Personen mittels der Obergerichts-, Grund- und Patronatsherrschaft
unmittelbar Herrschaft ausgeiibt haben. Die Herrschaftspraxis vor Ort realisierten
indes die landesfiirstliche Amtleute, Vogte, Schésser und/oder Geleitsleute; in den
unmittelbaren Klein- oder Minderstidten sorgte der Stadtrat gemeinsam mit einem
Schultheif§ oder Vogt fiir die Herrschaftsumsetzung,

Die Masse der Untertanen war jedoch — wie angedeutet wurde — den Landstidnden
dienstbar und botmiflig, so dass alle landesfiirstlichen Begehren tiber die Stinde
realisiert werden mussten. Es war zugleich herausgestrichen worden, dass die Grafen,
Herren und Prilaten derartige landesfiirstliche Aufforderungen mit Bedenken, Arg-
wohn sowie teilweise sogar mit passivem Widerstand begegneten. Dieser Umstand
ist mit der offenen verfassungsrechtlichen Stellung der Grafen und Herren sowie
teilweise auch einiger Prilaten erklirbar, meinten sie doch, reichsstindisch zu sein.
Ausdricklich betraf dies die Bischéfe von Naumburg, Merseburg und Meiflen. Real-
politisch waren sie um 1500 auf Landstandschaft herabgesunken, obgleich sie dem
heftig und energisch widersprachen. Hinsichtlich der Bischéfe kam hinzu, dass sie
nicht zuletzt aufgrund des stark ausgeprigten spatmittelalterlichen landesherrlichen

67 Ebd.; Konn: Einziehung des geistlichen Gutes (wie Anm. 64).

Landstinde und Reformation 75



Kirchenregiments der Kurfiirsten und Herzogen von Sachsen bestindig in ihren
Kompetenzen beschnitten und bedringt worden sind. Zwar visitierten die Bischofe
auch unmittelbar nach dem Wirksamwerden Luthers, letztlich waren sie hinsichtlich
der Exekutive immer — Ausnahmen bildeten selbstverstindlich ihre Hochstiftster-
ritorien — auf die Landesfiirsten angewiesen. Die verfassungsrechtliche Stellung der
landsdssigen Stidte und der schriftsissigen Ritterschaft war indes eindeutig.

Die hier grob und nur fliichtig skizzierte Herrschafts- und Verfassungsvielfalt
brachte es nun im Kurfurstentum Sachsen im Zuge der sich allméhlich ausbreitenden
evangelisch-heterodoxen Lehren nach 1520/21 mit sich — auch und vor allem infolge
der Zuriickhaltung durch die beiden ernestinischen Landesherren Friedrich und
Johann —, dass die lokalen und regionalen Herrschaftstriager selbst tiber ein fiir bzw.
wider der von Wittenberg ausgehenden Lehren entscheiden mussten. Wihrend im
albertinischen Herzogtum Sachsen der Landesherr unmissverstdndlich seine Amtleute
sowie seine Landstande anwies, strikt gegen Luthers Lehre vorzugehen, iibten sich
Kurfiirst Friedrich der Weise und sein Bruder Johann in Zuriickhaltung. Diese Tole-
rierungspolitik beforderte die Ausbreitung der neuen Lehre mafigeblich. Die religiose
Heterodoxie, die Amalgamisierung religioser und sozialer Ideen und Ansichten sowie
ungeldste kirchenrechtliche Fragen namentlich zu den geistlichen Lehen, aber auch
zu gefliichteten Ménchen und Nonnen forderten die Landstinde heraus — besonders
die Stadtrite und die Ritterschaft. Die kursichsische Ritterschaft prisentierte ihren
Firsten auf dem Altenburger Landtag im Mai 1523 eine Beschwerdeschrift, in der
die offenen Fragen problematisiert worden sind. Ausdriicklich griindet sich die Be-
schwerdeschrift auf Luthers Obrigkeitsschrift. Luthers Abhandlung »Von weltlicher
Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei« erscheint geradezu — ohne es
exegetisch im Detail nachweisen zu kénnen — als Legitimation eines »reformatori-
schen Handelns« im Sinne der Obrigkeiten. Kurfiirst Friedrich und Herzog Johann
nahmen die Gedanken der Beschwerdeschrift der Ritterschaft in einer Replik auf,
ohne sich jedoch im Jahr 1523 deutlich zu positionieren. Thre Indifferenz musste so-
mit geradezu als eine stille Beftirwortung der sich ausbreitenden Lutherischen Lehre
angeschen werden. Thre obrigkeitlichen Triger waren die Stadtrite sowie vor allem
der kursichsische Niederadel; religios blieb die evangelische Bewegung — namentlich
im thiiringischen Landesteil Kursachsens — heterodox und vielgestaltig. Nicht zuletzt
forderte dies Martin Luther zu seiner berithmten Visitationsreise im Spitsommer
1524 heraus.®® Letztlich blieb die sich ausbreitende evangelische Bewegung in Kurs-
achsen eine Erscheinung, die politisch von den Landstidnden bis ins Frithjahr 1525
getragen worden ist.

Der Bauernkrieg war und ist schliefSlich die entscheidende Zisur. Der gewaltsame
Charakter des Aufstandes, die religiose Vielfiltigkeit innerhalb der evangelischen Be-

68 Hassk, Hans-Peter: Luthers Visitationsreise in Thiiringen im August 1524: Jena— Kahla— Neustadt
an der Orla — Orlamiinde, in: GREILING: Altar von Lucas (wie Anm. 26), S. 169-202. — BAUER,
Joachim: Landesherrschaft und Reformation. Die ersten Visitationen im Saale-Orla-Raum, in: ebd.,
S.219-232.

76 Uwe Schirmer



wegung sowie nichtzuletzt die sich auftiirmenden rechtlichen, sozialen und religiésen
Probleme hinsichtlich der Neuorganisation kirchlichen Lebenshaben Kurfiirst Johann,
der nach dem Tod Friedrichs im Mai 1525 allein die Regierungsverantwortung in
Kursachsen trug, gezwungen, sich grundsitzlich und eindeutig zu positionieren. Nun-
mehr trieb der Fiirst die Erneuerung voran. Dazu gehérte die offizielle Einfiithrung
der Reformation im August 1525 ebenso wie die Absicht, eine neue Landesordnung
auszuarbeiten. Beziiglich der neuen Landesordnung erscheint bemerkenswert, dass
in einem kurfiirstlichen Rundschreiben vom Dezember 1525 Anregungen aus der
Beschwerdeschriftder Ritterschaft vom Mai 1523 offensichtlich aufgenommen worden
sind. Auf alle Fille erscheint die Reformation in Kursachsen zwischen dem Sommer
1525 und dem Jahreswechsel 1530/31 als eine »Fiirstenreformation«. Der Kurfiirst
ist ihr Trager und Antreiber. Vorrangig betrifft es die landesweiten Visitationen von
1528/29, die ausdriicklich als eine verdienstvolle und gemeinsame Leistung von lan-
desfiirstlicher Administration und den Wittenberger Theologen anzusehen sind, da
vor Ort stets ein landesfiirstlicher Amtmann sowie jeweils ein Jurist und Theologe
visitiert haben. Freilich: Die indirekte sowie die praktische Umsetzung der Beschliisse
der Visitatoren lagen in den Hinden der Gerichts- und Patronatsherrschaft, mithin
in denen der Stadtrite und des Niederadels.

Die landstindische Mitwirkung wurden schliefflich noch intensiviert, als die
Landesherrschaft 1531 ausdriicklich zustimmte, dass die Verwaltung der geistlichen
Giiter —vor allem die der grofen Stifts- und Klostergrundherrschaften —in die Hinde
eines Ausschusses gelegt wurde, der letztlich landstindische Interessen verfolgt hat.
Vor allem ging es um die materiellen Ertrige und damit um die Frage, zu welchen
Zwecken die finanziellen Uberschiisse sowie die Naturalien aus dem Kirchengut
zu verwenden seien. Und so lag die Sequestration des Kirchengutes seit Beginn
der dreifliger Jahre in den Hinden der Stinde — natiirlich mit Duldung seitens der
Kurfiirsten. Die landstindische Sequestration endete 1543. Nunmehr lief Kurfiirst
Johann Friedrich sikularisieren. Es folgte der Verkauf des Kirchengutes, das jedoch
grofitenteils an landsissige Stidte sowie den schriftsissigen Adel verduflert wurde.
Ahnlich verlief dieser Prozess bei den Grafen und Herren, wobei sie es unter Um-
gehung der wettinischen Fiirsten — jedoch mit deren Duldung! — verstanden, dass
Kirchengut in ihren Graf- und Standesherrschaften an sich zu bringen. Nicht zu
unterschlagen bleibt jedoch auch, dass die Universititen Leipzig und Wittenberg, die
Fiirstenschulen im albertinischen Sachsen sowie eine Vielzahl stidtischer Schulen mit
Kirchengut ausgestattet bzw. neu fundiert worden sind. Teilweise betraf dies auch
das landesherrliche Stipendienwesen.

Landstinde und Reformation 77



Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« -
eine Problemskizze”

Enno Biinz

Meinem Leipziger Kollegen Manfred Rudersdorf
zum 65. Geburtstag in herzlicher Verbundenheit

»Mutterland der Reformation. Auf den Spuren eines Weltereignisses« lautet der Titel
einer reich bebilderten Werbeschrift, die von der Tourismus Marketing Gesellschaft
Sachsen seit 2013 vertrieben wird, um fiir das grof§e Reformationsjubilium im kom-
menden Jahr zu werben, flankiert ibrigens von einer zweiten Broschiire »Mutterland
der Reformation« mit dem Untertitel »Die katholische Seite«.! Die Bezeichnung
Sachsens als »Mutterland der Reformation« ist freilich nicht erst mit Blick auf die
Lutherdekade erfunden worden, die mit der 500-Jahr-Feier der Reformation im
Jahr 2017 ihrem wohlverdienten (und von manchen allmihlich auch herbeigesehn-
ten) Ende zugefithrt wird. Woher diese Formel kommt, wann sie aufgekommen ist,
wurde bislang allerdings nicht gefragt und ist deshalb noch ungeklirt. Ich will mit
meiner Problemskizze versuchen, einer Antwort niher zu kommen. Damit begebe
ich mich auf das schwierige Feld der Begriffsgeschichte, die der jiingst verstorbene
Mediavist Otto Gerhard Oexle (1939-2016) einmal als »eine noch nicht begriffene
Geschichte« bezeichnet hat.?

In dem weit verbreiteten DuMont-Kunstreisefithrer Sachsen von Walter Fellmann
(t+2011) findet sich im historischen Uberblick ein Kapitel iiber Sachsen als »Mutter-
land der Reformation«; damit habe sich Sachsen »ins Buch der Weltgeschichte mit
groflen Lettern eingeschrieben«.® Fellmann, der iibrigens habilitierter Historiker war,
konntessich bei dieser Qualifizierung Sachsensaufentsprechende Einschitzungen von
Fachleuten stiitzen. So bemerkte etwa der evangelische Kirchenhistoriker Heinrich

* Vicky Rothe M. A, Assistentin am Lehrstuhl fiir sichsische Landesgeschichte, seit Frithjahr 2017
Archivreferendarin des Landesarchivs Sachsen-Anhalt, habe ich fir ihre Unterstiitzung bei der
Fertigstellung dieses Beitrags zu danken.

1 Mutterland der Reformation. Aufden Spuren eines Weltereignisses, hg. von der Tourismus Marketing
Gesellschaft Sachsen, Dresden 2013. — Als weitere Publikation dieser Einrichtung liegt vor: Mutter-
land der Reformation. Die katholische Seite, abrufbar unter URL: http://www.sachsen-tourismus.
de/fileadmin/userfiles/ TMGS/Startseite/Reisethemen/Reformation/Inhalt/ TMGS_ Luther_KS-
2015_Ansicht.pdf [27.10.16].

2 Oextk, Otto Gerhard: »Begriffsgeschichte« — eine noch nicht begriffene Geschichte, in: Philoso-
phisches Jahrbuch, Bd. 116, 2009, S. 381-400, wiederabgedruckt in: Ders.: Die Wirklichkeit und
das Wissen. Mittelalterforschung — Historische Kulturwissenschaft — Geschichte und Theorie der
historischen Erkenntnis, hg. von Andreavon HLsEN-EscH, Bernhard Jussex und Frank RExroTH,
Gottingen 2011, S. 808—833.

3 FerLLmanN, Walter: Sachsen. Entdeckungsfahrten zwischen Vogtland und Oberlausitz, Leipziger
Tiefland und Erzgebirge (DuMont Kunst-Reisefiihrer), Ostfildern 2012, S. 15f.

78 Enno Biinz



Bornkamm 1970 im Geleitwort zu Karlheinz Blaschkes Buch »Sachsen im Zeitalter
der Reformation, dieses Territorium sei »das Mutterland der Reformation«, wihrend
Blaschke selbst in diesem Buch die variierende Bezeichnung »Ursprungsland der
Reformation« wihlte.* Rudolf Kétzschke hingegen verwandte in seiner »Sichsischen
Geschichte« 1935, seitdem vielfach wieder aufgelegt, den Begriff des »Geburtslandes
der Reformation«.’ Ahnlich griffigistdas Schlagwortvon der »Wiege der Reformationg,
das die Historikerin Irmgard Hoss 1967 in Bezug auf das ernestinische Thiiringen,
historisch ein Teil Kursachsens, verwandt hat.® Der Kirchenhistoriker Reinhold Jau-
ernig wiederum pries 1951 in einem verbreiteten Buch tiber »Luther und Thiiringen:
»Luthers Vaterland« als »Mutterland der Reformation«.”

»Mutterland«, »Ursprungsland«, »Wiege«, auch »Geburtsland« sind die zentralen
Begriffe, die in der wissenschaftlichen Literatur, aber auch in populiren Schriften
immer wieder verwendet werden, allerdings nicht nur in Bezug auf Sachsen, sondern
auch fur Thiiringen und Sachsen-Anhalt. Wir stehen damit vor der Problematik des
Begriffes »Sachsen«, der wir uns zunichst stellen miissen und damit der wettinischen
Territorial- und Dynastiegeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts.

Was also ist mit dem »Sachsen« der Reformationszeit gemeint? Selbstverstindlich
nicht der heutige Freistaat Sachsen, auch nicht das 1815 durch den Wiener Kongress
so drastisch zugunsten Preuflens verkleinerte Kénigreich®, sondern der wettinische

4 BrascHKE, Karlheinz: Sachsen im Zeitalter der Reformation (Schriften des Vereins fiir Reforma-
tionsgeschichte 185), Giitersloh 1970, S. 7 (H. Bornkamm) und S. 9.

5 KoTzscHKE, Rudolf: Sichsische Geschichte. Werden und Wandlungen eines Deutschen Stammes
und seiner Heimat im Rahmen der Deutschen Geschichte, Bd. 1: Vor- und Frithgeschichte, Mit-
telalter und Reformationszeit, Dresden 1935, S. 225. An anderer Stelle (S. 190) schreibt er: »Nun
wurde Sachsen Ausgang und Mittelpunkt der reformatorischen Bewegunge.

6 Hoss, Irmgard: Humanismus und Reformation, in: Patze, Hans; SCHLESINGER, Walter (Hg.):
Geschichte Thiiringens, Bd. 3: Das Zeitalter des Humanismus und der Reformation (Mitteldeutsche
Forschungen 48.11T), Kéln u.a. 1967, S. 1-145 und 295-312, hier S. 1.

7  JAUERNIG, Reinhold: Vorwort zu: DERs. (Bearb.): Luther in Thiiringen. Gabe der Thiiringer Kirche
an das Thiiringer Volk, Berlin 1951, S. 9.

8 Zum Wiener Kongress und speziell zur sichsische Frage sind in der jiingsten Vergangenheit zahl-
reiche Publikationen erschienen: JENak, Rudolf: Die Teilung Sachsens. Zur Geschichte der Teilung
des Kénigreichs Sachsen auf der Grundlage der Entscheidungen des Wiener Kongresses 1814-1815,
Dresden 2007. — BLaNK, Isabella: Der bestrafte Konig? Die Sichsische Frage 1813-1815, Diss.
Heidelberg 2013. — MULLER, Winfried: Die sichsische Frage auf dem Wiener Kongress 1814/15:
Die Teilung des Konigreichs Sachsen, in: N1EDERSEN, Uwe (Hg.): Sachsen, PreufSen und Napoleon.
Europa in der Zeit von 1806-1815, Dresden/Torgau 2013, S. 512-516. — DucHHARDT, Heinz:
Der Wiener Kongress. Die Neugestaltung Europas 1814/15, Miinchen 2013. — STAUBER, Reinhard:
Der Wiener Kongress, Kéln/Weimar/Wien 2014. — Der Wiener Kongress 1815 und die Folgen
fiir Sachsen. Fachkolloquium des Sichsischen Staatsarchivs 22. April 2015, Staatsarchiv Leipzig
(Verdffentlichungen des Sichsischen Staatsarchivs. Reihe A: Archivverzeichnisse, Editionen und
Fachbeitrige 18), hg. vom Sichsischen Staatsarchiv, Halle/Saale 2015. — ScHNEIDER, Karin; WERNER,
Eva Maria: Europa in Wien. Who is who beim Wiener Kongress 1814/15, K6ln/Weimar/Wien
2015. — STAUBER, Reinhard; KerscHBAUMER, Florian; KoscHier, Marion (Hg.): Michtepolitik
und Friedenssicherung. Zur politischen Kultur Europas im Zeichen des Wiener Kongresses, Berlin
2015.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 79



Herrschaftsbereich, der seit der Leipziger Teilung 1485 in ein Kurfiirstentum’ und
ein Herzogtum Sachsen'® geteilt war. Dieser Sachverhalt ist ebenso allgemein be-
kannt, wie der Umstand, dass Ernestiner und Albertiner seit spitestens 1519 in der
Luthersache getrennte Wege gegangen und zur Reformation gegensitzliche Positionen
eingenommen haben.

Die Leipziger Teilung von 1485 schuf aus dem ausgedehnten Herrschaftsbereich
der Wettiner zwei getrennte Territorien, die sich iiber die heutigen Linder Sachsen,
Sachsen-Anhalt und Thiiringen erstreckten und mit den Gebieten um Coburg und
Kénigsberg/Unterfranken auch Teile Frankens umfassten.!! Diese Gebiete sind schon
um 1500 — unterschiedslos, ob nun thiiringisch oder markmeifinisch — als Sachsen
bezeichnetworden. Dass die Bezeichnungen der Mark Meiflen und der Landgrafschaft
Thiiringen hinter dem umfassenderen Namen »Sachsen«zuriicktraten, hingt natiirlich
entscheidend mit der Verleihung der sichsischen Kurwiirde an die Wettiner 1423
zusammen.'? Bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts hatte sich der Name Sachsen fiir
den mitteldeutschen Herrschaftsbereich der Wettiner durchgesetzt —, eine Tatsache
tibrigens, die wir hier nur als Ergebnis konstatieren, im einzelnen aber nicht nach-
vollziehen kénnen, denn auch diese Frage ist bislang nicht systematisch untersucht
worden.!? Als sich der niederbayerische Adlige Hans Herzheimer im November 1518
entschloss, seine in Wittenberg studierenden S6hne zu besuchen, schreibter in seinem
Tagebuch, er werde »in das land zw Sachsen [... ] reytten«.!* Mit Sachsen meinte er aber,

9  KieiN, Thomas: Politik und Verfassung von der Leipziger Teilung bis zur Teilung des ernestini-
schen Staates (1485-1572), in: PATZE/SCHLESINGER: Geschichte Thiiringens, Bd. 3 (wie Anm. 6),
S. 146-294 und S. 313-334. — DERs.: Ernestinisches Sachsen, kleinere thiiringische Gebiete, in:
SCHINDLING, Anton; Z1EGLER, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reforma-
tion und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650, Bd. 4: Mittleres Deutschland
(Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 52), Miinster 1992,
S. 8-39.

10 Smorinsky, Heribert: Albertinisches Sachsen, in: ScHINDLING, Anton; Z1EGLER, Walter (Hg.): Die
Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfes-
sion 1500-1650, Bd. 2: Der Nordosten (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der
Glaubensspaltung 50), Miinster 21990, S. 8-32.

11 Zur territorialen Gestalt siche die Karte CIII 1 »Die wettinischen Linder von der Leipziger Teilung
1485 bis zum Naumburger Vertrag 1554«, bearb. von Karlheinz BLascHKE unter Mitarbeit von
Jana MOSER, in: Atlas zur Geschichte und Landeskunde von Sachsen, Leipzig/Dresden 2011, mit
Beiheft.

12 KosucH, Manfred: Der Weg des Namens Sachsen, in: Sachsen und die Wettiner. Chancen und
Realititen. Internationale wissenschaftliche Konferenz, Dresden 27.-29. Juni 1989, Dresden 1990,
S.29-35.

13 WiNTER, Christian: Der Begriff vHaus Sachsen«in der politischen Korrespondenz des Herzogs und
Kurfursten Moritz von Sachsen, in: BEYER, Michael; GOssNER, Andreas; WARTENBERG, Giinther
(Hg.): Kirche und Regionalbewusstsein in Sachsen im 16. Jahrhundert. Regionenbezogene Identifi-
kationsprozesse im konfessionellen Raum (Leipziger Studien zur Erforschung von regionenbezogenen
Identifikationsprozessen 10), Leipzig 2003, S. 27—41, greift mit dem gewihlten Quellenkorpus zu
kurz.

14 Museum fiir angewandte Kunst Wien, Inv. B.I. 21.517, Standort S20, fol. 253v. Eine Edition be-
reitet der Verfasser derzeit vor. Als Vorstudien sei verwiesen auf Bonz, Enno: Wittenberg 1519:
Was ein Reisender von der Stadt wahrgenommen hat, und was nicht. Mit einer Teiledition der

80 Enno Biinz



wie zahlreiche weitere Erwihnungen in seinen Aufzeichnungen beweisen, nicht nur
die Kurlande um Wittenberg oder das Kurfiirstentum, sondern auch das Herzogtum
der Albertiner, die in Dresden saflen, also simtliche wettinischen Linder.

Die Reformation ist in den Jahren nach 1517 zur politischen und religisen
Wegscheide der wettinischen Territorien geworden. Wihrend das ernestinische
Kurfiirstentum Sachsen unter Friedrich dem Weisen (1486-1525) und vor allem
unter Johann dem Bestindigen (1525-32) als das »Mutterland der Reformation«!®
bezeichnet werden kann, blieb das albertinische Herzogtum Sachsen unter Herzog
Georg (1488/1500-1539) dem alten Glauben treu und bemiihte sich nach Kriften,
die Ausbreitung der lutherischen Lehre einzudimmen. In Analogie zum Begriff
des »Mutterlandes der Reformation« hat der Historiker Otto Vossler deshalb das
Herzogtum Sachsen Herzog Georgs als das »Geburtsland des Kampfes gegen die
Reformation« bezeichnet.!® Friedrich der Weise war eigentlich tief verwurzelt in der
spatmittelalterlichen Frommigkeitund praktizierte diese in plakativer Form, wie seine
Vorliebe fiir Reliquiensammlungen, Ablisse und Wallfahrten zeigt, doch mag man
mit Armin Kohnle einen durchgreifenden Frommigkeitswandel unter dem Eindruck
Luthers in seinen letzten Lebensjahren konstatieren, ohne den die Hinwendung zur
Reformation nicht verstindlich wire.!” Allerdings hat Friedrich der Weise seinen
Untertan und Wittenberger Universitdtsprofessor Luther zwar geschiitze, aber keine
aktive Politik zur Beforderung der Reformation betrieben, den Dingen vielmehr
ihren Lauf gelassen.

Ganz anders Herzog Georg, der — geprigt von personlicher Frommigkeit und
theologischer Bildung — dem Anliegen Martin Luthers zunichst nicht ablehnend
gegeniiberstand. Als Vertreter eines starken landesherrlichen Kirchenregiments

Aufzeichnungen Hans Herzheimers, in: Liick, Heiner; BoNz, Enno; HELTEN, Leonhard u. a. (Hg.):
Das ernestinische Wittenberg: Stadt und Bewohner (Wittenberg-Forschungen 2.1-2), Petersberg
2013, Textband S. 9-24, Bildband S. 15-18. — DERs.: Die Wettiner auf den Reichstagen: Kurfiirst
Friedrich der Weise auf dem Wahltag 1519 in Frankfurt, gesehen mit den Augen eines Zeitzeugen,
in: Augg, Oliver (Hg.): Kénig, Reich und Fiirsten im Mittelalter. Abschlusstagung des Greifs-
walder »Principes-Projekts« (Beitrige zur Geschichte der Universitit Greifswald 12), Stuttgart
2017, S. 441-460. — DERs.: Torgau 1519. Der bayerische Adlige Hans Herzheimer beschreibt die
sichsische Residenz, in: Neues Archiv fiir sichsische Geschichte, Bd. 87, 2016.

15 BornkamM, Heinrich: Vorwort zu: BLascukE, Karlheinz: Sachsen im Zeitalter der Reformation
(Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 185), Giitersloh 1970, S. 7.

16 VossLER, Otto: Herzog Georg der Birtige und seine Ablehnung Luthers, in: Historische Zeitschrift,
Bd. 184, 1957, S. 272291, wiederabgedruckt in: DERs.: Geist und Geschichte. Von der Reforma-
tion bis zur Gegenwart, Miinchen 1964, S. 9-26, Zitat S. 9. — Siehe auch Z1eGLER, Walter: Die
Entscheidung deutscher Linder fiir oder gegen Luther. Studien zu Reformation und Konfessiona-
lisierung im 16. und 17. Jahrhundert. Gesammelte Aufsitze (Reformationsgeschichtliche Studien
und Texte 151), Miinster 2008.

17 KonNLE, Armin: Die Frommigkeitder Wettiner und die Anfinge der Reformation, in: Lutherjahrbuch,
Bd. 75, 2008, S. 125-140. — DErs.: Wandel fiirstlicher Frommigkeitspraxis in der Reformations-
zeit — der Fall Herzog Georgs von Sachsen, in: BoNz, Enno; KouNE, Hartmut (Hg.): Alltag und
Frommigkeitam Vorabend der Reformation in Mitteldeutschland. Wissenschaftlicher Begleitband
zur Ausstellung »Umsonst ist der Tod« (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 50),
Leipzig 2015, S. 65-80.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 81



forderte er die Reform der Weltgeistlichkeit und der Kloster und war bestrebe, kirch-
liche Missstinde im Sinne einer katholischen Reform abzustellen.' Erst die Leipziger
Disputation im Sommer 1519, noch stirker aber wohl das Erscheinen von Luthers
»Sermon von dem hochwiirdigen Sakrament« haben zum Bruch des Albertiners mit
dem Wittenberger Reformator gefiihrt.”” Der Herzog von Sachsen sollte fortan zum
schirfsten Gegner Luthers werden. Die pipstliche Bannandrohungsbulle »Exsurge
domine« gegen Luther (15. Juli 1520) wurde im Herzogtum Sachsen, nicht aber im
Kurfiirstentum Friedrichs des Weisen publiziert.”’ Georg gehdrte dann auch zu den
wenigen Reichsfiirsten, die am 25. Mai 1521 das Wormser Edikt annahmen, das die
Verbreitung der Schriften Luthers unter Strafe stellte und tiber ihren Verfasser die
Acht aussprach.?! Der Kampf gegen den Wittenberger Reformator und die vordrin-
gende Reformation kennzeichnen die letzten beiden Jahrzehnte der Regierungszeit
Herzog Georgs.

Nach der gemeinsamen Niederschlagung des Bauernkrieges im Frithjahr 1525
trennten sich die Wege der Ernestiner und Albertiner endgiiltig.”? Zwischenzeitlich
war Kurfiirst Friedrich der Weise am 5. Mai verstorben und sein Bruder Johann
der Bestiandige ihm als Kurfiirst nachgefolgt. Friedrich und Johann hatten schon
1513 in Kursachsen eine Nutzungsteilung (Mutschierung) durchgefiihrt.”> Johann

18 Dazu grundlegend VoLkmar, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog
Georgs von Sachsen 1488-1525 (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation; Studies in the Late
Middle Ages, Humanism and the Reformation 41), Tiibingen 2008, passim, siche die Zusammen-
fassung S. 421-443. — BNz, Enno; VoLkMAR, Christoph: Das landesherrliche Kirchenregiment
in Sachsen vor der Reformation, in: BNz, Enno; RHEIN, Stefan; WARTENBERG, Giinther (Hg.):
Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der
Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 89-109. — VOLKMAR, Chris-
toph: Die Stunde des Laienstandes? Landesherrliche Kirchenreform am Vorabend der Reformation,
in: Historisches Jahrbuch, Bd. 128, 2008, S. 367-407.

19 VoLKMAR, Christoph: Von der Wahrnehmung des Neuen. Die Leipziger Disputation in den Au-
gen der Zeitgenossen, in: HEIN, Markus; KouNLE, Armin (Hg.): Die Leipziger Disputation 1519.
1. Leipziger Arbeitsgesprich zur Reformation (Herbergen der Christenheit. Sonderband 18), Leipzig
2011, S. 131-142.

20 Dokumente zur Causa Lutheri (1517-1521), 2. Teil: Vom Augsburger Reichstag 1518 bis zum
Wormser Edike 1521, hg. und kommentiert von Peter Fasisch, Erwin IserLon (Corpus Catho-
licorum 42), Miinster 1991, S. 317-325 und Edition S. 364—411. Dort nicht zitiert wird der fiir
die Uberlieferung der Bulle wichtige Aufsatz von BEscHORNER, Hans: Die sogenannte Bannbulle
und ihre angebliche Verbrennung durch Luther am 10. Dezember 1520, in: Forschungen aus mit-
teldeutschen Archiven. Zum 60. Geburtstag von Hellmut Kretzschmar, hg. von der Staatlichen
Archivverwaltung im Staatssekretariat fiir Innere Angelegenheiten (Schriftenreihe der Staatlichen
Archivverwaltung 3), Berlin 1953, S. 315-327.

21 Dokumente zur Causa Lutheri (1517-1521), 2. Teil (wie Anm. 20), S. 484-545.

22 Akten zur Geschichte des Bauernkriegs in Mitteldeutschland, [Band I], Erste Abteilung; Band 1,
Zweite Abteilung, hg. von Otto MERX auf Grund des Nachlasses von Otto Merx und Giinther
Franz; Band II, hg. von Walther Peter FucHs unter Mitarbeit von Giinther Franz (Schriften der
Sichsischen Kommission fiir Geschichte [27], [38], [42]), Leipzig/Berlin 1923, 1934, Jena 1942. —
VOGLER, Giinter (Hg.): Bauernkrieg zwischen Harz und Thiiringer Wald (Historische Mitteilungen,
Beiheft 69), Stuttgart 2008.

23 MULLER, Ernst: Die Mutschierung von 1513 im ernestinischen Sachsen, in: Jahrbuch fiir Regional-
geschichte, Bd. 14, 1987, S. 173-182.

82 Enno Biinz



verfiugte Giber den GrofSteil Thiiringens und die frinkischen Gebiete, in denen er
bereits frithzeitig die Luthersache beforderte, gegen radikale Reformatoren wie
Thomas Miintzer allerdings energisch vorging. Nach der Niederschlagung des Bau-
ernkrieges begann Johann, nun Kurfiirst, die Reformation durchzusetzen, wofiir
sich die Kirchenvisitationen seit 1526 und die Aufhebung der Klgster als wirksame

Instrumente erwiesen.4

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen: Im Kurfiirstentum Sachsen schritt man nach
1525 zur konsequenten Neugestaltung des Kirchenwesens, im Herzogtum Sachsen
aber stellte man sich diesem Vorgang energisch entgegen. Die gegensitzliche kirchen-
politische Haltung der Wettiner setzte sich aufreichspolitischer Ebene fort. Im Jahr des
Bauernkrieges schloss Herzog Georg mit Kardinal Albrecht von Mainz (1490-1545),
Kurfiirst Joachim von Brandenburg (1484-1535) sowie den Herzégen Heinrich II.
von Braunschweig-Wolfenbiittel (1489-1568) und Erich Braunschweig-Calenberg
(1470-1540) in Dessau ein Defensivbiindnis zum Schutz der Altgliubigen.?> Auch
andere bedeutende Reichsterritorien wie das Herzogtum Bayern und Kurbrandenburg
standen der Reformation ablehnend gegeniiber.?® Mehrere evangelische Reichsterri-
torien wie Kursachsen und die Landgrafschaft Hessen antworteten auf das Dessauer
Biindnis 1526 mitdem Gotha-Torgauer Biindnis. Kursachsen war daserste bedeutende
Territorium, in dem die Reformation durchgefithre wurde.

In der Folgezeit liefen mehrere Prozesse Hand in Hand, bei denen Kursachsen
stets eine wichtige Rolle spielte: Erstens die Umgestaltung des Kirchenwesens in
den Territorien (neben Kursachsen ist hier zunichst vor allem an die Landgrafschaft
Hessen zu denken), zweitens die Bekenntnisbildung, die zur Vorlage der »Confessio
Augustana« auf dem Augsburger Reichstag 1530 fiihrte, und drittens die politische
Lagerbildung, die nach dem Augsburger Reichstag auf protestantischer Seite im
Dezember 1530 in die Griindung des Schmalkaldischen Bundes einmiindete.

Nach dem Tod Herzog Georgs von Sachsen und der ziigigen Einfithrung der
Reformation im albertinischen Herzogtum 1539/40 entspannte sich das Verhiltnis

24 Brana, Dagmar; SPEHR, Christopher (Hg.): Reformation vor Ort. Zum Quellenwert von Visita-
tionsprotokollen. Beitrige der Tagung »Digitales Archiv der Reformation« und des Lehrstuhls fiir
Kirchengeschichte der Friedrich-Schiller-Universitit Jena am 26. und 27. November 2014 in Jena
(Verdffentlichungen der Staatlichen Archivverwaltung des Landes Sachsen-Anhalt. Reihe A. Quellen
zur Geschichte Sachsen-Anhalts 21; Schriften des Hessischen Staatsarchivs Marburg 29; Schriften
des Thiiringischen Hauptstaatsarchivs 7), Leipzig 2016. — WoLrgasT, Eike: Die Einfithrung der
Reformation und das Schicksal der Kléster im Reich und in Europa (Quellen und Forschungen
zur Reformationsgeschichte 89), Giitersloh 2014.

25 Zum Dessauer und zum Torgauer Biindnis siche in der Einleitung zu: Deutsche Reichstagsakten
unter Kaiser Karl V. Der Reichstag zu Augsburg 1525. Der Reichstag zu Speyer 1526. Der Fiirstentag
zu Esslingen 1526, bearb. von Rosemarie AULINGER (Deutsche Reichstagsakten, Jiingere Reihe 5-6),
Miinchen 2011, S. 64—66 und S. 69-73 mit weiterfithrenden Hinweisen; recht knapp hingegen
Mau, Rudolf: Evangelische Bewegung und frithe Reformation 1521-1532 (Kirchengeschichte in
Einzeldarstellungen I1.5), Leipzig 2000, S. 158f.

26 Z1EGLER: Entscheidung (wie Anm. 16).

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 83



zwischen Ernestinern und Albertinern keineswegs, sondern verkniipfte sich auf das
Engste mit der Religionsfrage im Reich. Nach dem Regensburger Reichstag von
1546 versuchte Kaiser Karl V. (1500-58) eine Entscheidung zu erzwingen und be-
auftragte Herzog Moritz von Sachsen (1521-53) mit der Exekution der Reichsacht
gegen Kurfiirst Johann Friedrich d.A. von Sachsen (1503-54). Dieser verlor im
Schmalkaldischen Krieg 1546/47 nicht nur einen Grofiteil seines Territoriums an
die Albertiner, sondern auch die Kurwiirde. Dem neuen Kurfiirsten Moritz von
Sachsen brachte dieses Verhalten den Ruf des »Judas von MeifSen« ein, wihrend der
»gewesene Kurfiirst« (so die Selbstbezeichnung nach dem Verlust der Kurwiirde)
Johann Friedrich der Grofimiitige, der bis 1552 in kaiserlicher Gefangenschaft blieb,
als standhafter lutherischer Fiirst in die Geschichte einging und schon wihrend der
Haftzeit konfessionspolitisch die Weichen fiir die Zukunft stellte.?”

Fiirunser Themasind diese reichs-, territorial- und konfessionspolitischen Weichen-
stellungen in der Mitte des 16. Jahrhunderts von grofSter Bedeutung. Die Dresdner
Albertiner spielten zwar fortan als Kurfiirsten reichspolitisch eine herausragende
Rolle, die sich einerseits in einer engen Bindung an das habsburgische Kaiserhaus
manifestierte und andererseits in einer Schutzrolle der Protestanten im Reich, die
sich von der maflgeblichen Gestaltung des Augsburger Religionsfriedens 1555 bis
hin zur Fihrungsrolle im »Corpus Evangelicorum« auf den Reichstagen bis 1697
ablesen ldsst.?8

Eineerstaunliche Entwicklungisthingegen beziiglich der Ernestiner zu beobachten.
Diese Linie der Wettiner, seit 1547/54 territorialpolitisch ohnehin durch den Verlust
der Kurlande und grofer Gebietsteile 8stlich der Saale geschwicht, marginalisierte
sich nach dem Tod Johann Friedrichs d. A. 1554, der Absetzung seines Sohnes Herzog
Johann Friedrichs II. 1567 (1 1595 in Gefangenschaft) in Folge der Grumbachschen
Hindel und mehrerer Landesteilungen seit 1572 unablissig.?” Diese Entwicklung muss
hier nicht weiter verfolgt werden. Was an reichspolitischem Ansehen und territorial-
politischem Gewicht verloren ging, kompensierte man im ernestinischen Thiiringen
durch Konfessionspolitik. Daniel Gehrtschreibt dazu: »Beim rasch voranschreitenden
Differenzierungsprozessinnerhalb der Wittenberger Reformation schlugen die Herzoge

27 MEeNTzZ, Georg: Johann Friedrich der Grossmiitige 1503—1554, Teil 1: Johann Friedrich bis zu seinem
Regierungsantritt 1503—1532; Teil 2: Vom Regierungsantritt bis zum Beginn des Schmalkaldischen
Krieges; Teil 3: Vom Beginn des Schmalkaldischen Krieges bis zum Tode des Kurfiirsten. Der
Landesherr. Aktenstiicke (Beitrige zur neueren Geschichte Thiiringens 1.1-3), Jena 1903-1908. —
LerpiN, Volker; ScuMipt, Georg; WEFERS, Sabine (Hg.): Johann Friedrich I. — der lutherische
Kurfiirst (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 204), Giitersloh 2006. - Japarz, Heiko:
1547 — Der Schmalkaldische Krieg und die Wittenberger Kapitulation, in: EiGenwiLL, Reinhardt
(Hg.): Zisuren sichsischer Geschichte, Beucha/Markkleeberg 2010, S. 94-117.

28 RergeN, Konrad: Art. »Corpus Evangelicorumg, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 2,
Freiburg i. Br. u.a. 1994, Sp. 1320.

29 ParzE/ScHLESINGER: Geschichte Thiiringens, Bd. 3 (wie Anm. 6).— HuscukE, Wolfgang: Politische
Geschichte von 1572 bis 1775, 1. Die Ernestiner, in: Patze, Hans; ScHLESINGER, Walter (Hg.):
Geschichte Thiiringens 5, Teil 1, 2 Teilbinde: Politische Geschichte in der Neuzeit (Mitteldeutsche
Forschungen 48.6), Koln 1982, S. 1-551 und S. 781-840.

84 Enno Biinz



einen Kurs ein, der ihr stark reduziertes Territorium in Thiiringen auch gegeniiber
binnenkonfessionellen Unterschieden konsolidierte und eine enge, ausschliellich
an Martin Luthers Theologie orientierte Interpretation der Confessio Augustana
fiir die evangelischen Reichsstinde forderte«, und dabei spielte die Rivalitit mit den
Albertinern eine Rolle, »die sich theologisch sowohl an Martin Luther als auch an
Philipp Melanchthon hielten«.?® Dieser ernestinischen Konfessionspolitik diente die
Griindungder Universitit Jena 1548/58 (die bisherige kursichsische Landesuniversitit
Wittenberg war 1547 mit den Kurlanden an die Albertiner gefallen) ebenso wie die
Einrichtung einer Druckerei in Jena. Dort erschien 1555 bis 1558 eine zwolfbindige
Ausgabe der Werke Martin Luthers, die Johann Friedrich d. A.1553 inAuftraggegeben
hatte?!, und 1559 das Konfutationsbuch, mit dem man auf den Frankfurter Rezess
von 1558 reagierte und das verpflichtend fiir den gesamten Pfarrklerus wurde.’? Auch
Martin Luthers Schmalkaldische Artikel von 1537, die seit 1553 im ernestinischen
Sachsen verbindlich waren und spiter ins Konkordienbuch eingingen, wurden von
1554 bis 1559 mehrfach in Jena gedruckt.?® Diese Mafinahmen dienten dem Zweck,
das ernestinische Sachsen als den Bewahrer des wahren Luthertums herauszustellen,
und hierbei spielte der »gewesene Kurfiirst« Johann Friedrich d.A. eine besondere
Rolle*, die auch seine Nachfolger Johann Friedrich der Mittlere (1529-95) und
Johann Wilhelm I. (1530-73) iibernahmen.

Diese ernestinische Konfessionspolitik setzte sich bis weit ins 18. Jahrhundert fort,
wie an den Reformationsbestinden der Forschungsbibliothek Gotha ablesbar ist, die
Daniel Gehrtjiingst katalogisiert hat. »Die Gothaer Herzdge sammelten seit Mitte des
17. Jahrhunderts gezielt Handschriften zur Reformation zum einen aus reprisentativen
Griinden und zum anderen in Verbindung mit den von ihnen geférderten kirchen-
historischen und editorischen Werken«*>, die eine konfessionspolitische Funktion
hatten. Hier ist vor allem an die mehrbindigen reformationsgeschichtlichen Werke
von Veit Ludwig von Seckendorff (1626-92)3, Ernst Salomon Cyprian (1673-1745)%

30 Genrt, Daniel: Kurfiirst Johann Friedrich 1. und die ernestinische Konfessionspolitik zwischen
1548 und 1580, in: LEppiN/ScHMIDT/ WEFERS: Johann Friedrich I. (wie Anm. 27), S. 307-326.

31 Genrr: Kurfiirst (wie Anm. 30), S. 319.

32 LerriN, Volker: Bekenntnisbildung als Katastrophenverarbeitung. Das Konfutationsbuch als
ernestinische Ortsbestimmung nach dem Tod Johann Friedrichs I., in: DERs./ScHMIDT/ WEFERS:
Johann Friedrich I. (wie Anm. 27), S. 295-306.

33 Genrr: Kurfiirst (wie Anm. 30), S. 320.

34 Auch durch die Verbreitung seines Portrits, das den in Miihlberg 1547 im Gesicht leicht verwun-
deten Kurfirsten zeigt: GExrT: Kurfiirst (wie Anm. 30), S. 323f.

35 Katalog der Reformationshandschriften. Aus den Sammlungen der Herzog von Sachsen-Coburg
und Gotha’schen Stiftung fiir Kunst und Wissenschaft, Teil 1, beschrieben von Daniel GEHRT
(Die Handschriften der Forschungsbibliothek Gotha 2.1), Wiesbaden 2015, S. XIV.

36 SECKENDORFF, Veit Ludwig von: Ausfiithrliche Historie des Luthertums, Und der heilsamen Re-
formation, Welche der theure Martin Luther binnen dreyfig Jahren gliicklich ausgefiihrt, Leipzig
1714. — Deutsche Ubersetzung von: Commentarius historicus et apologeticus de Lutheranismo,
sive de reformatione religionis ductu D. Martini Lutheri, 2 Binde, Frankfurt/M. u.a. 1692.

37 Cyrrian, Ernst Salomon: Der andere Teil niitzlicher Urkunden zur Erlduterung der ersten Refor-
mationsgeschichte. Und Bestirckung so wohl des Herrn von Seckendorft Historie des Lutherthums,
als Wilh. Ernst Tenzelii Berichts vom Anfang der Reformation, Leipzig 1718.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 85



und Wilhelm Ernst Tentzel (1659-1707)%8 zu denken. In diesen Reformationsbestand
der Gothaer Bibliothek sind aber auch iltere Buchbestinde aus dem Besitz der Linie
Sachsen-Weimar eingeflossen. Hinzu kamen einschligige Handschriften aus dem
Ernestinischen Gesamtarchiv, darunter etliche Spalatiniana und Gelehrtenbiblio-
theken wie die Ernst Salomon Cyprians.*

Man kénnte diese hier nur sehr holzschnittartig nachgezeichnete Entwicklung
mitdiesen Begriffen umreiffen und behaupten: Konfessionspolitik, Sammlungspolitik
und Geschichespolitik griffen ineinander.

Wihrend im ernestinischen Sachsen mit den Werken von Veit Ludwig von Secken-
dorff, Ernst Salomon Cyprian und Wilhelm Ernst Tentzel umfassende Darstellungen
der Reformationsgeschichte erschienen, die auch mit zahlreichen Quellendrucken
aufwarteten, entstand im albertinischen Sachsen ein gewichtiges Gegenstiick mit
den »Reformations-Acta« des Valentin Ernst Loscher (1673—1749). Alle diese Autoren
waren Vertreter der lutherischen Orthodoxie. Aus ihrer Sicht ist die Reformations-
geschichte ein Beleg fiir das Wirken Gottes, dessen Instrument Martin Luther war,
der dabei freilich — und damit kommt das dynastische Element ins Spiel — von den
wettinischen Landesherren geférdert wurde. So schreibt Valentin Ernst Loscher in
der Vorrede zum ersten Band seiner »Reformations-Acta«: Die genaue Kenntnis der
Reformation diene dazu, »die Gemiither zum bestindigen Bleiben in der angenom-
menen Wahrheit zu erwecken«; man verkiinde so das Wort Gottes, »und unser Ge-
wissen wird immer mehr davon tiberzeuget, dafl die Reformation durch eine ganz
offenbahre Fiigung der besonders Providenz Gottes geschehen sey, und miissen auch
die sonst gantz kaltsinnigen menschen endlich dem Héchsten die Ehre thun, und
bekennen, das hat Gott gethan, und mercken, dafl es sein werck sey«.*” Im zehnten
Kapitel, welches tiber Leben und Werk Martin Luthers handelt, heifSt es: »Insonder-
heit aber génnte Gott dem berithmten Sachsen-Volck dieses sein Geschenck«.!! Die
Sachsen als auserwihltes Volk, das ist eine Denkfigur, die sich iibrigens bis in die
neueste Zeit in Schriften sichsischer lutherischer Geistlicher finden liisst. Noch 1893
gab der Kirchenhistoriker Franz Blanckmeister (1858-1936) die Losung aus: »Das
sichsische Volk fiir das Evangelium und das Evangelium fiir das sichsische Volk.«#?

Es findet sich in den genannten Werken der barocken Theologen hingegen kein
Hinweis darauf, dass Sachsen — sei es nun das ernestinische oder das albertinische —

38 TentzEL, Wilhelm Ernst: Historischer Bericht vom Anfang und ersten Fortgang der Reformation
Lutheri. Historischen Bericht vom Anfang und ersten Fortgang der Reformation Lutheri: zur
Erlduterung des Hn. v. Seckendorff Historie des Lutherthums, mit grossem Fleif§ erstattet, und
nunmehro in diesem andern Evangelischen Jubel-Jahr, nebst einer besondern Vorrede, auch niitz-
lichen [...] Uhrkunden, und néthigen Registern mitgetheilet, Leipzig 1717.

39 Katalog, Teil 1 (wie Anm. 35), S. XVIII-XXXIII.

40 LoscHER, Valentin Ernst: Vollstindige Reformations-Acta und Documenta, oder umstindliche
Vorstellung des Evangelischen Reformations-Wercks [...], Bd. 1: Auf das Jahr 1517, Leipzig 1720,
Vorrede S. XX3f. (unpaginiert).

41 LOscHER: Reformations-Acta (wie Anm. 40), S. 202.

42 BLANCKMEISTER, Franz: Der sichsische Volkscharakter und das Evangelium (Aus dem kirchlichen
Leben des Sachsenlandes 1), Leipzig 1893, S. 15.

86 Enno Biinz



als »Geburtsland«, »Ursprungsland« oder »Mutterland« der Reformation aufgefasst
wiirde, und zwar weder der Sache nach noch expressis verbis auf einen dieser Begriffe
gebracht. Daskann bei niherer Betrachtung des Begriffes »Mutterland«auch gar nicht
verwundern: Johann Heinrich Zedlers »Grofles vollstindiges Universal-Lexikonc
(erschienen 1731-54) enthilt iiberhaupt kein Lemma »Mutterland«, und ein Blick
in das Deutsche Worterbuch der Briider Grimm zeigt®®, dass die iltesten Belege
fir »Mutterland« aus Werken der Dichter Christoph Martin Wieland (1733-1813),
Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832), Aloys Blumauer (1755-98), Gottfried
August Biirger (1747-94) und Johann Gottfried Herder (1744-1803) stammen. Auch
Immanuel Kant verwandte das Wort, das also offenkundig iiberhaupt erst im spiten
18. Jahrhundert aufgekommen ist.

Wie aber kam es zur Bezeichnung Sachsens als »Mutterland der Reformation«?
Diese Frage ldsst sich vorerst nur ansatzweise beantworten. Der lexikographische
Befund spricht dafiir, dass mit dem Begriff "Mutterland der Reformation« vor 1800
gar nicht zu rechnen ist. Die Erwartungen richten sich deshalb auf das Reformations-
jubilium 1817, das — wie iiblich — mit zahlreichen Gottesdiensten und Festpredigten
begangen wurde.* Doch auch in diesem Zusammenhang war — wie die Durchsicht
etlicher Festpredigten zeigt — vom »Mutterland der Reformation« nicht die Rede.®
Aber gleichwohl diirfte dieses Reformationsjubilium der Schliissel fiir unsere Frage-
stellung sein. Denn von der Sache her ist die Idee von Sachsen als dem »Mutterland
der Reformation« wohl erstmals in diesem Zusammenhang entfaltet worden. So
lesen wir in Gottlieb Carl Girtners Darstellung des Jubelfestes in Dresden von 1817:

Das edle Volk der Sachsen [...] aus seinem Schof§e war ja das so lange verdunkelte Licht des
Evangeliums mit neuer Klarheit hervorgegangen [Das Bild vom Geburts- oder Mutterland
ist hier also angedacht, E.B.]; ihm gehért der Unvergef8liche an [Gemeint ist Martin Luther,
E.B.], den Gott erwihlt hatte [...]. So verschieden mithin auch die dufleren Verhiltnisse
des Sichsischen Volkes seyn mogen: der Glanz dieses denkwiirdigen Ereignisses und die
Folgen, die es fiir den Flor der Wissenschaften und die Kultur der Nationen gehabt hat und
noch kiinftig haben wird, sind ein Gesammteigenthum Aller die den denkwiirdigen Namen

Sachsens tragen.¢

Weitere Beispiele dhnlichen Tenors liefen sich anfiihren, doch sei hier nur noch ein
Zeugnis aus dem heutigen Thiiringen zitiert. Karl Gottlieb Bretschneider fiihrte in
seiner in Gotha 1817 gehaltenen Reformationspredigt aus: »Wir sind Sachsen; — und

43 Grimw, Jacob und Wilhelm: Deutsches Worterbuch, Bd. 12, Leipzig, 1885, Sp. 2820-2823.

44 FroGeL, Wolfgang: Konfession und Jubilium. Zur Institutionalisierung der lutherischen Ge-
denkkultur in Sachsen 1617-1830 (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 14),
Leipzig 2005, S. 219-236. — Siche auch die Beitrige in: Lause, Stefan; Fix, Karl-Heinz (Hg.):
Lutherinszenierung und Reformationserinnerung (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten in
Sachsen-Anhalt 2), Leipzig 2002.

45 FrauVicky Rothe M. A. danke ich fiir die Durchsicht etlicher Predigten und die Zusammenstellung
der im Folgenden ausgebreiteten Belege vielmals.

46 Zitiert nach FLUGEL: Konfession (wie Anm. 44), S. 232.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 87



Sachsen ist die Wiege der Reformation. — Unsere Fiirsten im 16ten und 17ten Jahr-
hundert kimpften und litten fiir die Erhaltung der evangelischen Kirche«.?

Dass man sich ausgerechnet 1817 der Bedeutung Sachsens fiir die Reformation
in neuer Weise besann, hatte aktuelle Griinde. Angesichts der Verkleinerung des
Konigreichs Sachsen durch den Wiener Kongress 1815, des Verlustes von gut der
Hilfte des Staatsgebietes an das Kénigreich PreufSen, besaf§ die Riickbesinnung auf
die Reformation auch eine kompensatorische Funktion, um tiber den politischen Be-
deutungsverlust des damaligen Sachsen hinwegzutrésten.® Zur Vergegenwirtigung,
das Geburtsland der Reformation zu sein, mochte aus sichsischer Sicht umso mehr
Anlass bestehen, als mit der Abtretung des Kurkreises mit der Stadt Wittenberg sowie
der Stadt Torgau an Preuflen 1815 die bedeutendsten Erinnerungsorte des Reforma-
tionsgeschichte verloren gegangen waren.’ Noch aus einem weiteren Grund hatte man
im Kénigreich Sachsen Ursache, sich als Mutterland der Reformation zu verstehen:
Konig Friedrich Wilhelm ITI. von Preuf8en hatte zum Reformationsfest die Union der
lutherischen und der reformierten Kirche angeordnet, die nicht nurin Preuflen aufden
Widerstand der lutherischen Orthodoxie stief.”® Den politischen Erfolgen Preuflens,
das sich 1815 einen Grofiteil des sichsischen Staatsgebietes angeeignet hatte und dort
nun auch die bisher sichsischen Untertaten in die Kirchenunion zwang, stellte man
das Selbstverstindnis Sachsens als Hiiter des rechtgliubigen Luthertums entgegen.

Ausdriicklich vom »Mutterland der Reformation« ist erst einige Jahre nach dem
Reformationsjubilium von 1817 die Rede, nimlich erst 1830, wobsei freilich nicht aus-
zuschlieflen ist, dass sich bei umfassenderen Recherchen noch frithere Belege werden
feststellen lassen. W. von Lowenstern schreibt 1830 im ersten Band seines Werkes
»Luther und dessen Reformation« iiber die Verbreitung der Lehre Luthers bis 1529:
»Von ihrem Mutterlande, von Sachsen aus, fand sie wiewohl noch unter bestindigen
Stiirmen, Wege nicht nur in benachbarte deutsche Linder, sondern auch iiber die
Grinzen Deutschlands hinaus in andere Reiche.«’! Als erster sichsischer Beleg kann
hier der Leipziger Theologieprofessor und Superintendent Christian Gottlob Lebe-
recht Grofiman zitiert werden, der 1833 in einer Schrift »Ueber eine Reformation
der protestantischen Kirchenverfassung im Konigreich Sachsen« schreibt: »Endlich

47 Ebd., S. 232, Anm. 78.

48 Ebd., S. 232.

49 Ebd., S. 230 mit Hinweis auf den Verlust des Kurkreises, zu dem Torgau allerdings nicht gehérte. —
Zu den Folgen von 1815 s.0. Anm. 8.

50 ScHNABEL, Franz: Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert, Bd. 4: Die religiosen Krifte,
Miinchen 1987 (Nachdruck der Ausgabe Freiburg 1937), S. 326-348. Die Union war gepaart mit
einer Verinderung der Agende und der Kirchenverfassung. — Mikck, Iija: Preufen von 1807 bis
1850. Reformen, Restauration und Revolution, in: Bisch, Otto (Hg.): Handbuch der Preuflischen
Geschichte, Bd. 2: Das 19. Jahrhundert und grofSe Themen der Geschichte Preuflens, Berlin/New
York 1992, S. 3-292, bes. S. 169-172 (Altpreuflische Union und Agendenstreit). — Loock, Hans-
Dietrich: Vom »Kirchenwesen« zur Landeskirche. Das Zeitalter der Reformen und der Konfessions-
union (1798 bis 1840), in: HeiNricH, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Brandenburg,
Berlin 1999, S. 363-427.

51 LOWENSTERN, W. von: Luther und dessen Reformation, 1. Abteilung, Stuttgart 1830, S. 133f.

88 Enno Biinz



meine ich, dass das fritherhin andern Lindern mit seynem Beyspiele voranleuchtende
Mutterland der Reformation, Sachsen, es als seinen Beruf und seine Ehre betrachten
sollte, sich nicht nach fremden Beyspielen zu richten, sondern anderen ein Beyspiel
und Muster einer mdglichst vollkommnen Kirchenverfassung zu geben.«’* In einer
kirchenpolitischen Schrift tiber das Augsburger Bekenntnisauflertsich 1833 der Autor
J. C.B. Johannsen, Hauptpastor an der Deutschen St. Petri-Kirche zu Kopenhagen,
auchzu Sachsen: Nirgends seien die Bekenntnisschriften der Lutheraner »so vollstindig
angenommen« worden, wie in Sachsen, »und nirgends ist mit groflerer Strenge an
ihrem Lehrbegriff gehalten worden, als in diesem Mutterlande der Reformation«.>®
Auf katholischer Seite wurde dieser Begriff aufgegriffen, wie die Kirchengeschichte
des an der Universitit GiefSen lehrenden Kirchenhistorikers Caspar Riffel zeigt, der
1842 von Sachsen als dem »Mutterland des Protestantismus« schreibt.”* Die Reihe
der Beleg liefe sich fir die 1840er Jahre und die folgende Zeit noch fortsetzen, doch
wire eine blofle Zitatenfolge ohne tieferen Erkenntnisgewinn.

Spitestens seit den 1830er Jahren war die Rede von Sachsen als dem »Mutter-
land der Reformation« also geliufig und unter Theologen wie Kirchenhistorikern
gebriuchlich, aber das bedeutet selbstverstindlich nicht, dass die Formulierung auch
allenthalben verwendet wurde. So ist es wohl kein Zufall, dass der Historiker Leopold
von Ranke in seiner »Deutschen Geschichte im Zeitalter der Reformation« (erschienen
1839-47) zwar immer wieder auf die Rolle Sachsens zu sprechen kommt, die Rede
vom Mutter- oder Geburtsland der Reformation aber offenkundig vermeidet.”® Dies
diirfte mit der nationalgeschichtlichen Perspektive dieses Werkes zu tun haben.>¢

Das Aufkommen des Mutterlandbegriffes, der — wie schon angemerkt — vor dem
18. Jahrhundert im deutschen Sprachschatz gar keine Rolle spielte, ist wohl nur durch
die Korrespondenz mit dem Vaterlandsbegriff zu verstehen. »Vaterland« ist wortge-
schichtlich zwar ilter, denn es gibt schon Belege aus dem spiten Mittelalter und der
frithen Neuzeit, aber Konjunktur hat der Begriff erst seit Ende des 18. Jahrhunderts
erhalten, als »Vaterland« (lateinisch »patria«) zum Leitbegriff eines neuen Patriotismus
im nationalen wie regionalen Sinne wurde und neben die iltere dynastische Vater-
landsliebe nun ein neuer biirgerlicher Patriotismus trat. Die Liebe zum Vaterland

52 GrossmaN, Christian Gottlob Leberecht: Ueber eine Reformation der protestantischen Kirchen-
verfassung im Konigreich Sachsen, Leipzig 1833, S. 61.

53 JonanNnseN, L. C. B.: Allseitige wissenschaftliche und historische Untersuchung der Rechtmifigkeit
der Verpflichtung auf symbolische Biicher iiberhaupt und die Augsburgische Konfession insbeson-
dere, Altona 1833, S. 620.

54 RiFreL, Caspar: Christliche Kirchengeschichte der neuesten Zeit von dem Anfange der grofSen
Glaubens- und Kirchenspaltung des sechszehnten Jahrhunderts bis auf unsere Tage, Mainz 1842,
Bd. 2, S. 128. — Riffel wurde nach Protesten gegen seine Darstellung der Reformation unter Fort-
zahlung der Beziige von seinem Lehrstuhl in Giefen entfernt.

55 RaNKE, Leopold: Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, 5 Bde. (Meisterwerke 1-5),
Miinchen u.a. 1924.

56 Henz, Giinter Johannes: Leopold von Ranke in Geschichtsdenken und Forschung, Bd. 1: Person-
lichkeit, Werkentstehung, Wirkungsgeschichte, Berlin 2014, S. 229-255 referiert die Aufnahme
des Werkes.

Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze 89



wurde dann zwar in den Befreiungskriegen national »véllig tibersteigert«, doch blieb
die Vaterlandsliebe keine blofe nationalistische und militaristische Formel (wie sie
etwa Ernst Moritz Arndt in seinem Lied »Was ist des Deutschen Vaterland« propa-
gierte), sondern behielt auch nach 1815 vielfach einen territorialen bzw. regionalen
Bezug. Dies ist beispielsweise an den zahlreichen Vereinen zur Erforschung vaterlin-
discher Geschichte und Kunst ablesbar, die im Laufe des 19. Jahrhunderts nicht nur
in Deutschland, sondern in ganz Europa entstanden: »So iiberlagerten traditionelle
vaterlindische Loyalititen in den einzelstaatlichen Dynastien und Regionen in weiten
Teilen Europas nationale Identititen bis weit ins 19. Jahrhundert.<” Vor diesem Hin-
tergrund ldsst die Einschitzung Sachsens als »Mutterland der Reformation« in jedem
Fall mehr patriotisches Augenmafd erkennen, als die im Laufe des 19. Jahrhunderts
immer mafSlosere Stilisierung Martin Luthers zum Nationalhelden!’8

Die Etablierung der Bezeichnung Sachsens als »Mutterland der Reformationc
verweist also auf eine Akzentverschiecbung: weg von Heilsgeschichte und Dynastie,
hin zu einer »vaterlindischene, also sichsisch-patriotischen Geschichte. Ohne die
Etablierung des Vaterlandsbegriffes im politischen Diskurs ist das Aufkommen des
Mutterlandbegriffes fiir die Deutung der Reformation nicht denkbar. Dabei wire
noch zu diskutieren, wie sich diese Vorstellung von Sachsen als dem »Mutterland der
Reformation« zum neuen Konfessionalismus des 19. Jahrhunderts verhilt, den Olaf
Blaschke postuliert hat.” In Sachsen jedenfalls ist die Rede vom »Mutterland der
Reformation«im 19. Jahrhundertgleichermafien als Teil eines biirgerlich-patriotischen
wie konfessionell-lutherischen Diskurses zu sehen, da die Dynastie der Albertiner seit
der Konversion Kurfiirst Friedrich Augusts (Augusts des Starken) zum Katholizismus
1697 als Hiiterin des lutherischen Erbes untragbar geworden war. Insofern barg der
Begriff des »Mutterlandes« fiir den lutherischen patriotischen Sachsen ein Identifika-
tionspotenzial, das die regierende Dynastie schon lange nicht mehr zu bieten hatte.
Dass sich heute neben Sachsen auch Thiiringen und Sachsen-Anhalt als »Mutterland
der Reformation« sehen, hingt freilich mit dem hier geschilderten traditionellen Ver-
stindnis der Ernestiner und den zahlreichen territorialen Verinderungen von 1547
bis 1815 zusammen.

Der Begriff Mutterland der Reformation«ist damitein Erbe des 19. Jahrhunderts,
das bis heute unreflektiert fortlebt und Sachsen zugeschrieben wird, ungeachtet der
Tatsache, dass dieser Begriff angesichts der Reformationsgeschichte bis 1539 nichtall-
gemein zutrifft, sondern nur Kursachsen meint, nicht aber das altgliubige Herzogtum
Sachsen. Geschichte ist eben komplizierter, als es uns die formelhaften Botschaften
historischer Jubilden glauben machen wollen.

57 CLEMENS, Gabriele: Art. Vaterland, in: Enzyklopidie der Neuzeit, Bd. 14, Darmstadt 2011, Sp. 8-10,
Zitat Sp. 10.

58 SiehedazudieBeitrige in: Luther und die Deutschen. Begleitband zur nationalen Sonderausstellung
auf der Wartburg 2017, Petersberg 2017.

59 BrascHke, Olaf: Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites konfessionelles Zeitalter, in: Geschichte und
Gesellschaft, Bd. 26, 2000, S. 38—75, und weitere Arbeiten des Verfassers.

90 Sachsens Ruf als »Mutterland der Reformation« — eine Problemskizze






Wie reformieren?

Selbstbehauptung und Wandel sozialer Gruppen
und Milieus im Widerstreit um die Durchsetzung
reformatorischer Forderungen



Die Auflosung des Klosters Dobrilugk

Versorgungsprobleme, Verwaltungsfragen und neue Lebenswege
vor dem Hintergrund einer Reformation auf dem Land

Sascha Biitow

Ein Heiligenfest 1524 in Meiflen

Ein in der Wahrnehmung der damaligen Zeitgenossen sehr spektakulires und aufse-
henerregendes Fest muss sich am 16. Juni 1524 in der Bischofsstadt Meiflen abgespielt
haben. Es war der Tag des Bischofs Benno von Meiflen, der einst im bewegten 11. Jahr-
hundert regiert hatte und wegen seiner neutralen Haltung im Streit zwischen Konig
und Papst zu Lebzeiten und dariiber hinaus keineswegs unumstritten gewesen war.!
Erst ein Jahr vor dem grofen Fest in MeifSen hatte Papst Hadrian V1. den einstigen
Meifiner Bischof heiliggesprochen. Dieser Beschluss war insbesondere auf das Be-
treiben des sichsischen Herzogs Georg zuriickzufiihren, der Benno als eine wichtige
gegen die Reformation gerichtete Identifikations- und Integrationsfigur aufzubauen
versuchte, was innerhalb der zeitgendssischen Publizistik durchaus grofien Widerhall
erfuhr.? Auch Luther selbst wandte sich in seiner 1524 veréffentlichten Flugschrift
»Wider den neuen Abgott und alten Teufel, der zu Meiffen soll erhoben werden« gegen
die Heiligsprechung.? Dieser sich doch recht energisch ausbreitende reformatorische
Tenordiirfte nichtzuletzt dazu beigetragen haben, dass keine hochrangigen Giste von
auf8erhalb den Weg nach Meiflen fanden. Wie Enno Biinz vielmehr feststellte, sei»die
geistliche und weltliche Elite des Herzogtums Sachsen [...] unter sich« geblieben, was
die Feierlichkeiten wohl nicht unwesentlich getriibt haben diirfte. Nichtsdestotrotz
bzw. gerade wegen dieses Umstandes war dem Pirnaer Dominikanerménch Johannes
Lindner daran gelegen, sowohl die Gréf3e des Festes als auch Rang und Wiirde seiner
Besucher herauszustellen. Demzufolge hielt er in seiner Chronik fest: »Sein [Bennos,
S.B.] heilger leichnam wart MVCXXIIII am ander tage Viti czu Meisen in der stat
auf dem tuhm (herlicher weis) mit groser andacht erhoben, bey keiser Karolus des V.,
pabstes Clementis des VIL., bischofes Johannis von Sleinitz czeiten.« Er fihrt fort:
»dabey war grose werlit, bischof Adolf zu Merseburck, die ebte von Lenyn, von der

1 Vgl. VoLkmAR, Christoph: Art. Benno, in: SCHATTKOWSKY, Martina (Bearb.): Sichsische Biografie,
hg. v. Institut fir Sichsische Geschichte und Volkskunde, Online-Ausgabe: http://www.isgv.de/
saebi/ (30.10.2016).

2 Lausg, Adolf (Hg.): Flugschriften gegen die Reformation (1518-1524), Berlin 1997, S. 44.

3 LuTHER, Martin: Wider den newen Abgot vnd alten Teuefell, der zu Meyssen sol erhaben werden,
Niirnberg 1524.

4 BUnz,Enno: Die Reformation in Meif§en. Zum Zusammenhangvon Stadt- und Fiirstenreformation
im Herzogtum Sachsen, in: BAHLCKE, Joachim; LamBRECHT, Karen; MANER, Hans-Christian
(Hg.): Koexistenz und Konflikt in Spitmittelalter und Friither Neuzeit. Winfried Eberhard zum
65. Geburtstag, Leipzig 2006, S. 263-286.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 93



Alden und Nawen Zella, von der Phorte, von Bucha, von Kempnicz, von Dobrilog
etc., der christliche Herzog Jorge zu Sachssen etc. sampt seynen II. sonen, herzogen
Hansen und Friderich, und seiner furstyn frawe Barbara, freulein Magdalena etc.
herczogen Heinrich czu Sachssen von Freiberg, und eine grose menninge der grafen,
herren und ritter und obir M prister.«’

Wie hier zu erfahren ist, blieben die Giste des Heiligenfestes keineswegs nur auf
das Herzogtum Sachsen beschrinkt. Immerhin reisten der Abt von Lehnin aus Bran-
denburg sowie die beiden Abte von Dobrilugk und Neuzelle aus der Niederlausitz
nach MeifSen, um am dortigen Heiligenfest teilzunehmen und dem »christlichen«
Herzog Georg, wie Lindner nicht ohne Grund herausstellte, die Ehre zu erweisen.
Sicherlich ist dies auch fiir die drei Zisterzienseribte als ein bewusster symbolischer
Akt gegen die sich zunehmend konsolidierenden reformatorischen Verinderungen im
ernestinischen Sachsen auf der anderen Seite der Elbe zu verstehen. Der Abt und die
Ménche des Klosters Dobrilugk, die im Folgenden im Zentrum der Ausfithrungen
stehen werden, sollten die Auswirkungen der Reformation schon sehr bald nach dem
Festakt in MeifSen in deutlicher Weise zu spiiren bekommen.

Die Auflésung des Klosters Dobrilugk: Ein kurzer Problemaufriss

An dieser Stelle soll darauf verzichtet werden, die Sikularisation des Klosters Do-
brilugk und die Einfithrung der Reformation detailliert nachzuzeichnen. Dies hat
der bekannte Landeshistoriker Rudolf Lehmann in einem konzisen und noch heute
dullerst brauchbaren ereignishistorischen Abriss 1925 bereits getan.® Die folgenden
Ausfihrungen méchten stattdessen unter dem Blickwinkel von Versorgungsproblemen,
Verwaltungsfragen und neuen Lebenswegen die Charakteristika und Besonderhei-
ten der Reformation im Gebiet des Klosters Dobrilugk zu erkliren versuchen. Um
diesen Ansatz weiter zu konturieren, soll zunichst ein kurzer Blick in die Forschung
geworfen werden.

»Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war zu Wittenberg ein neuer Stern aufgegan-
gen, der neues Licht brachte und ganz Deutschland in neue Bahnen fithrte, nimlich
Dr. Martin Luther.«’ So leitete Carl Wilhelm Zahn 1885 in seiner Monographie
zur Geschichte der Stidte Kirchhain und Dobrilugk den Abschnitt zur Auflésung
des Klosters ein. Der hier deutlich zum Ausdruck gebrachte Standpunke des Autors
braucht einstweilen nicht weiter kommentiert zu werden. Zahn fiithrt an anderer
Stelle fort: »Zur Zeit der Reformation hatte das Kloster Dobrilugk den Gipfel seines
Reichthums und seiner Macht erreicht; die Reformation oder besser gesagt die Siku-
larisierungskunst bereitete auch dem Kloster Dobrilugk ein jihes Ende. Das Kloster
war demnach cin fetter Bissen, der von den benachbarten Fiirsten mit Liebdugeln

5 MENCKEN, Johann Burchard (Bearb.): Scriptores rerum Germanicarum, praecipue Saxonicarum,
Bd. 2, Leipzig 1728, Sp. 1455f.

6 LeamaNN, Rudolf: Die Besetzung des Klosters Dobrilugk durch Kurfiirst Johann Friedrich im
August 1541 und ihre Folgen, in: DERs.: Aus der Vergangenheit der Niederlausitz. Vortrige und
Aufsitze, Cottbus 1925, S. 93-113.

7 ZanN, Carl Wilhelm: Geschichte der Stiddte Kirchhain und Dobrilugk, Kirchhain 1885, S. 33.

94 Sascha Biitow



betrachtet wurde.«® Bekanntermaflen hatte Kurfiirst Johann Friedrich von Sachsen
das hier angesprochene Ringen um das Kloster Dobrilugk 1541 vorerst gewonnen.
Somit kann Zahn festhalten: »Die letzte Stunde hatte nun dem Kloster geschlagen.
Ein grofler Verlust war es wahrlich nicht in damaliger Zeit, denn die Kléster hatten
lingst ihre urspriingliche Bedeutung verloren.’

Spitestensan dieser Stelle ist eine ndhere Erklirung der Darstellung Zahnsvonnéten.
Nach dem, was sich mit dem Anliegen des vorliegenden Tagungsbandes verbindet, ist
etheblicher Zweifel daran berechtigt, dass die Reformation gleichsam aus dem Nichts
kommend die Dobrilugker Geschichte so wirkmichtig, wie es Zahn behauptete, in
neue Bahnen lenkte. Ferner lisst sich bei ihm eine starke Akzentsetzung auf die
Landesherren beobachten, deren Handlungsmotive einzig in der Sikularisierung des
sreichen« Klosters zu liegen schienen. Eindeutig finden sich hier bis in die Schulbuch-
literatur hineinreichende Erklirungen fiirstlichen Agierens in der Reformationszeit
wieder: »Manche Fiirsten erkannten frith, welche Moglichkeiten sich ihnen dadurch
boten, ihre Herrschaft auf Kosten der Kirche und ihres Vermégens auszudehnen —
durch Auflésung von Kléstern und Stiften, Mediatisierung und Sikularisierung
von Bistiimern, Ubernahme ehemals kirchlicher Rechtsbereiche in die eigene Hand
usw.«'? Ob sich wiederum die Aktivititen des sichsischen Kurfiirsten Johann Fried-
rich in Bezug auf Dobrilugk darin erschdpften, bleibt im Weiteren nachzuverfolgen.
Schliefilich bietet Zahn ein starkes Bild des Niederganges und Verfalls, indem das
Kloster Dobrilugk gar nicht mehr so recht in die Zeit um 1500 zu passen schien. In
der Tat bildet gerade dies eines der stirksten Motive, mit denen man die Einfiih-
rung und Durchsetzung der Reformation in Doberlug-Kirchhain bis heute erklirt."!
Wichtige Bestandteile dieser Narrative sind verschiedene, allemal spannende Episo-
den aus der vorreformatorischen Zeit, wie etwa die Fehde des Christoph von Maltiz
gegen das Klosters 1504, die Inbrandsetzung der Anlage im Rahmen der Fehde des
Lugauer Kriigers Georg in den 1520er Jahren oder die gut zehn Jahre spiter erfolgte
Flucht des Abtes Heinrich Monch, der dabei wichtige Kleinodien mitnahm.!? Diese
Ereignisse erscheinen gleichsam wie bedeutende Etappenpunkte eines in Richtung
Verfall fithrenden Weges und boten beispielsweise fiir Margarete Gericke den Stoff
populirer Erzahlungen wie etwa »Wettlauf auf Kloster Dobrilugk« 1965 oder »Kir-
chenstreit in Dobrilug« 1978.'3 Auch hier bleibt kritisch zu fragen, ob eine derartige

8 Ebd., S. 35.
Ebd., S. 36.

10 STOLLBERG-RILLINGER, Barbara: Das Heilige Romische Reich Deutscher Nation. Vom Ende des
Mittelalters bis 1806, Miinchen 32007, S. 56.

11 Vgl. ENGEL, Felix: Die Reformation in Dobrilugk und Kirchhain, in: Brandenburgisches Genea-
logisches Jahrbuch, Bd. 8, 2014, S. 6-25, bes. S. 7f.

12 Vgl. ScuraGk, Gertraud Eva; AcTHE, Markus: Art. Dobrilugk. Zisterzienser, in: HEimann, Heinz-
Dieter; NErTMANN, Klaus; Scrich, Winfried u. a. (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch
der Kldster, Stifter und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, 2 Bde. (Brandenburgische
Historische Studien 4), Berlin 2014, Bd. 1, S. 425-442, bes. 426.

13 Vgl. GErIckE, Margarete: Der Wettlauf auf Kloster Dobrilugk, Berlin 1965. — D1&s.: Kirchenstreit
in Dobrilugk. Drei historische Erzihlungen, Berlin 1978.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 95



Teleologie der Reformation vor Ort gerecht wird oder ob sich am konkreten Beispiel
nicht doch auffillige Kontinuititen auftun. Diesem umfassenden Problemkreis soll
im Weiteren nachgegangen werden. Den Ausgangspunkt der Betrachtungen bildet
zunichst die geistliche Versorgung in den zum Kloster gehérenden Besitzungen, die
nicht ausschliefSlich in der Niederlausitz lagen, sondern zum Teil weit in sichsisches
Gebiet hineinragten.”®

Versorgungsfragen: Die Seelsorge im Klosterstidtchen Wahrenbriick

Bereits ein Jahr nach dem angesprochenen Heiligenfest in Meifien beklagte sich die

kleine lindliche Gemeinde Wahrenbriick in einem Schreiben an Kurfiirst Fried-
rich den Weisen tiber einen »papistischen monche vom closter Doberlugg, der bei

ihnen Pfarrer sei. Nach Auffassung der Wahrenbriicker habe er sie »sehr beschwert

und erbermlich an yrer selen salikayt vorterbt«, indem er trotz dagegen gerichteter
Wiinsche der Gemeinde nach wie vor der »teuflischen lere« anhinge und den Gottes-
dienst nichtin rechter evangelischer Weise abhalte.!® Diese sprachliche Programmatik
markiert deutlich die Intentionen der Warenbriicker, die offensichtlich der neuen

Lehre zugeneigt waren. Dementsprechend hatte sich die ganze Gemeinde, »jung und

alt — wie es hief§ — versammelt, um tiber das weitere Vorgehen gegen den Monch

zu beratschlagen. Man schaltete sogar den Schésser des Amtes Liebenwerda in der
Angelegenheit ein und lud in seiner Anwesenheit den Dobrilugker Monch erneut vor,
ohne allerdings ein Ergebnis zu erzielen. Entsprechend hartnickig bat man nunmehr
den Kurfiirsten selbst darum, ihnen zu gestatten, »nach christlichen gebrauch [...]

ein weltlichen prister zcum pfarrer zcu welen«.!” An dieser Stelle ist deutlich zu er-
kennen, dass die Wahrenbriicker in ihrem an den sichsischen Kurfiirsten gerichteten

Schreiben Ideen Martin Luthers rezipierten. Demnach entwickelte der Wittenberger
Reformator den Grundsatz einer in der Verantwortung der christlichen Gemeinde

liegenden Seelsorger- und Lehrerwahl. 1523 veroffentlichte er eine dementsprechende

Schrift mit dem Titel: »Daf eine christliche Versammlung oder Gemeine das Recht
und Macht habe alle Lehre zu urteilen und Lehrer zu berufen, ein- und abzusetzen,
Grund und Ursach aus der Schrift.«!® In letzter Konsequenz berief sich dies auf das

14 Zur Bedeutung der Periodisierung und der Frage nach dem Epochencharakter der Reformation
sowie dabei aufscheinenden Kontinuititen zwischen Mittelalter und Frither Neuzeit vgl. Hamuym,
Berndt: Abschied vom Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Plidoyer, in: Zeitschrift
fiir historische Forschung, Bd. 39, 2012, S. 373-412.

15 Vgl. hierzu ScuroBacH, Otto: Die Siidgrenze des Dobrilugker Klostergebietes, in: Neues Lausit-
zisches Magazin, Bd. 55, 1879, S. 364f. — DErs.: Die Siidgrenze des Dobrilugker Klostergebietes,
in: Neues Lausitzisches Magazin, Bd. 59, 1883, S. 228-231. — Vgl. auch die Besitztumskarten bei
ScHRAGE/AGTHE: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 438—440.

16 LeamaNN, Rudolf (Hg.): Urkundenbuch des Klosters Dobrilugk und seiner Besitzungen (Urkun-
denbuch zur Geschichte des Markgraftums Niederlausitz 5), Leipzig 1941/42, Nr. 573, S. 361f.

17 Ebd., S. 362.

18 LuTHER, Martin: Das eyn Christliche versamlung odder gemeyne recht vind macht habe alle lere zu
vrteylen vnd lerer zu beruffen eyn vnd abtzusetzen. Grund vnd vrsach aus der schrifft, Wittenberg

1523.

96 Sascha Biitow



von Luther schon frith artikulierte »Priestertum aller Gliubigen«.!” Die Wahren-
briicker nahmen diese Gedanken in einer recht frithen Phase der Reformation auf
und richteten sie gegen das Kloster Dobrilugk.?® Damit lassen sich durchaus jene
in der jingeren Reformationsforschung betonten »Interaktionszusammenhinge
zwischen Stadt und Land« am konkreten Beispiel wiederfinden.?! Zudem ist die Be-
deutung der Gemeinde zu betonen, die sich in dem erwihnten Schreiben deutlich zu
erkennen gibt. So nimmt sie fur sich wie selbstverstandlich in Anspruch, zum Wohl
aller ihrer Mitglieder zu handeln, indem sie den scheinbar unverbesserlichen Priester
bekimpfte. Eine politische, aber auch soziale Wertegemeinschaft lisst sich an dieser
Stelle deutlich fassen, die sich in die Forschungsdiskussionen um die sogenannte
Gemeindereformation seit Mitte der 1980er Jahre einbetten lisst.??

In diesem Zusammenhang verdient eine weitere bedeutsame Tatsache Beriick-
sichtigung. Demnach zeigte sich der Wahrenbriicker Unmut niche erst 1525. Viel-
mehr war der Boden, auf welchem sich die 6rtliche Reformation entfaltete, seit Jahr-
hunderten lingst bereitet. Dies hing nicht zuletzt mit der fiir die Reformationszeit
typischen und ebenfalls im Bereich des Kloster Dobrilugk fassbaren Verschrinkung
von Religion und Politik, von Kirche und Gemeinwesen zusammen.?* Demzufolge
mischten sich in den Konflikt mit dem Prediger aus dem Kloster Dobrilugk weitere
Konfliktfelder. Einer der bedeutendsten Klagepunkte war, dass sich »di monche von
Doberlugk in kurczer czeit in unf8er pfaramt hinder unfSerm wissen und willen zcu
pfarer eingeflochten« hitten.?* Hinzu kam, dass das Kloster widerrechtlich braute,
sich Acker angeeignet habe und ungerechtfertigte Zinsen erhebe. Somit bestanden
ganz offensichtlich auch Interessenkonflikte beziiglich diverser Rechte und Besitzun-
gen innerhalb der Gemeinde. De facto rithrten diese nicht aus der Gegenwart her,
sondern wiesen weit in die Jahrhunderte zuriick.

Die erwihnten Konflikte hingen nimlich eng mit dem Bestreben des Klosters
zusammen, seine Pfarrrechte auch auf Kosten ilterer Zustindigkeiten zu erweitern.?

19 Vgl. SaLLmaNN, Martin: Reformation und Demokratie. Die Bedeutung von Subsidiaritit und
Priestertum aller Gliubigen, in: Bosse-HUBER, Petra u.a. (Hg.): 500 Jahre Reformation. Bedeu-
tung und Herausforderungen. Internationaler Kongress der EKD und des SEK auf dem Weg zum
Reformationsjubilium 2017 vom 6. bis 10. Oktober 2013 in Ziirich, Ziirich 2014, S. 247-255. - Vgl.
ebenso SCHNYDER, Caroline: Reformation, Stuttgart 2008, S. 38.

20 Zuméglichen Phasen der Reformation vgl. auch MORKE, Olaf: Die Reformation. Voraussetzungen
und Durchsetzung (Enzyklopidie deutscher Geschichte 74), Miinchen 22011, S. 5f.

21 KaurmanN, Thomas: Die deutsche Reformationsforschung seit dem Zweiten Weltkrieg, in: Archiv
fiir Reformationsgeschichte, Bd. 100, 2009, S. 15-47, hier S. 35.

22 BrickLE, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum
Heil, Miinchen 1985. — Zur Kritik an diesem élteren Konzept vgl. ScuiLLING, Heinz: Die deutsche
Gemeindereformation. Ein oberdeutsch-zwinglianisches Ereignis vor der reformatorischen Wende
des Jahres 15252, in: Zeitschrift fiir historische Forschung, Bd. 14, 1987, S. 325-332. — Zur Modi-
fikation des urspriinglichen Konzepts, das inzwischen innerhalb der Forschung fest etabliert ist
und deutliche Bezichungen zwischen Stadt- und Gemeindereformation betont, vgl. BLICKLE, Peter:
Die Reformation im Reich, Stuttgart 2000, bes. S. 129.

23 Vgl. allgemein dazu ScHNYDER: Reformation (wie Anm. 18), S. 23. — MORkE: Die Reformation
(wie Anm. 19), S. 10.

24 LeuMmanN: Urkundenbuch (wie Anm. 15), S. 361.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 97



Aus diesem Vorgehen resultierende Streitigkeiten ziehen sich durch den Dobrilugker
Urkundenbestand seit dem 12. Jahrhundert wie ein roter Faden. Soweit es die Quellen
erlauben, lisst sich der Streit um kirchliche Rechte in Wahrenbriick folglich bis in das
Jahr 1202 zuriickverfolgen. In diesem Jahr gestand Markgraf Dietrich von Meiflen dem
Wahrenbriicker Pfarrer und seinen Bauern die Befreiung von Abgaben und Zinsen an
das Kloster Dobrilugk zu, um welche die Parteien zuvor uneins geworden waren.?°
Die Streitigkeiten rissen auch in der Folgezeit nicht ab. Im Gegenteil: Der Zugriff
des Klosters Dobrilugk auf die Wahrenbriicker Pfarrrechte intensivierte sich, indem
Markgraf Heinrich den Dobrilugker Ménchen 1251 das Patronat in Wahrenbriick
tiberlie.”” Ein zeitlicher Sprung ins 15. Jahrhundert belegt, dass die Dobrilugker
Ménche auch 1423 mit dem Pfarrer in Wahrenbriick, Johann Lasek, und den Pfarr-
leuten seines Sprengels um Einkiinfte und Dienstverpflichtungen stritten.?® Vermutlich,
um die Verhilenisse ein fir alle Mal zu kliren, betrieb das Kloster Dobrilugk die Er-
langung der Inkorporation, die schliefflich 1480 durch Bischof Johann V. von MeifSen
vorgenommen worden ist.”” Kurze Zeit darauf ist ein Dobrilugker Monch namens
Johannes in Wahrenbriick als Priester nachweisbar.’® Ganz sicher hat dieses Vorgehen
die angespannte Lage wenig beruhigt. Vielmehr diirften die im reformatorischen
Wittenberg aufkeimenden Ideen neue Argumente und das Potential geliefert haben,
den Einfluss der Dobrilugker Ménche in Warenbriick auf Dauer zuriickzudringen,
was Abt Balthasar 1525 in einem an den sichsischen Amtmann zu Liebenwerda
gerichteten Antwortschreiben auf die Wahrenbriicker Vorginge selbst betonte. Er
bezog sich dabei auf die Ereignisse in Torgau im Jahr 1523, wo aufgebrachte Biirger
das dortige Franziskanerkloster gestiirmt hatten. Er fiirchtete daher nun, dass die
Wahrenbriicker »wollten thun, wie zu Torgaw im closter gescheen wher, domit sie ie
der monche los wurden«. Davor wollte der Abt das Kloster unter allen Umstinden
bewahren und zugleich verhindern, die Pfarrei Wahrenbriick »in wertlicher priester
hende kommen zu lassen«. Aus diesem Grund hatte sich Abt Balthasar wohl mit dem
fiir Wahrenbriick als Priester zustindigen Ménch dariiber verstindigt, den dortigen
»lewten das heilig evangelium und wort gotis hinfurder noch evangelischer lere und,
so vil ime got gnade vorleyhet¢, zu predigen.’ Mit diesem Vorschlag erklirte sich
schliefSlich auch Kurfiirst Friedrich der Weise einverstanden, indem er »des abts
erbieten nit vor unzimlich« erachtete.’® Damit waren jedoch die Streitigkeiten um
die Pfarrstelle in Wahrenbriick noch lange nicht beigelegt. Offenbar begehrte ein
Teil der Gemeinde den Laienkelch, den der Dobrilugker Ménch allerdings nicht ge-
willt war, ihnen zu reichen. Wie in den Auseinandersetzungen zuvor wurden auch

25 ScHRAGE/AGTHE: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 430.

26 Leumann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 3, S. 5f.

27 Ebd., Nr. 37, S. 33.

28 Ebd., Nr. 261, S. 189.

29 Ebd., Nr. 444, S. 298.

30 Vgl. ScHrRAGE/AGTHE: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 430.
31 LeumannN: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 574, S. 362f.

32 Ebd., Anm. 4.

98 Sascha Biitow



bei diesem Streit der Schosser des Amtes Liebenwerda, Lorenz Hirnstein, sowie der
ebenfalls aus Licbenwerda stammende Pfarrer Georg Koler auf Befehl des sichsischen
Kurfiirsten als Schlichter hinzugezogen.? Folglich berichteten beide in einem an
Kurfiirst Johann den Bestindigen gerichteten Schreiben vom 7. Februar 1526, »das
der pfarrer zu Wahrenbrugk den armen luten daselbst nicht, wie einem seelsorger
(gebiirt), uber sein vorig erbiten das wort Gots clar vorgetragen, vil weniger inen das
sacrament nach aussatzung (Christi) auf ir ein teils begeren hat wollen reichen mit
dieser entschuldigung, es wer bilher nicht erkant.«** Wie hier zu sehen ist, scheint der
Dobrilugker Ménch trotz seines zuvor geduflerten Zugestindnisses an die Gemeinde
Wahrenbriick nicht deren vollstes Vertrauen genossen zu haben. Zumindest ein Teil
der Gldubigen dringte auf den Laienkelch, was einen uniiberbriickbaren Gegensatz
zwischen den streitenden Parteien darstellte. Der zuvor von Abt Baltasar angestrebte
Schlichtungsversuch drohte damit offenbar zu scheitern.

Diese Situation wurde noch dadurch verkompliziert, dass sich Martin Lucher
personlich in die Sache einschalte. Folglich schrieb er im Januar 1526 an Kurfiirst
Johann Friedrich von Sachsen, dass er von dem an diesen gerichteten Bittschreiben
der Wahrenbriicker erfahren habe. Zur Losung der schwelenden Streitigkeiten schlug
Luther seinerseits vor, den ehemaligen »briefzeiger« des Klosters Dobrilugk, Baltzer
Ritter, als neuen Pfarrer in Wahrenbriick einzusetzen. Fiir diesen Vorschlag sprach
der Umstand, dass Ritter das Kloster zu verlassen beabsichtigte und auflerdem »dem
evangelio hold« sei.*> Luthers Bitte war jedoch kein Erfolg beschieden, da sie ver-
mutlich die Dynamiken vor Ort verkannte. Noch ehe sich der Kurfiirst beziiglich
des Laienkelches und den weiteren Verfahrensweisen gegeniiber dem Dobrilugker
Moénch duflerte, hatte nimlich die Gemeinde Wahrenbriick eigenmichtig einen Jacob
Kriiger zu ihrem Pfarrer gewidhlt. Johann hat diesen schliefflich anerkannt, wie die
Wahrenbriicker Kirchenvisitation aus dem Jahr 1545 bestitigt. Dort heifSt es nimlich:
»Diese pfarre ist etwan dem closter zum Dobrilug eingeleibt gewest, und hernach
ist der itzige pfarrer auf§ churfurstlichen bevell durch Lorenzen Hinstein, der zeit
schossern, und er Jorgen Kholer zu Liebenwerda im beisein der ganzen communitet zu
Wardenbruck eingeweist worden, das man nun die pfarre vor churf. Lehen heldet.«*®
Wie zu erkennen ist, war man sich zu diesem Zeitpunke hinsichtlich des Patronats-
rechts noch nicht véllig im Klaren. Die Anspriiche des Klosters Dobrilugk darauf
schienen jedenfalls nicht vergessen. Anders verhielt es sich zehn Jahre spiter, als das

33 Vgl. dazu Parras, Karl (Bearb.): Die Registraturen der Kirchenvisitationen im ehemals sichsischen
Kurkreis, Teil 5: Die Ephorien Liebenwerda und Elsterwerda (Geschichtsquellen der Provinz Sach-
sen und angrenzender Gebiete Abt. 2, Teil 5), hg. v. d. Historischen Kommission fiir die Provinz
Sachsen und das Herzogtum Anhalt, Halle 1914, S. 158.

34 Zitiert nach Parras, Karl: Aus der Frithzeit der Reformation in Kursachsen. Kleine Beitrige zur
sichsischen Reformationsgeschichte, in: Zeitschrift des Vereins fiir Kirchengeschichte der Provinz
Sachsen, Jg. 24, 1928, S. 71-103, hier S. 99.

35 BurkHARDT, Carl August Hugo (Hg.): Dr. Martin Luther’s Briefwechsel. Mit vielen unbekannten
Briefen und untervorziiglicher Beriicksichtigung der De Wette’schen Ausgabe, Leipzig 1866, S. 101f,,
hier S. 101.

36 Parras, Karl: Registraturen (wie Anm. 33), S. 158.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 99



Kloster lingst aufgeldst war und eine neuetliche Visitation anstand. Die Visitatoren
gaben dementsprechend zur Kenntnis: »Das pfarrlehen gehort dem chufursten zu
Sachsen, unserm gnedigsten herrn.«?’

Zusammengenommen besaf§ die gegen Dobrilugk gerichtete Haltung in Wahren-
briick unweigerlich Tradition und brach—wennsie tiberhauptje vollends verschwunden
war — vor dem Hintergrund der reformatorischen Ideen neu hervor. Ohne den Riick-
griffaufdie schon im Mittelalter gefiihreen kirchenrechtlichen Auseinandersetzungen
lasst sich die erwihnte an Kurfiirst Friedrich von Sachsen gerichtete Supplik nicht
hinreichend verstehen. Hier liegen die entscheidenden Grundlagen der besonderen
Dynamiken der reformatorischen Bewegung in Wahrenbriick in Konflikt mit dem
Kloster Dobrilugk. Sie zeichnen die hiesige Gemeindereformation in besonderer Weise
aus. Man gelangt somit unweigerlich zur Erkenntnis, dass diese vor Ort, anders als
Zahn einst vermutete, weniger neue Bahnen anlegte als vielmehr in iltere lingst ge-
wohnliche miindete und ihnen weiterlief. Nach jahrhundertelangen Bestrebungen
hatten die Wahrenbriicker mit der Wahl Jacob Kriigers 1526 nunmehr einen Welt-

geistlichen als Pfarrer durchgesetzt.

Neue Lebenswege

Zehn Jahre nach diesen Wahrenbriicker Ereignissen hatten sich Entwicklungen in
Bezug auf das Kloster Dobrilugk, wie zu erahnen ist, weiter zugespitzt. Kurfiirst Jo-
hann Friedrich von Sachsen verfolgte nun verstirke den Plan, seinen Einfluss auf die
monchische Gemeinschaft zu festigen. Diese Position erwuchs ihm freilich aus der
Tatsache heraus, dass die Wettiner seit dem 14. Jahrhundert als Végte des Klosters
fungierten. Ebenso nahm er fiir sich aus altem Herkommen die Schutzherrschaft
tiber das Kloster in Anspruch.?® Die sich in den 1530er und 1540er Jahren hiufenden
Besitzverduflerungen seitens des Abtes und Konvents liefSen die Gefahren einer dauer-
haften Zersplitterung der Dobrilugker Grundherrschaftimmer offenerzutage treten.”
Wollte der Kurfiirst dies vermeiden, musste er unweigerlich handeln. Ein Brief des
Landvogtes der Niederlausitz, Heinrich Tunkel, aus dem Februar 1535 verdeutlicht
diesen Zusammenhang. In seinem an den Dobrilugker Abt Jakob gerichteten Schreiben
warnte der Landvogt ausdriicklich vor den Begehrlichkeiten Johann Friedrichs von
Sachsen. Demnach machte er deutlich, dass es dem sichsischen Herzog offensicht-
lich darum gehe, sich 16 angeblich auf kursichsischem Gebiet liegende Klosterdorfer

37 Ebd, S. 161.

38 Vgl. ScHrRAGE/AGTHE: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 427.

39 Vgl. hierzu Brow, Sascha (Bearb.): Was Papst und Kaiser durch ihr Wort beschiitzen. Das Zister-
zienserkloster Dobrilugk in mittelalterlichen Urkunden und Siegeln, hg. v. Klaus NEIMANN und
Heinz-Dieter HEtmMaNN, Potsdam 2011, S. 28-31.— Zum Besitz des Klosters und dessen Entwicklung
vgl. aullerdem MajeEwski, Dennis: Die territoriale Politik der Zisterzienserabtei Dobrilugk. Die
Herrschaft des Lausitzklosters in Zeit und Raum, in: HEimaNN, Heinz-Dieter; NEITMANN, Klaus;
Tresp, Uwe (Hg.): Die Nieder- und Oberlausitz — Konturen einer Integrationslandschaft, Bd. 1:
Mittelalter (Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 11), Berlin 2013,
S. 177-188.

100 Sascha Biitow



anzueignen. Der Landvogt dringte Abt Jakob deshalb, »keine abschriften einiger
ankunft ader privilegien« aus den Hinden zu geben.“® Dieser erste Versuch, sich der
erwihnten Dorfer des Klosters zu bemichtigen, scheiterte bekanntlich. Erst als sich
Nickel von Minckwitz Anfang August 1541 durch Besetzung der Anlage kurzerhand
zum Klosterhauptmann emporschwang, war fiir Kurfiirst Johann Friedrich eine neue
Chance zur Aneignung gekommen. Dieses Mal konnte er sich auf seine Rolle als
Schutzherr berufen, Nickel von Minckwitz seines Amtes entheben und schliefSlich
selbst das Kloster besetzt halten. Damit schuf der Kurfiirst vollendete Tatsachen und
brach damit einhergehend die Eigenstindigkeit des Klosters.!

Kurze Zeit nach diesem Akt wurde im Oktober 1541 der erste lutherische Pfar-
rer nach Dobrilugk berufen — der aus dem sichsischen Seyda stammende Gregor
Hirbnus.*? Damit entsteht der Eindruck, als sei die Reformation in Doberlug stark
vom sichsischen Kurfiirsten forciert worden. In Teilen mag dies auch den Tatsachen
entsprechen, jedoch zeigt gerade das schon angesprochene Wahrenbriicker Beispiel
parallele Entwicklungen. Auch der Kreis der Wittenberger Reformatoren und Martin
Luther selbst nahmen, wie gezeigt, lange vor der Auflésung des Klosters auf dessen
Untertanen im lindlichen Gebiet um Dobrilugk gehérigen Einfluss. So sollte etwa
der im Klosterdorf Trebbus titige Pfarrer Antonius Meurer auf Geheif§ Luthers und
des Torgauer Pfarrers und Superintendenten Gabriel Zwilling »umb seiner besserung
und nutzes willen, wie es in einer Urkunde aus dem Jahr 1539 hief$, das Amt eines
Pfarrers in Neiden bei Torgau annehmen.*> Dem starken Begehr der Pfarruntertanen
einerseits und der Unterhandlung des Dobrilugker Abtes Nikolaus anderseits war es
zuverdanken, dass sich Meurer dieser Anordnung Luthers niche fiigte und in Trebbus
verblieb. Wihrend ihm die dortigen Bauern verschiedene Zugestindnisse machten,
versprach Meurer, aufler der Sonntagspredigt noch zwei weitere abzuhalten, nimlich
dienstags in Trebbus und donnerstags in Arenzhein. Ausgenommen davon waren die
Saat-und Erntezeiten oder wenn die Bauern anderweitige Dienste zu verrichten hatten.
Diese Episode zeigt, dass vom reformatorischen Zentrum aus auch in das Wittenber-
ger Umland hineingewirke worden ist, zu dem Dobrilugk ohne Zweifel gehérte. Wie
schon im Falle Wahrenbriicks bestitigen sich damit die bereits angesprochenen Inter-
aktionszusammenhinge zwischen Stadt und Land. Diese erreichten den Dobrilugker
Klosterbesitz auch vonseiten der Niederlausitz her. Demnach wurde 1539 Albinus
Kolckwitz von Cottbus als lutherischer Pfarrer in das Klosterstidtchen Kirchhain
berufen.** Zuvor war er Schulmeister im unweit entfernten Finsterwalde gewesen.

Es bleibt an dieser Stelle festzuhalten, dass seit den 1520er Jahren mehrere Ge-
meinden vom Kloster Dobrilugk nach und nach abfielen. Das Dobrilugker Umland
tritt damit durchaus als ein eigner Aktionsraum hervor. Den Schlusspunke dieser

40 Brandenburgisches Landeshauptarchiv, Rep 10 B Kloster Doberlug, U 342.
41 LeuMANN: Besetzung (wie Anm. 6), S. 98-101.

42 Leamann: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 779, S. 483f.

43 Ebd., Nr. 708, S. 444f.

44 Ebd., Nr. 711, S. 446f.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 101



Entwicklung setzte hingegen Kurfiirst Johann Friedrich von Sachsen, indem er
das Zentrum der Klosterherrschaft, Dobrilugk selbst, reformierte. Die Grundlagen
dafiir waren jedoch lingst geschaffen. Neue Lebenswege hatten sich damit auch
fiir die verbleibenden Monche aufgetan. Wie bereits angedeutet worden ist, hatten
einige von ihnen die ménchische Gemeinschaft bereits wihrend der Amtszeit des
Abtes Balthasar verlassen. Andere verharrten hier bis zur endgiiltigen Auflosung des
Klosters und begaben sich in die Verwaltung durch den Kurfirsten Johann Friedrich.

Verwaltungsfragen
Mit der gewaltsamen Besetzung des Klosters Dobrilugk durch den sichsischen Kur-
fiirsten begann fiir die tibrigen Klosterinsassen eine erneute Umbruchszeit. Bereits
unter der kurzen Herrschaft Nickels von Minckwitz als Klosterhauptmann hatte Abt
Nikolaus 1541 fiir seinen Konvent und sich Versorgungssicherheiten auserboten.
Entsprechende Verhandlungen wurden nun auch mit dem sichsischen Kurfiirsten
gefiihrt. Somit hatte die fiirstliche Verwaltung, die sogleich nach der Inbesitznahme
des Klosters eintrat, auch das weitere Schicksal der Monche und der anderen Kloster-
insassen zu berticksichtigen. Durch die nunmehr ansteigende Verwaltungstitigkeit
und eines daraus resultierenden erhohten Schriftverkehrs, was fiir Besitzwechsel
durchaus typisch ist, lassen sich vergleichsweise zuverlissige Aussagen zu den weiteren
Lebenswegen der Monche treffen. Aus einem Schreiben des Jahres 1544 ist somit zu
erfahren, dass sich die drei Monche Valentin Camitz, Veit Lipitz und Paul Krug »aufy
dem unchristlichen und verfurischen leben und wesen der monicherei des closters
Dobrilug begeben, dasselbe verlassen und die ware Cristliche religion angenohmenc
hitten.“® Kurfiirst Johann Friedrich war gewillt, ihnen eine lebenslange Versorgung,
die sich aus dem Grundbesitz des Klosters speiste, zu gewdhren. Zudem wies er seinen
Amtmann von Liebenwalde und Schlieben, Wolf von Schonberg, der zugleich Be-
fehlshaber in Dobrilugk war, an, durch die Liebenwalder Superintendenten priifen
zu lassen, ob sich die drei ehemaligen Ordenspersonen nicht auch als evangelische
Pfarrer eigneten. Diesen Lebensweg hat Veit Lipitz schliefilich eingeschlagen und
zog daraufhin in das Klosterdorf Lugau, wo er seit 1544 als Pfarrer nachweisbar
ist.”” Sein ehemaliger Mitbruder Paul Krug lief sich im Dorf Géllnitz nieder, wo das
Kloster Dobrilugk ein Vorwerk besessen hatte und er vermutlich als Pfarrer diente.®
Valentin Camitz kénnte es nach Liebenwerda gezogen haben, da der Kurfiirst hier
einen Ménch als Diakon anstelle des vorherigen einstellen wollte.”” Aus den Quellen
heraus ist noch von einem weiteren ehemaligen Ménch namens Tzscholle zu héren,

45 Ebd., Nr. 725, S. 454f. und Nr. 726, S. 455.

46 Ebd., Nr. 789, S. 489f., hier S. 489.

47 Ebd., S. 490.

48 Ebd.

49 Dementsprechend wies er den Amtmann von Liebenwerda, Wolf von Schonberg, an: »[...] wir
vormercken, das der aine als er Veit [Veit Lipitz, S.B.] zu einem pfarrer gein Luge und der ander
an des diacons stad gein Libenwerde deinem, Wolfen von Schonbergs, bedencken nach sollten zu
verordnen [...] sein«. Ebd., Nr. 788, S. 488f., hier S. 488.

102 Sascha Biitow



der die Stelle eines Pfarrers in Sorno angenommen hatte und das Klostervorwerk
Géllnitz zu Versorgungszwecken verschrieben bekommen sollte.”® Demnach machte
man vor dem Hintergrund der Einfithrung der neuen Lehre im ehemaligen Kloster-
gebiet in nicht unerheblicher Weise von den alten nun eben reformationsfreundlichen
Kriften Gebrauch.

Uberdies sollte jedoch nicht aus dem Blick geraten, dass sich die neue kurfiirstliche
Regierung nicht nur der Ménche annehmen musste. Neben den Ordensmitgliedern
waren auch die zahlreichen Laien zu bedenken, die im Kloster selbst oder in seinem
Umkreis lebten. Der kursichsische Rentmeister Jakob von Koseritz, der sich kurz
nach der Besetzung des Klosters durch Johann Friedrich im Jahr 1541 dorthin begab,
sammelte in den folgenden Monaten eifrig Informationen zur dortigen Wirtschaft
und dem Dienstpersonal. Gegen Ende des Jahres 1542 kam er zu dem Ergebnis,
dass in Dobrilugk zu kostenintensiv gewirtschaftet werde und dass man aus diesem
Grund zahlreiches Dienstpersonal entlassen miisse. Darunter fielen etwa Wagen- und
Backknechte, Miiller, Kellerer und Schreiber. In dieser Hinsicht stellte die Reforma-
tion also auch fiir das klosterliche Personal eine Umbruchzeit dar. Nichtdestotrotz
tiberlieff man dieses nicht einfach seinem Schicksal, sondern nahm aufgrund der
tibernommenen Verwaltung ihm gegeniiber eine gewisse Fiirsorgepflicht ernst. So
sah Jakob von Koseritz zum Beispiel fiir das Klostervorwerk vor, es an den Schésser
oder einen anderen zu verpachten, der dann zugleich fiir das dortige Dienstpersonal
zu sorgen habe.’! Dieses bestand aus einem Ackervogt, einer Kisemutter, zwei Vieh-
migden, jeweils einem Kuh-, Schweine- und Ginsehirten und schliefSlich einem
armen »bloden« Menschen, der Mirisch hieff und bisher offenbar ohne Besoldung
unter dem Schutz der Monche lebte.>

Diese Fiirsorgepflicht erstreckte sich hinaufbis zum Kurfursten selbst, wie sicham
Beispiel des ehemaligen Abtes Nikolaus von Doberlugzeigt, welcher der Gemeinschaft
bis 1541 vorgestanden hatte.”® Genau wie sein Amtsvorginger Jakob Rusch, der nach
seinem Austritt aus dem Kloster von dort versorgt wurde und nach Herzberg Verzog54,
beabsichtigte Nikolaus, dem ménchischen Leben den Riicken zu kehren. Zu diesem
Zweck bat er den Kurfiirsten persénlich um einen jihrlichen Unterhalt und dazu
um »ein heuf8lein« in der Stadt Torgau, das er bis zu seinem Lebensende bewohnen
diirfe. Johann Friedrich entsprach dieser Bitte und setzte die jihrliche Provision auf

50 Ebd., Nr. 784, S. 486.

51 Vgl. ebd.

52 Dieser »arme mensch« Miritsch wird im Zusammenhang mit einem unvermégenden Koch und
dem alten Meltzer Steffan genannt, mit denen er offenbar gemeinsam im Klostervorwerk Géllnitz
lebte. Ebd., Anhang Nr. ITI, S. 496498, hier S. 497.

53 Vgl. ScHrAGE/AGTHE: Art. Dobrilugk. Zisterzienser (wie Anm. 12), S. 434.

54 Rusch empfing zu seinem Lebensunterhalt »sechtzig gulden in muntz, je XXI gr. vor einen gulden
gerechent« an zwei Tagen im Jahr, »als Michaelis [29. September, S.B.] und Walburgis [1. Mai,
S.B.], dartzu anderthalb malter korns, zwenunddreissig scheffel gersten zu einem gebreude bier,
zwene scheffel heidekorn, zwene scheffel weitzen, ein vierteil weins, desgleichen zwantzig klaftern
holtz, welches er uf sein selbst costen schlahen und furen lassen sol«. LEumann: Urkundenbuch
(wie Anm. 15), Nr. 776, S. 483.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 103



230 Gulden fest.”® Dariiber hinaus erhielt der ehemalige Abt aus der Wirtschaft des
Klosters Korn, Gerste, Bier, Wein, verschiedene Sorten Fisch, Wildfleisch (Wiltprett)
sowie das Recht, 20 Lachter Holz im Dobrilugker Gebietaufeigene Kosten zu schlagen
und abzufiihren. Damit blieben auch fiir Nikolaus Verbindungen zum ehemaligen
Kloster bestehen. Gleichwohl untermauerte er seinen neuen Lebenswandel dadurch,
dass er »nicht ungneygt« sei, sich »in den heiligen ehestandt zu begeben, und sich
allerley dorinnen zutragen mochte«, wie er 1542 noch zu bedenken gab.>® Wie auch
immer man diesen vielsagenden Nebensatz genau deuten méchte, war er doch das
hauptsichliche Argument dafiir, den sichsischen Kurfiirsten darum zu bitten, ihm
die Torgauer Behausung erblich zu tiberschreiben.

Diese hier anklingenden neuen Lebensplanungen des ehemaligen Abtes Nikolaus,
der als Biirger wieder seinen Namen Thieme annahm, drohten jedoch angesichts
des Schmalkaldischen Krieges zu scheitern. Nach der Niederlage in der Schlacht bei
Miihlberg und mit der Wittenberger Kapitulation vom 19. Mai 1547 war Johann
Friedrich bekanntermaflen dazu gezwungen, auf die sichsische Kurstimme und dieum
Wittenberg liegenden Kurlande zu verzichten.”” Niklaus Thieme musste sich nunmehr
an den albertinischen Kurfiirsten Moritz von Sachsen wenden, um von diesem seine
ihm zustehenden Provisionen zum empfangen. Dies zeitigte offenbar keinen Erfolg,
so dass sich Thieme mit entsprechenden Bitten an den Herzog Johann Friedrich II.
wandte.”® Dieser erkundigte sich schliefSlich bei seinem abgesetzten Vater iiber Thieme
und bat ihn zugleich, sich des alten Abtes anzunehmen.>® Der ehemalige Kurfiirst
Johann Friedrich erklirte daraufhin, dass Thieme einen Anspruch auf eine Provision
habe, die zu entrichten Moritz von Sachsen wiederum verpflichtetsei. Johann Friedrich
wusste aber nur zu genau, dass sich Verhandlungen dariiber hinziehen kénnten und
wies seinen Sohn an, dem notleidenden Thieme aus eigenen Mitteln eine Beisteuer
zu gewihren, damit er Unterhalt habe.®® 1552 wurde schlieflich eine diesbeziig-
liche Vereinbarung getroffen und Thieme erhielt 50 Gulden iiberwiesen, woriiber er
allerdings Stillschweigen zu bewahren hatte. Diese Zahlungsanweisung begriindete
Herzog Johann Friedrich II. schliefflich damit, dass Nikolaus Thieme ein armer Mann
sei und »unsers guten lieben hern und vatters halben in dise noth komet«.®! Der alte
Abt ist somit sicherlich auf seine Weise ein Opfer der dynamischen Verinderungen
im Rahmen der Reformation geworden, indem er sich in die Abhingigkeit des Kur-
fiirsten Johann Friedrich begab, der kurze Zeit spiter seinerseits einen bedeutenden
Machtverlust hinzunehmen hatte. Die Auﬁerung seines Sohnes und Nachfolgers
jedoch spiegelt trotz allem so etwas wie Verantwortung und Zustindigkeit fir die

55 Ebd., Nr. 771, S. 481.

56 Ebd., Nr. 781, S. 484f., hier S. 484.

57 Vgl. hierzu Japarz, Heiko: 1547 - Der Schmalkaldische Krieg und die Wittenberger Kapitulation,
in: EiGeNwILL, Reinhardt (Hg.): Zisuren sichsischer Geschichte, Beucha 2010, S. 94-117.

58 LeuMAaNN: Urkundenbuch (wie Anm. 15), Nr. 793, S. 492.

59 Ebd., Nr. 794, S. 492, Anm. 1.

60 Ebd.

61 Ebd., Nr. 796, S. 493.

104 Sascha Biitow



alten Ordenspersonen des Klosters Dobrilugk wider. Selbiges zeigt sich im Falle von
Thiemes Vorginger Jacob Rusch, dem Kurfiirst Johann Friedrich bereits 1542 ver-
sprach, die Unterhaltszahlungen auch dann fortzusetzen, wenn er gezwungen sei, das
Kloster Dobrilug zu rdumen. Die kurfiirstliche Verwaltung hatte demzufolge fiir die
Moénche und deren Personal zu sorgen, was tiberaus deutlich zeigt, dass sich die von
den Fiirsten verantworteten Sikularisationen niche allein in der eingangs erwihnten
Erklirung der Bereicherung erschopfen.

Zusammenfassung

Vor diesem Hintergrund lisst sich zusammenfassend feststellen, dass die Reforma-
tion im Gebiet des Klosters Dobrilugk auf einen bereiteten Boden fiel. Unter der

Betrachtung von Versorgungsproblemen, Verwaltungsfragen und neu eréffneten

Lebenswegen tatsich vielfach Altes neben Neuem auf. Somit begann die Reformation

hier keineswegs bei Null, sondern verband sich teilweise mit Auseinandersetzungen,
die tiber mehrere Jahrhunderte zuriickreichten und durch Luthers Lehre neue schlag-
kriftige Argumente fanden, wofiir die Gemeinde Wahrenbriick ein beredtes Beispiel

bot. Ferner brachte nicht erst der Landesherr die Reformation in das Dobrilugker
Klostergebiet. Demgegeniiber zeigten sich schon in den 1520er Jahren Interaktionen

zwischen Wittenberg und dem Umland des Klosters Dobrilugk, die sich ganz klar

in der Rezeption lutherischer Ideen niederschlugen. Der Wittenberger Reformator
selbst schaltete sich mehrere Male in die Angelegenheiten des Klosters ein. Wenn

dem auch kein nennenswerter Erfolg beschieden war, fielen doch nach und nach

bis zur endgiiltigen Auflosung des Klosters Dobrilugk im Jahr 1541 mehrere Pfarr-
orte von den Monchen ab. Den Schlusspunkt dieser Entwicklung setzte freilich der
sichsische Kurfiirst Johann Friedrich selbst, indem er den Klosterkomplex besetzt
hielt, den Aufbau einer neuen Verwaltung sowie die Berufung lutherisch gesinnter
Geistlicher veranlasste. Dass dieses Handeln weit tiber den Gedanken persénlicher
Bereicherung hinausgriff, zeigte sich insbesondere in einer dezidierten Fiirsorge und
Verantwortlichkeit fiir die noch im Kloster verbliebenen Ordenspersonen und Laien.
Verschiedentlich tat sich fiir viele ehemalige Monche somit ein neuer Lebensweg
als evangelische Pfarrer in den alten Klosterdorfern auf, womit sich zeigt, dass die

Reformation diese Krifte durchaus zu integrieren verstand. Nicht immer ist dies,
wie gerade das Beispiel Wahrenbriick belegt, als eine Erfolgsgeschichte zu bewerten.
Alles in allem bietet die Geschichte des Klosters Dobrilugk im 16. Jahrhundert auf
diese Weise so viel mehr Facetten, als im vielfach abgerufenen Bild des Niedergangs

seinen Platz finden kann. Ziel der vorliegenden Fallstudie war es daher aufzuzeigen,
dass eine Erweiterung bisheriger Perspektiven lohnenswert und dringend erforder-
lich erscheint.

Die Auflosung des Klosters Dobrilugk 105



Eine Ballei wird evangelisch

Selbstbehauptung und Wandel der Johanniter-Ballei Brandenburg
in der Zeit der Reformation und des beginnenden Absolutismus

Christian Gahlbeck

Mit der Einfithrung und Durchsetzung der Reformation in der Kurmark und der
Neumark Brandenburg ging das mittelalterliche Ordensleben in der Mark zu Ende.
Zwar bestanden einige Frauenkloster noch fort, sie verloren jedoch ihre Besitzungen,
ihre Ordenszugehorigkeit und ihr katholisch geprigtes Innenleben und wurden in
evangelische Damenstifte umgewandelt, in denen ihre bisherigen Ordensregeln
allenfalls noch eine marginale Rolle zu spielen vermochten.! Der einzige Orden, der
sich auch nach der Reformation in der Mark noch sichtbar behauptete und dessen
Komtureien auch weiterhin bestehen blieben, war der Johanniterorden.? Aber auch
an den Johannitern und ihrer Ballei Brandenburg ging die Reformation nicht spur-
los voriiber. Vielmehr kam es zu gravierenden Anderungen, aus denen schliellich
ein eigener evangelischer Ordenszweig entstand, der die Wurzel fiir den heutigen
evangelischen Johanniterorden bildete®, wihrend fiir den katholischen Orden nach
seiner Ubersiedlung nach Malta im Jahr 1530 im Laufe der frithen Neuzeit die Be-
zeichnung »Malteserorden« aufkam.> Auch die Ballei wandelte sich in der Reforma-
tionszeit deutlich, und zwar sowohl in ihrer duferen Ausdehnung als auch in ihrer
inneren Strukeur. Sie ist im 16. Jahrhundert Giberhaupt erst zur Ballei Brandenburg

1 Zur Geschichte der Kléster, Stifte und Kommenden in der Mark Brandenburg und der Niederlau-
sitz im Mittelalter und zu ihrem Schicksal in der Reformationszeit vgl. HEimann, Heinz-Dieter;
NEITmManN, Klaus; ScaicH, Winfried mit BaucH, Martin; FRANKE, Ellen; GaAnLBECK, Christian;
Porp, Christian; RIEDEL, Peter (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Kléster, Stifte
und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts (Brandenburgische Historische Studien 14)
(im Folgenden: BKB), 2 Bde., Berlin 2007.

2 ZurGeschichtedesJohanniterordensallgemein vgl. WienanD, Adam; BaLLesTREM, Carl Wolfgang
von; CosskL, Albrechtvon (Hg.): Der Johanniterorden. Der Malteserorden. Derritterliche Orden des
hl. Johannes vom Spital zu Jerusalem. Seine Geschichte, seine Aufgabe, K6ln °1988. — SARNOWSKY,
Jiirgen: Die Johanniter. Ein geistlicher Ritterorden in Mittelalter und Neuzeit (Beck’sche Reihe,
2737), Miinchen 2011, mit weiteren Literaturangaben.

3 Vgl. SaARNOwsKY: Johanniter (wie Anm. 2), S. 109f., 115. — BIEWER, Ludwig: Die Johanniter vom
19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Ein Uberblick, in: Garrseck, Christian; HErmany, Heinz-
Dieter; ScHumann, Dirk (Hg.): Regionalitit und Transfergeschichte. Ritterordenskommenden der
Templerund Johanniterim nordéstlichen Deutschland und in Polen (Studien zur brandenburgischen
und vergleichenden Landesgeschichte 9 / Schriften der Landesgeschichtlichen Vereinigung fiir die
Mark Brandenburg, N.F. 4), Berlin 2014, S. 497-511.

4 Fiir die Krisenjahre zwischen dem Verlust von Rhodos 1522 und der Ansiedlung auf Malta 1530
vgl. jetzt: MAGER, Mathis: Krisenerfahrung und Bewiltigungsstrategien des Johanniterordens nach
der Eroberung von Rhodos 1522, Miinster 2014. — BiEwER: Johanniter (wie Anm. 3), S. 497-499.

5 Vgl. SARNOwsKY: Johanniter (wie Anm. 2), S. 110-115.

106 Christian Gahlbeck



geworden, denn im 14. und 15. Jahrhundert nannte sie sich noch Saxonia-Marchia-
Slavia-Pomerania oder auf Deutsch Sachsen-Mark-Wendland-Pommern.® Nicht alle
Verinderungen innerhalb der Ballei haben unmittelbar mit der Reformation zu tun.
Am Ende des Wandlungsprozesses stand jedoch eine evangelische Johanniterballei.

Um diesen Prozess genauer fassen zu kénnen, gehe ich im Folgenden von der Ge-
stalt und Strukeur der Ballei um 1360 aus und untersuche die durch die Reformation
bedingten Verinderungen bei einzelnen Elementen, zunichst im Bereich der johanni-
tischen Stadtkirchen, dann bei den Komtureien, ihren Komturen und Konventen und
schlieflich die Anderungen in der Leitung und Regierung der Ballei, verbunden mit
der Entstehungdes»Herrenmeistertums in Sonnenburg« mitihren Generalprizeptoren
bzw. Herrenmeistern, und den Wandel im Verhiltnis der Ballei zum Gesamtorden
sowie zu den Landesherren. Zuvor noch kurz ein paar einfithrende Worte zum Be-
griff der Ballei: Der Johanniterorden, der vom 14. Jahrhundert bis 1522 von Rhodos
aus geleitet wurde, gliederte sich in mehrere Priorate bzw. Grof3priorate, darunter
innerhalb des deutschen Sprachraums die Grof8priorate Alemannia und Bohemia.
Die Grof3priorate, die in anderen Orden etwa den Ordensprovinzen entsprachen,
waren wiederum weiter unterteilt. Das GrofSpriorat Alemannia war in acht Balleien
gegliedert, die bei den Johannitern eine Art Subprovinz waren und die unterste ins-
titutionelle Ebene tiber der einzelnen Komturei oder Kommende — die Begriffe sind
hier identisch — darstellten.” Zu einer Ballei gehérten alle Johanniter-Ordenshiuser
innerhalb eines bestimmten Raumes, Komtureien, Prioreien und Stadtkirchen mit
Johanniterpatronat, die keinem anderem Ordenshaus unterstanden. Thre Leiter bzw.
Vertreter kamen regelmiflig zu Ballei- oder Balivialkapiteln zusammen, auf denen
Angelegenheiten des Ordens und der Ballei beraten wurden. An oberster Stelle der
Balleistand im Mittelalter ein Balleier oder Generalprizeptor, derzunichstvom Orden
bestimmt, in der Ballei Sachsen-Mark-Wendland-Pommern aber schon bald von den
zum Balivialkapitel versammelten Vertretern der Ballei gewihlt wurde, die ihrerseits
vom Generalprizeptor ernannt und in ihrer Gesamtheit als »Pfleger« bezeichnet wur-
den. Aus dem Amt des Generalprizeptors ist dann in der Reformationszeit das des
Herrenmeisters hervorgegangen, weshalb sich fiir die Ballei auch die Bezeichnung
»Herrenmeistertum zu Sonnenburg« findet.

Um 1360 hatte die norddeutsche Ballei ihre grofite Ausdehnung erreicht. Mit 23
Komtureien, dreistidtischen Prioreien und 17 stidtischen Pfarr- bzw. Hospitalkirchen
verfiigte sie iiber insgesamt gut 40 Stitten, an denen johannitisches Ordensleben
vertreten war, in einem Raum, der von der Weser im Westen bis zur Weichsel im
Osten reichte. Es war folgerichtig, dass die Ballei damals noch nicht »Ballei Bran-
denburg« hiefi, sondern als mehrregionale Institution mit den vier Hauptregionen
»Saxonia-Marchia-Slavia-Pomerania« bezeichnet wurde. Seit etwa 1350 zeichnete

6 Vgl. Ganrseck, Christian: Lagow (Lagéw) oder Sonnenburg (Storisk). Zur Frage der Residenz-
bildung in der Ballei Brandenburg der Johanniter von 1317 bis 1527, in: GAHLBECK/HEIMANN/
ScaHuMANN: Regionalitit (wie Anm. 3), S. 271-337, hier S. 299-302.

7 Vgl. BorcuarDT, Karl: Die Johanniter und ihre Balleien in Deutschland wihrend des Mittelalters,
in: GAHLBECK/HEIMANN/ScHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3), S. 63-76.

Eine Ballei wird evangelisch 107



sich ein deutlicher Niedergang ab. Sowohl die Ballei und die Komtureien als auch
das Grofpriorat und der gesamte Orden waren hoch verschuldet, weshalb man ver-
schiedene Rationalisierungsmafinahmen unternahm, die zur Zusammenlegung von

Ordenshdusern und zur Umwandlung von Komtureien in Prioreien fithrten, und

schliefSlich zur Verduflerung der Komtureien in Westpreuflen an den Deutschen

Orden gezwungen wurde.’

Im Bereich der Mark zihlten zur Ballei die 1160 gegriindete Komturei in Wer-

ben, zu der auch die Werbener Stadtkirche gehorte’, sowie als Erbe der Templer die
Komtureien in Lietzen'?, (Berlin-)Tempelhof (1435 in eine Priorei umgewandelt)'!,
Quartschen (Chwarszczany)'?, Lagow (Eagéw)'?, entstanden aus den Templerkom-

10

11

12

108

Vgl. Conrap, Klaus: Der Ubergang von Ordens- und Klosterbesitzin Pommerellen an den Deutschen
Orden, in: ArRNoLD, Udo (Hg.): Ordensherrschaft, Stinde und Stadtpolitik. Zur Entwicklung des
Preuflenandes im 14. und 15. Jahrhundert (Schriftenreihe Nordost-Archiv 25 / Tagungaberichte
der Historischen Kommission fiir ost- und westpreuflische Landesforschung 5), Liineburg 1985,
S. 3-26. — GaHLBECK, Christian: Strukturreform um der Wirtschaftlichkeit willen? Die Ballei
BrandenburgderJohanniter unter Hermann von Warberg nach 1350, in: Jahrbuch fiir die Geschichte
Mittel- und Ostdeutschlands, Bd. 62, 2017, S.97-134.

Zur Komturei Werben vgl. KnoLr, Gerhard: Die Entstehung und Geschichte der Johanniter-
ordenskommende Werben im 13. Jahrhundert mit ihren dufleren Beziehungen und im Lichte der
Privilegien und Statuten, Berlin 1971. — KamMEL, Matthias: Die Johanniter-Komturei zu Werben.
Uberlegungen zur kulturellen Rolle des Ordens, in: Poznariskie Towarzystwo Przyjaciét Nauk,
Sprawozdania Wydziatu Nauk o Sztuce, Bd. 108, 1991, S. 39—45. — PARTENHEIMER, Lutz: Die
Johanniterkomturei Werben in der Alemark zwischen 1160 und 1542. Ein Beitrag zur 1000-Jahr-
Feier Werbens 2005 und zum 850. Geburtstag der Mark Brandenburg am 11. Juni 2007, Berlin
2005.—DEeRs.; KNUVENER, Peter: Werben. Kommende des Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1),
Bd. 2, S. 1289-1304. — KtruNE, Hartmut: Spitmittelalterliche Pilger und ihre Spuren zwischen
Werben und Magdeburg, in: Fajr, Jiti; FRanzen, Wilfried, KNUVENER, Peter (Hg.): Die Altmark
von 1300 bis 1600. Eine Kulturregion im Spannungsfeld von Magdeburg, Liibeck und Berlin,
Berlin 2011, S. 252-266. — PARTENHEIMER, Lutz: Die Johanniterkommende Werben (Altmark)
von 1160 bis zur Reformation, in: GaAHLBECK/HEIMANN/ScHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3),
S. 173-203.

Zur Komturei Lietzen vgl. WIGGER, Anette; SCHUMANN, Dirk: Lietzen. Kommende des Temp-
ler- bzw. Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 805-817. — ScHuMANN, Dirk: Die
mittelalterliche Architektur der Kommenden in Lietzen und Quartschen (Chwarszczany). Konzepte
sakraler Architekturgestaltungin der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts, in: GanLBECK/HEIMANN/
ScuHuMANN: Regionalitit (wie Anm. 3), S. 412-441, bes. S. 413-424.

Zur Komturei Tempelhof vgl. Lorke, Helmut: Die Templerkommende Tempelhof. Ein Beitrag
zur Geschichte des Templerordens in Ostdeutschland, in: Teltower Kreiskalender, Bd. 30, 1933,
S. 21-34. — HeinricH, Ernst: Die Dorfkirche von Tempelhof. Eine baugeschichtliche Unter-
suchung, in: Der Bir von Berlin, Bd. 4, 1954, S. 45-88. — pE NivE, Michael; CANTE, Marcus
unter Mitarbeit von WitTkorr, Blandine: (Berlin-) Tempelhof. Kommende des Templer- bzw.
Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 1275-1288. — HorpE, Marion (Hg.): Berlin,
die Dorfkirche Alt-Tempelhof, Regensburg 2012. — GEBUHR, Ralf: Bemerkungen zur Kommende
Tempelhof im Stiden Bertlins, in: GAHLBECK/HEIMANN/ScHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3),
S.121-139. - KNUVENER, Peter: Die Kommende Tempelhof und ihre mittelalterlichen Kunstwerke,
in: GAHLBECK/HEIMANN/ScHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3), S. 394—-411.

Zur Komturei Quartschen vgl. KitTEL, Erich: Zantoch und Quartschen in den Beziehungen der
Johanniter und des Deutschen Ordens in der Neumark, in: Die Neumark. Mitteilungen des Ver-
eins fiir Geschichte der Neumark [im Folgenden: Nm. Mitt.], Bd. 10, 1933, S. 1-16. — JARZEWICZ,
Jarostaw: Gotycka architektura Nowej Marchii. Budownictwo sakralne w Okresie Askaficzykow

Christian Gahlbeck



i Wittelsbachow [Die gotische Architektur der Neumark. Der Sakralbau in der Zeit der Askanier
und Wittelsbacher] (Poznanskie Towarzystwo Przjyjaciét Nauk, Prace Komisji Historii Sztuki 29),
Poznan 2000, S. 215-245, 272-274. — RymaR, Edward: Komandoria chwarszczariska templariuszy
i joannitéw (1232-1540) [Die Templer- und Johanniterkomturei in Quartschen (1232-1540)], in:

Nadwarcianiski Rocznik Historyczno-Archiwalny [im Folgenden: NRHA], Bd. 9,2002, S. 11-36. -
Kouscuir, Christa: Przyczynek do problemu roli zakonéw templariuszy i joannitéw w procesie

$redniowiecznego powigkszania terenéw uprawnych na obszarze komandorii chwarszczariskiej [Ein

Beitragzur Frage der Rolle der Templer und Johanniterim Prozess des mittelalterlichen Landesausbaus

im Gebiet der Komturei in Quartschen], in: Nadwarcianski rocznik historyczno-archiwalny, Bd. 9,
2002,S.37-47.— GaHLBECK, Christian; ScHumMANN, Dirk: Quartschen (Chwarszczany). Kommende

des Templer- bzw. Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 991-1018. — KorosowskI,
Przemystaw: Quartschen (Chwarszczany). Baudenkmiler — Geschichte — Identitit, in: VOGENBECK,
Bernd; Tomann, Juliane; ABRAHAM-DIEFENBACH, Magda (Hg.): Terra Transoderana. Zwischen

Neumark und Ziemia Lubuska (Almanach — europdische Grenzregionen neu entdecken 1), Berlin

2008, S. 105-116. — ScHUMANN: Lietzen (wie Anm. 10), S. 425—441. — Korosowski, Przemystaw;

SiemiNskA, Dominika: The Templar’s sites in Rurka (Rérchen) and Chwarszczany (Quartschen)

in the light of the latest studies, in: GaAnLBECK/HEIMANN/SCHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3),
S. 442-457.

13 Zur Komturei Lagow vgl. BErGHAUS, Heinrich: Landbuch der Mark Brandenburg und des Mark-
graftums Nieder-Lausitz in der Mitte des 19. Jahrhunderts oder geographisch-statistische Be-
schreibung der Provinz Brandenburg, 3 Bde., Brandenburg 1854-56, hier Bd. 3, S. 156f., 174-181,
254f., 2591f., 281-286. — WINTERFELD, Adolf [Wilhelm Ernst] von: Geschichte des Ritterlichen
Ordens St. Johannis vom Spital zu Jerusalem, Berlin 1859, ND Osnabriick 1993, S. 659, 692-708,
779-780. — PFLUGK-HARTTUNG, Julius von: Die Anfinge des Johanniterordens in Deutschland,
besonders in der Mark Brandenburg und in Mecklenburg, Berlin 1899, S. 67f.. — DERrs.: Die An-
finge des Johanniter-Herrenmeistertums, in: Historische Vierteljahresschrift, Bd. 2, 1899, S. 57-59,
71f. — vaN NigsseN, Paul: Die Johanniterordensballei Sonnenburg und Markgraf Johann von
Brandenburg, in: Schriften des Vereins zur Geschichte der Neumark, Bd. 29/30, 1913, S. 1-316,
hier S. 2-29, 69-71. — ScHAbLICH, Arno: Beitriige zur Geschichte der Komturei Lagow, in: Die
Neumark. Mitteilungen des Vereins fiir Geschichte der Neumark, Bd. 2, 1925, S. 39-45, 59-62,
92-96. — OBerNrTZ, Wilhelm von: Lagow. Ein Buch der Heimat. Festschrift zum 700-jihrigen
Bestehen und zur 200-Jahrfeierals Stadtam 10. Juli 1927, Lagow 1927. — WREDE, Giinther: Grenzen
der Neumark 1319-1817, Greifswald 1935, S. 74-78, 86-92, 98—109. — CumMaRZYNsKI, Gwido;
Szczanieckr, Michat: Zamek w Eagowie [Das Schloss in Lagow], in: Pamietnik Zwiazku Histo-
rykéw Sztuki i Kultury, Bd. 1, 1948, S. 55-87. — OrGenoORTH, Ernst: Die Ballei Brandenburg
des Johanniterordens im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation (Beihefte zum Jahrbuch
der Albertus-Universitit Kénigsberg/Pr. 24 / Der Géttinger Arbeitskreis: Verdffentlichungen 278),
Wiirzburg 1963, S. 44f., 49-61, 66—87, 96100, 132—134, 139-146. — BECK, Friedrich; ENDERs,
Lieselott; BRauN, Heinz u. Mitarbeit v. BEck, Margot; MERKER, Barbara (Bearb.): Ubersicht iiber
die Bestinde des Brandenburgischen Landeshauptarchivs Potsdam, Bd. 1: Behérden und Institu-
tionen in den Territorien Kurmark, Neumark, Niederlausitz bis 1808/16 (Veréffentlichungen des
Brandenburgischen Landeshauptarchivs 4), Weimar 1964, S. 470f., 490-500. — Karp, Hans-Jiir-
gen: Grenzen in Ostmitteleuropa wihrend des Mittelalters. Beitrag zur Entstehungsgeschichte der
Grenzlinie aus dem Grenzsaum (Forschungen und Quellen zur Kirchen- und Kulturgeschichte
Ostdeutschlands 9), Kéln/Wien 1972, S. 60—64. — CzEcH, Vinzenz; SELGE, Christiane: Lagow/
Eagéw, in: HauN, Peter Michael; Lorenz, Hellmut: Herrenhiuser in Brandenburg und der Nie-
derlausitz. Kommentierte Neuausgabe des Ansichtenwerkes von A. Duncker, Berlin 2000, Bd. 2,
S. 334-337. — PRZYBYE, Maciej: O zamku Joannitéw w Lagowie / Uber die Johanniterburg in
Lagéw / The Castle Of the Knights-Hospitalliers in Lagéw (dreisprachig, dt. Ubers. von W. Zarzy-
cki), Poznari 2001. — GaHLBECK, Christian: Lagow (Lagéw). Kommende des Johanniterordens, in:
BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 723-745. — DERs.; SCHUMANN, Dirk: Lagow / Lagéw. Zweisprachig.
Ubers. ins Polnische: Agnieszka Lindenhayn-Fiedorowicz (Schlgsser und Girten der Neumark /
Zamki i ogrody Nowej Marchii 6), Berlin 2009. — Ganrseck, Christian: Lagow (Eagéw) oder
Sonnenburg (Storisk). Zur Frage der Residenzbildung in der Ballei Brandenburg der Johanniter
von 1317 bis 1527, in: GAHLBECK/HEIMANN/SCHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3), S. 271-337,
hier S. 276-290.

Eine Ballei wird evangelisch 109



menden Groflendorf [Wielka Wies]' und Zielenzig [Sulecin])®, und Tempelburg
(Czaplinek)'® mit den Stadtkirchen von Tempelburg, Lagow und Zielenzig, ferner
als urspriinglicher Zubehér der pommerschen Templerkommende Rorchen' die
Pfarrkirche St. Marien in Kénigsberg/Nm. (Chojna)'® sowie die im Grenzgebiet zu
Mecklenburg liegende Priorei Lychen' und die 1309 erworbenen Pfarrkirchen von
Arnswalde?® und Freyenstein.?! Um 1426/27 bzw. 1466 kamen noch das Ordensamt
Sonnenburg (Storisk), das im 16. Jahrhundert zum Sitz der Ordensregierung wurde??,
und die Komturei Griineberg (Golice)* sowie im 16. Jahrhundert die Ordensidmter

14

15

16

17

18

19

20

110

Zur Templerkomturei Groflendorf vgl. Ganrseck, Christian: Groflendorf (Wielka Wies). Kom-
mende des Templerordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 543-550.

Zur Templerkomturei Zielenzig vgl. DERs.: Zielenzig (Sulecin). Kommende des Templerordens, in:
BKB (wie Anm. 1), Bd. 2, S. 1338—-1344.

Zur Komturei Tempelburg vgl. HoocewEg, Hermann: Die Stifter und Kloster der Provinz Pommern,
2 Bde., Stettin 1924-25, hier Bd. 2, S. 862-865, 880, 895-897. — LirkEe, Helmut: Das Land Tempel-
burg. Eine historisch-geographische Untersuchung, in: Baltische Studien, N.F. 35, 1933, S. 29-97.
Zur Komturei Rorchen vgl. HooGgewEG: Stifter (wie Anm. 16), Bd. 2, S. 857-862, 864867,
879-880, 897—898. —BREITSPRECHER, Albert: Die Komturei Rorchen-Wildenbruch. Geschichtedes
Landes Bahn und Wildenbruch, Stettin 1940. — Korosowski/ SiEMiNskA: The Templar’s sites (wie
Anm. 12), pass. — Korosowsk1, Przemystaw; TeuL, Iwona: Grave n° 58 from the Knights Templar
of The order of The Temple cemetery in Rurka (Rérchen), in: GAHLBECK/HEIMANN/SCHUMANN:
Regionalitit (wie Anm. 3), S. 458—464. — Die Komturei wurde um 1375/80 nach Wildenbruch
(Swobnica) verlegt.

Speziellewissenschaftliche Betrachtungen der Stadtkirchen als Patronatskirchen der Johannitersind
bisher noch nichterschienen. Vgl. kiinftig: GanLBECK, Christian: Die Marienkirche in Kénigsberg/
Neumark (Chojna). Eine mittelalterliche Stadtkirche im Kriftefeld zwischen Landesherrschaft,
Stadtbevolkerung und Johanniterorden. Festvortrag zum 25jihrigen Bestehen des Heimatkreises
Konigsberg/Nm. am 06.06.2015, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte
[im Folgenden: JBKG]. - Vgl. im Ubrigen zur Kénigsberger Marienkirche: Voss, Georg: Die Bau-
und Kunstdenkmiler der Stadt Kénigsberg, in: SOLGER, Friedrich; Horpe, Willy; Voss, Georg
(Bearb.): Die Kunstdenkmiler der Provinz Brandenburg, Bd. 7.1: Die Kunstdenkmiler des Kreises
Kénigsberg, unter der Schriftleitung des Theodor Goecke, Berlin 1928, S. 25-109, hier S. 26-68. —
WocHNIK, Fritz: Die Marienkirche in Kénigsberg/Neumark (Chojna), in: Jahrbuch fiir Branden-
burgische Landesgeschichte, Bd. 58, 2007, S. 24-58. — GAHLBECK/SCHUMANN: Quartschen (wie
Anm. 12), S. 994f. — ScuMOOK, Reinhard: Erfahrungen beim Wiederaufbau der Marienkirche in
Chojna-Kénigsberg/Neumark, in: MicaaLka, Wolfgang; ScHmooxk, Reinhard (Hg.): Schwierige
Nachbarn? 300 Jahre deutsch-polnischer Nachbarschaft, Berlin 2007, S. 135-141. — KNUVENER,
Peter; ScHuMANN, Dirk: Die Kénigsberger Marienkirche und ihre Kunstschitze, in: BERGSTEDT,
Clemens; HEiMANN, Heinz-Dieter; KiesanT, Kurt; KNUVENER, Peter; MULLER, Mario, WINKLER,
Kurt (Hg.): Im Dialog mit Raubrittern und schénen Madonnen. Die Mark Brandenburg im spiten
Mitelalter (Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte 6), Berlin 2011,
S. 254-258. — ScHuMANN, Dirk: Der Baumeister Hinrich Brunsberg — Backsteinarchitektur des
spiten 14. Jahrhunderts zwischen Tradition und Innovation, in: Innovation und Tradition. Hinrich
Brunsberg und die spitgotische Backsteinarchitektur in Pommern und der Mark Brandenburg
(Potsdamer Bibliothek éstliches Europa. Kunst), hg. vom Deutschen Kulturforum éstliches Europa,
Berlin 2014, S. 40-51, hier S. 42—-46.

Zu Lychen vgl. HuscuNER, Wolfgang; GaHLBECK, Christian; SCcHUMANN, Dirk: Lychen. Priorei
S. Johannes der Tdufer (Ordo Fratrum Hospitalis S. Johannis Hierosolymitani / Ordo Melitensis /
Johanniter), in: HuscHNER, Wolfgang; MtincH, Ernst; NEusTaDT, Cornelia; WAGNER, Wolfgang
Eric (Hg.): Mecklenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Klster, Stifte, Kommenden und
Prioreien (10./11.-16. Jh.), 2 Bde., Rostock 2017 (im Folgenden: MKB), Bd. 1, S. 431-441.

Zur Arnswalder Pfarrkirche vgl. JaArzEwicz: Gotycka architektura (wie Anm. 12), S. 125-130,
270-271. — GAHLBECK/SCHUMANN: Quartschen (wie Anm. 12), S. 995.

Christian Gahlbeck



21

22

23

Zur Pfarrkirchevon Freyenstein vgl. GanLBECK, Christian; HowsT, Jens Christian; Szczesiak, Rainer:
Mirow. Kommende S. Maria, S. Johannes der T4ufer (Ordo Fracrum Hospitalis S. Johannis Hiero-
solymitani / Ordo Melitensis / Johanniterorden), in: MKB, Bd. 1, S. 481541, hier: S. 488, 497, 506.
- Zur Ubertragung der Pfarrkirchen in Arnswalde und Freyenstein an die Johanniter vgl. Urkunde
von 1309 Februar 28, Originaltranssumt von 1361 Juli 15, Brandenburgisches Landeshauptarchiv,
Potsdam [im Folgenden.: BLHA], Rep. 9 B (Johanniterorden), U 154; Druck: Mecklenburgisches
Urkundenbuch, hg. v. Verein fiir Mecklenburgische Geschichte und Altertumskunde, 25 Bde.,,
Schwerin 1863-1936 (ND: Leipzig 1977) [im Folgenden: MUB]J, hier Bd. 5, S. 446f., Nr. 3294.
Zu Sonnenburg vgl. BErGHAUs: Landbuch (wie Anm. 13), Bd. 3, S. 177-181, 261-265, 543547,
653—656. — WINTERFELD: Geschichte (wie Anm. 13), S. 690—727. — FREIER, Wilhelm: Das Land
Sternberg. Brandenburgische Geschichte mit besonderer Beriicksichtigung der Neumark. Nach Ur-
kunden bearbeitet, Zielenzig 1892, S. 19, 156f., 219, 241f., 257, 284f., 363f., 386-388. - HERRLICH,
Karl: Das Ordensschlof in Sonnenburg, in: HErrLICH, Carl [Hugo]: Die Balley Brandenburg des
Johanniter-Ordens von ihrem Entstehen bis zur Gegenwart und in ihren jetzigen Einrichtungen.
Nach dem Tode des Verfassers vervollstindigt vom Ordensbureau, Berlin 41904, S. 146-159. —
VAN NIEsseN: Sonnenburg (wie Anm. 13), pass. — MULLER, Ferdinand: Die Reformation in der
Neumark, Landsberg/W. 1917, S. 16-21, 59. — Ruow, Otto: Beitrige zur Geschichte der Stadt
Sonnenburg. Aus Akten und sonstigen Aufzeichnungen gesammelt von O.R., Biirgermeister,
Bd. 4, Sonnenburg 1923. — Kusach, Hans Erich: Die Kunstdenkmiler des Kreises Oststernberg
(Bau- und Kunstdenkmiler des deutschen Ostens, Reihe B [Ostpreuf8en], Bd. 3), Stuttgart 1960,
S. 185-230. — Beck/ENDERS/BrAUN: Ubersicht (wie Anm. 13), Bd. 1, S. 490-504, 540ff. - RODEL,
Walter Gerd: Das Grofipriorat Deutschland des Johanniter-Ordens im Ubergang vom Mittelalter
zur Reformation anhand der Generalvisitationsberichte von 1494/95 und 1540/41, Koln 21972,
S. 436f. — CLARK, RoBERT M.: The Evangelical Knights of St. John — a history of the bailwick of
Brandenburg of the Knightly Order of St. John of the Hospital at Jerusalem, known as the Johan-
niter Order, Dallas 2003, S. 16f. — NEkANDA-TREPKA, Janusz: Sredniowieczne Poczatki Zamku
Pojoannickiego w Storisku [Die mittelalterlichen Anfinge des ehem. Johanniterschlosses in Son-
nenburg], in: GLiNska, Maria; KrRomAN, Krystyna; Makaea, Rarae (Hg.): Terra transoderana.
Sztuka Pomorza nadodrzaniskiego i dawnej Nowej Marchii w §redniowieczu. Materiaty z semina-
rium naukowego pos$wigconego jubileuszowi 50-lecia pracy w muzealnictwie szczeciniskim Zofii
Krzymuskiej-Fafius, 7-8 czerwca 2002 [Terra transoderana. Die Kunst der Oderregion Pommerns
und der ehemalien Neumark im Mittelalter. Materialien der wissenschaftlichen Tagung anlisslich
des 50jihrigen Arbeitsjubiliums von Zofia Krzymuska-Fafius im Stettiner Museenwesen], Szczecin
2004, S. 161-172. — DELLINGSHAUSEN, Friedrich Adolf Freiherr von: Sonnenburg, in: Unter dem
achtspitzigen Kreuz. Aus der Arbeit des Johanniterordens, Bd. 2, 2005, S. 4-34. — SCHUMANN,
Dirk: Sonnenburg / Storisk (Schlsser und Girten der Neumark / Zambki i ogrody Nowej Marchii,
Bd. 2), Berlin 2006. — DERs.: Schloss und Kirche der Johanniter in Sonnenburg, in: Jaworski,
Edward u.a. (Hg.): Die Johanniter und ihr Herrenmeister Johann Moritz von Nassau-Siegen
(1604-1679), Materialien aus der wissenschaftlichen Konferenz organisiert von der Deutsch-Pol-
nischen Gesellschaft Educatio Pro Europa Viadrina und Stiftung Brandenburg, Gorzéw Wlkp.
9. Oktober 2004, Gorzéw Wielkopolski 2006, S. 151-168. — GaHLBECK, Christian; GEBUHR, Ralf;
ScuumanN, Dirk: Sonnenburg (Stoisk). Johanniter-Ordensschlofi, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 2,
S. 1148-1175. — GaHLBECK: Lagow (wie Anm. 13), S. 290-208 et pass.
Zur Komturei Griineberg vgl. [N.N.], Beschreibung des Ordens-Amts Griineberg in der Neumark,
in: Preuflisch-Brandenburgische Miscellen, Bd. 1, 1804, S. 177-187. — WiNTERFELD: Geschichte
(wie Anm. 13), S. 700-708, 778—=779. — MELCHER, Ernst Eduard: Geschichte der nordwestlichen
Neumark. Ausamtlichen Quellen bearbeitet, Frankfurt/O. 1894, S. 112-134. - MoLLwo, Ludwig:
Markgraf Hans von Kiistrin, Hildesheim/Leipzig 1926, S. 54f., 106-110, 118-125, 371f., 400, 443,
467, 471, 488, 506f. — OprGgeENOORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 50f., 58f., 72-87. —
SromINskr, Maciej: Golice. Kosciél filialny pw. $w. Jakuba ap. [Griineberg. Filialkirche St. Jacob],
Szczecin (Masch. Manuskriptin der Behorde des WKZ) 2004. — GanLBECK, Christian: Griineberg
(Golice). Kommende des Johanniterordens, in: BKB (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 551-559. — RYMAR,
Edward: Z dawnych dziejéw przyodrzanskiej Nowej Marchii (Zur alten Geschichte der an der Oder
gelegenen Neumark) (Terra incognita 2), Chojna 2012, S. 183-189. — GaHLBECK, Christian: Od
débr rycerzy rozbéjnikéw do komandorii joannitéw. Historia Golic w XV w. [Vom Raubritter-
gut zur Johanniter-Kommende. Zur Geschichte von Griineberg (Golice) im 15. Jahrhundert], in:

Eine Ballei wird evangelisch 111



Friedland und Schenkendorf (S¢kowice) hinzu, die allerdings nicht zu Komtureien
erhoben, sondern als Kammeridmter des Generalprizeptors von weltlichen Amtshaupt-
leuten verwaltet wurden.?* Von den 40 johannitischen Stitten in der Ballei lagen um
1360 mithin sechs Komtureien, eine Priorei und sieben Stadtkirchen, davon drei dem
Prizeptor unmittelbar unterstehende, in der Mark Brandenburg.?

Dieses Verhiltnis zeigt deutlich, dass der Johanniterbesitz in der Mark — wie in der
ganzen Ballei — aufzwei Standbeinen stand, zum cinen den eher ruralen Komtureien
und zum anderen den Stadtkirchen unter Johanniterpatronat. Es deutet auch an, wie
wichtig die Stadtkirchen fiir den Orden waren. Die Niederlassungen der Johanniter
im europiischen Abendland waren ja hauptsichlich gegriindet worden, um Gelder
fiir den Kampf des Ordens gegen den Islam im Mittelmeerraum zu akquirieren. Fiir
diesen Zweck eigneten sich stidtische Pfarr- und Hospitalkirchen besonders, weil
man hier durch Predigten werben und durch Kollekten und geistliche Stiftungen
in groflerem Umfang Gelder einholen konnte. Dass die Stadtkirchen der Johanniter
von der Forschung bisher stark vernachlissigt wurden, liegt sicherlich vor allem an
der Perspektive der ilteren Forschung auf die Geschichte der Ballei, die von den
Verhiltnissen im Herrenmeistertum zu Sonnenburg in der Neuzeit ausging, als die
Johanniter fast alle ihre Stadtkirchen bereits verloren hatten.?

Zwei der genannten Gotteshiuser besalSen die Ordensritter schon vor der Re-
formation nicht mehr: Durch die Eroberung von Tempelburg durch Polen noch im
14. Jahrhundert verlor die Ballei mit der dortigen Komturei auch die Stadtkirche von
Tempelburg. Wann ihr dagegen die Pfarrkirche in Freyenstein abhanden kam, ldsst
sich aus den Quellen nicht genauer bestimmen. Im Jahr 1362 wurde die Kirche der
Komturei Mirow in Mecklenburg inkorporiert.?” 1438 erschien dann bei einem Bal-

MicpaLski, Pawet (Red.): Cedynia i okolice poprzez wieki [Zehden und Umgebung im Wandel der
Zeiten], hg. von der Stowarzyszenie Historyczno-Kulturalne »Terra Incognita« und dem Instytut
Historii i Stosunkéw Migdzynarodowach der Universitit Szczecin (Terra Incognita 6), Chojna/
Szczecin 2013, S. 149-160 (poln. Ubers.: Barbara GRuNwaLD-HajDASZ), mit dt. Zusfass. S. 321.

24 Zuden Ordensimtern Friedland und Schenkendorf vgl. van Niessen, Sonnenburg (wie Anm. 13),
S. 17, 25-40, 47f., 94-98, 135-140. — OrGgeENOORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 76,
81-87, 114, 117f,, 128-142, 160-163, 223-227, 241-244. — GEBUHR, Ralf: Die Johanniter-Or-
densimter Friedland und Schenkendorfin der Niederlausitz, in: GAHLBECK/GEBUHR/SCHUMANN:
Sonnenburg (wie Anm. 22), S. 1155f.

25 Um 1475: sieben Komtureien, das Schloss in Sonnenburg, die Prioreien Lychen und Tempelhof
und sieben Stadtkirchen.

26 Zur Problematik der Darstellung der Ordensgeschichte der Johanniter durch Riickprojizierung
neuzeitlicher Verhiltnisse ins Mittelalter vgl. SARNOwsKy, Jiirgen: Die mittelalterliche Ballei Bran-
denburg der Johanniter: Rezeption und Wirklichkeit, in: Nowak, Zenon Hubert; Czaja, Roman
(Hg.): Vergangenheit und Gegenwart der Ritterorden: die Rezeption der Idee und die Wirklichkeit
(Ordines militares — Colloquia Torunensia Historica, Bd. 11), Toruri 2001, S. 165-182, hier S. 171f.

27 Vgl. Urkunde von 1362 April 24, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, U 155; Druck:
Codex diplomaticus Brandenburgensis. Sammlung der Urkunden, Chroniken und sonstigen
Quellenschriften fir die Geschichte der Mark Brandenburg und ihrer Regenten, hg. von Adolph
Friedrich Rieper, 1.-4. Hauptabteil., 41 Bde., Berlin 1838-69 (im Folgenden: CDB), hier 1.3,
S. 394, Nr. 97; MUB 15, S. 178f,, Nr. 9028. — Dazu vgl. Ganrseck/Hovrst/SzczEsiak: Mirow
(wie Anm. 21), S. 388, 397, 406.

112 Christian Gahlbeck



leikapitel neben dem Komtur von Mirow auch der Pfarrer von Freyenstein?®, so dass
die Unterordnung von Freyenstein unter Mirow offenbar keinen lingeren Bestand
hatte. Nach 1438 reifien die Quellen ab. Erst 1542 ist aus der Visitationsmatrikel
fiir Freyenstein zu erfahren, dass das Patronatsrecht sich damals in den Hinden der
Adelsfamilie von Rohr befand. Vom ehemaligen Johanniterbesitz dieser Kirche finden
sich dort keinerlei Spuren mehr.?’

Die stadtische Pfarrkirche St. Johannis in Werben in der Altmark gehérte den
Johannitern seit ihrer Entstehung und war der Kommende Werben inkorporiert, die
dort dauerhaft, nachweislich mindestens bis in die zweite Hilfte des 15. Jahrhunderts
hinein, einen ihrer Priesterbriider als Pfarrer einsetzte. Dariiber hinaus versahen im
Mittelalter noch sechs weitere Ordenspriester der Johanniter Dienste in der Johannis-
kirche®, und obwohl in der ganzen Ballei und auch dariiber hinaus schon um 1367
ein deutlicher Priestermangel beklagt wurde, gelang es in Werben offenbar, diese
Zahl an Priesterbriidern bis in die Reformationszeit zu behaupten. Noch um 1542
berichtete der Rat an die kurfiirstlichen Visitatoren, »daf§ der Komptor von alters her
die Kirchen mit Predigen, Messchalten und allen Ceremonien versorgen und versehen,
so hat er dazu sechs Kreuzherren und zwei Kaplane gehalten, die solche Aemter in der
Kirche bestellet ohne einiges Zutun oder Hiilfe des Rats oder Gemeinde«.’! Die vom
Komtur berufenen Kapline waren Weltgeistliche, ebenso die Vikare und Altaristen,
die an den in der Pfarrkirche befindlichen Altiren Vigilien und Messen hielten und
fiir die Memoria der Altar- und Messstifter sorgten, die von ihren Patronen fiir ihr
Amtvorgeschlagen wurden, in das sie vom Bischof von Halberstadt investiert wurden.

28 Vgl. Urkunde von 1438 Mai 21, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, U 256. Die
Urkunde, mit der man eine Vereinbarung mit den geschickten Ordensvisitatoren fiir Deutschland,
Bohmen und Ungarn traf, fithrt als Vertreter der Ballei auf: den Generalprizeptor Nickel von
Thierbach, die Komture Nickel von Colditz zu Lagow, Heinrich von Redern zu Werben, Bernd
Bruker zu Lietzen, Peter Mund zu Wildenbruch, Kurt von Redern zu Siipplingenburg, Konrad
(von) Burkersdorf zu Schwiebus (dieser war eigentlich weder Ordensbruder noch Komtur, sondern
nur amtierender Hauptmann von Schwiebus), Walter von Walsleben zu Mirow, Hans von Giin-
tersberg zu Zachan und Michael Sack zu Nemerow, die Pfarrer und Prioren Bernd Schénewald
zu Arnswalde (Pfarrer), Georg Kriiger zu Braunschweig (Prior), Godeke Rodetideke zu Stargard
(Pfarrer), Nikolaus Torchill zu Grof§ Eichsen (Prior), Caspar Schilling zu Kénigsberg/Nm. (Pfarrer),
Matheus Smed zu Schlawe (Pfarrer), Johann Lichtemaker zu Lychen (Prior) und, an letzter Stelle,
Johann Grote, Pfarrer zu Freyenstein.

29 Vgl. HEroLD, Victor (Bearb.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und -Register
des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Bd. 1: Die Prignitz (Veroff. der Historischen Kommission fiir
die Provinz Brandenburg und die Reichshauptstadt Berlin 4), Berlin 1928, S. 178-180.

30 Vgl. Urkundevon 1425 Dezember 9, Ausfertigung: Geheimes Staatsarchiv Preufischer Kulturbesitz
[im Folgenden: GStA PK] Berlin, VII. HA, Allgemeine Urkundensammlung, Nr. 40; Druck: CDB
1.6, S. 51, Nr. 73. Dazu vgl. PARTENHEIMER/KNUVENER: Werben (wie Anm. 9), S. 1291.

31 Eingabe des Werbener Rates an die Visitatoren von [1542 vor Oktober 28], in: MULLER, Julius;
Paristus, Adolf (Hg.): Die Abschiede derin den Jahren 1540-1542 in der Altmark gehaltenen ersten
General-Kirchen-Visitation. Mit Beriicksichtigung der in den Jahren 1551, 1578-1579 und 1600
gehaltenen Visitationen, Bd. 2.4: Magdeburg, Salzwedel 1889-1929, S. 400. — Dazu vgl. WoLLE-
sEN, Ernst: Chronik der altmirkischen Stadt Werben und ihrer ehemaligen Johanniter-Komturei,

Werben/Elbe 1898, S. 94f.

Eine Ballei wird evangelisch 113



Neben der Pfarrkirche®? existierten in Werben drei Hospitiler, das Heiliggeist-Hos-
pital (seit 1313)%3, St. Gertrauden (seit 1424, Kapelle seit 1461)** und St. Georg (seit
1481)%, an deren Stiftungen sowohl der Rat als auch die Johanniter beteiligt waren.
Wihrend das Messamtim Heiliggeisthospital einem Priesterbruder des Ordens oblag® 6,
waren in den beiden anderen Hospitilern Weltgeistliche hierfiir zustindig, die von
der Stadt und der Komturei gemeinsam bzw. vom Rat allein prisentiert wurden.?”
Bis um 1536/37 scheint die Zahl der Johanniter-Priester bei sicben gelegen zu haben.
Als jedoch Kurfiirst Joachim I. ein neues Kollegiatstift am Berliner Schloss griindete,
traten zwei Priester aus Werben aus dem Orden aus und wurden Stiftsherren am
Collner Kollegiatstift. Den Johannitern blieb auf ihrem Balivialkapitel zu Quart-
schen im Januar 1538 nur iibrig, die Ubertritte als beklagenswert festzustellen.?® Als
Thomas Runge zwei Jahre spiter sein Amt als Komtur von Werben antrat, fand er
aufler dem Pfarrer nur noch finf Ordensgeistliche in Werben vor, was er 1542 den
Visitatoren wahrheitsgemif schilderte.’” Durch den Verlust der beiden Briider stand
das Heiliggeisthospital seit 1536/37 ohne Priester da und verwaiste. Als 1538 oder
1539 auch der Pfarrer von Werben aus seinem Amt schied — es ist unbekannt, ob er
starb oder sein Amt aufgab —, nutzte dies der Rat dazu aus, mit Antonius Brinkmann
einen evangelischen Prediger und einen Kaplan zu berufen, ohne hierfiir die Geneh-
migung des Komturs einzuholen. Dieser bestellte seinerseits ebenfalls einen Pfarrer
und einen Kaplan, die wohl beide Weltgeistliche waren. Wihrend der vom Komtur
berufene Pfarrer in der Stadtkirche titig war, predigte Brinkmann zunichst in der
verwaisten Heiliggeist-Kapelle.®* Aber noch vor der Werbener Kirchenvisitation von
1542 wechselte er in die Pfarrkirche iiber, so dass das Hospital leerstand und schlief3-
lich 1541/42 profaniert wurde; es diente seitdem als Kornhaus.*!

32 ZurWerbener Pfarrkirche vgl. WoLLESEN, Ernst: Stadt Werben, in: Die Kunstdenkmale der Provinz
Sachsen, Bd. 4: Der Kreis Osterburg, bearb. von Ernst HAETGE unter Mitwirkung von Hans FELDT-
KELLER und Ernst WoOLLESEN, Burg bei Magdeburg 1938, S. 344-386, hier S. 355-379. — PARTEN-
HEIMER/KNUVENER: Werben (wie Anm.9), S. 1297-1298. — PARTENHEIMER: Johanniterkommende
(wie Anm. 9), S. 197-201. — KNUVENER, Peter; ScHuMANN, Dirk: Die Werbener Johanniskirche
und ihre mittelalterliche Ausstattung, in: GanLBECK/HEIMANN/SCcHUMANN: Regionalitit (wie
Anm. 3), S. 357-396.

33 Zum Heiliggeisthospital und seiner Kapelle vgl.: WorLLEsEN: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 353~
354, — PARTENHEIMER/KNUVENER: Werben (wie Anm. 9), S. 1295f.

34 Zum Gertraudenhospital und seiner Kapelle vgl.: WoLLESEN: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 353. —
PARTENHEIMER/KNUVENER: Werben (wie Anm. 9), S. 1295f.

35 Zum St.-Georgs-Hospital und seiner Kapelle vgl.: WorLEsEN: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 352f. —
PARTENHEIMER/KNUVENER: Werben (wie Anm. 9), S. 1295f.

36 Vgl. Urkunde von 1313 Mirz 8, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 67; CDB 1.6,
S. 22, Nr. 25.

37 Vgl. fiir das Gertraudenhospital die Urkunden von 1424 Oktober 3, CDB 1.6, S. 413ff., Nr. 24, und
von 1461 Februar 24 und 26, CDB 1.6, S. 423f., Nr. 41f. Fiir das Georgshospital vgl. die Urkunde
von 1483 Februar 25, CDB 1.6, S. 429f., Nr. 50, und CDB 1.6, S. 70, Nr. 100.

38 Vgl. BuTow, Hans: Zur Reformationsgeschichte der Stadt Kénigsberg (Die Neumark. Jahrbuch
des Vereins fiir Geschichte der Neumark 14), Landsberg/W. 1943, S. 19f. und 80, Anm. 20.

39 Vgl. MOLLER/PaRIstUs: Abschiede (wie Anm. 31), S. 400.

40 Vgl. WoLLESEN: Stadt Werben (wie Anm. 32), S. 354, 360.

114 Christian Gahlbeck



Die doppelte Berufung von Pfarrern fithrte schnell zum Streit zwischen der Stadt
und den Johannitern, der erst im Oktober 1542 von den kurfiirstlichen Visitatoren
entschieden wurde. In einem Vertrag vom 28. Oktober 1542 trat Thomas Runge die
Pfarre und alle Anrechte der Komturei an der Kirche an den Rat der Stadt ab, der
fortan das Patronatsrecht tiber das Pfarramt in Werben innehatte.*? Der vom Komtur
berufene Pfarrer und der Kaplan wurden mit Geld abgefunden.®® Gleichzeitig zogen
sich auch alle fiinf Ordenspriester aus der Werbener Pfarrkirche in die Komturei
zuriick. Die Visitatoren hatten jegliche weitere Tétigkeit dieser Priester abgelehnt. Im
Visitationsabschied fiihrten sie hierzu aus, dass es sich »nunmehr, weil den Priestern
cheliche Weiber zu nehmen wiederum freisteht, schwerlich, ja gar nicht hat leiden,
noch schicken wollen, dass diese weiterhin ihre kirchlichen Amter ausiibten und vom
Komtur hierfiir versorgt wurden.*4 Thr weiteres Schicksal ist mit einer Ausnahme un-
bekannt. Lediglich der Priester Joachim Moller, deran einer der zur Pfarre gehdrenden
Renten einen Anteil als Leibrente hatte, behielt diese auch nach der Abtretung; die
Visitatoren ordneten an, dass ihm die Rente fortan auf Lebenszeit aus dem Kirchen-
kasten gezahlt werden sollte.*> Mit dem Ubergang der Pfarre gingen den Johannitern
auch simtliche Einnahmen aus Zins- und Renteneinkiinften, Kollekten*®, Spenden
und Memoriengeldern? verloren, die fortan in den gemeinen Kasten flossen.*® Die

41 Vgl. MULLER/PARIsiUs: Abschiede (wie Anm. 31), S. 415. - WoLLESEN: Stadt Werben (wie Anm. 32),
S. 354.

42 Vgl. Urkunde von 1542 Oktober 28, Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt Magdeburg, Rep. U 21
III: Stidte der Altmark: 9. Werben, Nr. 3; Druck: MULLER/PaR1stus: Abschiede (wie Anm. 31),
S. 398-400.

43 Vgl. Urkunde von 1544 April 8, CDB 1.6, S. 81, Nr. 113.

44 Visitationsabschied von 1542, MULLER/PaRisius: Abschiede (wie Anm. 31), S. 398.

45 Vgl. Urkunde von 1542 Oktober 28 (wie Anm. 42).

46 Zu den Kollekten zihlten, wie aus dem Visitationsregister vom 28. Oktober 1542 hervorgeht, auch
Hauskollekten, deren Einkiinfte ginzlich dem Komtur bzw. der Komturei zustanden. Diese Haus-
kollekte war inzwischen vom Rat der Stadt iibernommen worden, der sie von jedem Haus fordern
lie}. Hierdurch sanken die Einkiinfte aus den Kollekten allerdings von frither 15 Mark auf ca. 10
Gulden: »Dagegen hat ein jeder Comptor alle u. jede Offertorie, so in der Pfarre gefallen, zu sich
genommen, welches von alters auf die 15 Mk. soll getragen haben, jetzt aber soll es tiber 10 Gulden,
da es der Rat von Haus zu Haus fordern lisset, nicht tragen.« MOLLER/PaR1stus: Abschiede (wie
Anm. 31), S. 414.

47 Im Visitationsregister vom 28. Oktober 1542 sind nur sicben Memoriengelder fiir acht Verstorbene
verzeichnet, die von Biirgern der Stadt Werben gegeben wurden. Unter diesen befand sich nur eine
Memorie fiir einen Johanniter, nimlich fiir den verstorbenen ehemaligen Komtur von Werben
Joachim von Kleist. Die iibrigen Memorienstiftungen betrafen Angehérige des Stadtpatriziats wie
z.B. Kersten Paris sowie Geistliche aus Werbener Biirgerfamilien, die Sikularpriester in Werben
(Albrecht Bunger, Mathis Curd) oder Kanoniker in Halberstadt (Nikolaus Garlipp) oder Liibeck
waren (Baltzer Paris, Johannes Curd). Altere Memorienstiftungen, insbesondere von Johannitern,
wurden in das Visitationsregister nicht aufgenommen. Vgl. MOLLER/PaR1stUs: Abschiede (wie
Anm. 31), S. 428.

48 Vgl. MULLER/PaRi1stUs: Abschiede (wie Anm. 31), S. 417-419, 421-428. Wie die Visitatoren die
Zukunft der 12 Hufen regelten, die der Komtur fiir das von ihm bis dahin regelmifSig praktizierte
Reichen der letzten Olung an die Kranken und die sonntigliche Salzweihe in der Pfarrkirche von
der Stadt erhalten hatte, die der Rat in seiner Eingabe von 1542 auffiihrte (vgl. MOLLER/PARISIUS:
Abschiede [wie Anm. 31], S. 401), ist in den Visitationsunterlagen nicht tiberliefert.

Eine Ballei wird evangelisch 115



Almosenspenden an die Armen, die die Komturei bis dahin regelmifig ausgegeben
hatte, wurden vom Rat von Werben {ibernommen.#

Da es neben der Pfarrkirche keine eigene Komtureikapelle gab — die angebliche
Lambertikapelle ist ein mittelalterlicher Profanbau®® -, mussten der Komtur und die
Ordensbriidervon Werben, zu denen bald auch ihre Ehefrauen und Kinder hinzukamen,
fiir den Gottesdienstbesuch weiterhin die Stadtkirche nutzen, ohne in irgendeiner
Form auf den Gottesdienst Einfluss nehmen zu kénnen. In den ersten Jahren nach
1542 diirften sie sich vermutlich weiterhin im Chorgestiihl niedergelassen haben, das
seit der Griindung fiir die Johanniter der Komturei Werben reserviert war. Knapp
vierzig Jahre spiter kam es jedoch hieriiber zu einem Streit des damaligen Komturs
mitdem Rat und den Kirchenvitern, die das Gestiihl aus dem Chor entfernen wollten.
Im Visitationsabschied von 1581 gestatteten die Visitatoren dem Komeur schliefilich,
fiir sich und seine Gemahlin unter der Orgel eine mannshohe Loge zu errichten. Der
Komtur wurde jedoch angewiesen, was Renlichs u. Ansehnlichs zu bauen und darom
die Passion u. christliche Figuren aus der Bibel mit Oelfarben malen zu lassen.!

Die Pfarrkirche von Lychen erwarben die Johanniter im Jahr 1302.>2 Wihrend
sie in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts mit den Komtureien in Gardow und
Nemerow verbunden war, wurde sie in der Mitte des Jahrhunderts zu einem eigen-
stindigen Ordenshaus, das von einem Prior der Johanniter geleitet wurde.>® Es ent-
stand ein kleiner Konvent aus drei Priesterbriidern, zu dem neben dem Prior noch
zwei Terminarier zihlten.* Das Priorenamt dieses Konvents war in der Regel mit
dem des Pfarrers der Stadtkirche in Personalunion verbunden, aber nicht alle Pfarrer
von Werben bezeichneten sich als Prioren. Sie nahmen jedoch mehr oder minder
regelmifig an den Balivialkapiteln der Ballei teil, so zum Beispiel noch am Kapitel

49 Vgl. MoLLER/PaRIsIUs: Abschiede (wie Anm. 31), S. 411, 420. Die vom Komtur personlich vor-
genommene jihrliche Bierspende fir die Armen am Johannistag, fiir die er ¥2 Hufe erhalten hatte,
fiel nach der Ubernahme der Pfarrkirche durch den Rat fort. Vgl. ebd., S. 401.

50 Vgl. ScamrtT, Reinhard; TeBrUCK, Stefan: Die Johanniterkomturei in Werben an der Elbe, in:
DIES.: Jenseits von Jerusalem. Spuren der Kreuzfahrer zwischen Harz und Elbe. Begleitheft zur
Sonderausstellung »Saladin und die Kreuzfahrer« im Landesmuseum fiir Vorgeschichte in Halle,
Halle/S. 2005, S. 66-71, hier S. 71. — FRomMHAGEN, Ulf: Die Stellung der Elbburg Tangermiinde
innerhalb deraltmirkischen Burgenlandschaftvom 9. bis 12. Jahrhundert, in: Burgen und Schlésser
in Sachsen-Anhalt. Mitteilungen der Landesgruppe Sachsen-Anhalt der Deutschen Burgenver-
einigung, Bd. 17,2008, S. 38-91, hier S. 50. — PARTENHEIMER: Die Johanniterkommende Werben
(wie Anm. 9), S. 196f. mit Anm. 122. — KNUVENER/SCHUMANN: Die Werbener Johanniskirche
(wie Anm. 32), S. 357-361.

51 MULLER/PaRIsIUs: Abschiede (wie Anm. 31), S. 408.

52 Vgl. Urkunde von 1302 Januar 30, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 48;
CDB 1.13, S. 101f,, Nr. 108; MUB 5, S. 51, Nr. 2781. Dazu vgl., auch im Folgenden: HuscHNER/
GAHLBECK/SCHUMANN: Lychen (wie Anm. 19), S. 347-355.

53 Vgl. HuscHNER/GAHLBECK/SCHUMANN: Lychen (wie Anm. 19), S. 348f.

54 Vgl. Urkunde von 1342 Dezember 17, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 10 B: Zisterzienserkloster Him-
melpfort, U 47; CDB 1.13, S. 103f,, Nr. 111, und den Kirchenvisitationsabschied fiir Lychen von
1543 Juli 20, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), X. HA, Rep. 16, Nr. 163 (Kirchenvisitationsprotokolle
und -abschiede der Kurmark. Abschriften von Victor Herold, Bd. 4/3: Ostliche Mittelmark), Teil 2,
S. 371-376, hier S. 372, und die Vorbemerkung HEroLDs ebd., S. 369f. — Dazu vgl.: HuscuNER/
GAHLBECK/SCHUMANN: Lychen (wie Anm. 19), S. 349.

116 Christian Gahlbeck



zu Quartschen von 1527, auf dem Veit von Thiimen zum Generalprizepror der Ballei
bestimmt wurde, der dieses Amt bis zu seinem Tod im Jahr 1544 ausiibte.>® Sechs
Jahre nach seiner Wahl jedoch schloss der Prizeptor einen Vertrag mit dem Rat der
Stadt Lychen, der letzterem die freie Pfarrerwahl fiir die Stadtkirche zusicherte. Im
Gegenzug sicherte der Rat dem Orden zu, das auf der Pfarrkirche lastende Respons-
geld auf eigene Kosten nach Frankfurt/Main zu bringen und dort dem Vertreter des
Grof3priors der Johanniter-Provinz Alemannia auszuhindigen.’® Sehr wahrschein-
lich nutzte der Rat diesen Vertrag zur Einfithrung der Reformation in der Stadt,
wenn auch nicht sofort, sondern erst nach dem Tod des noch amtierenden Inhabers
der Pfarrstelle. Dessen Aufgaben wurden wahrscheinlich noch zu dessen Lebzeiten
stellvertretend von einem Kaplan wahrgenommen, dem in der Kirchenvisitation fiir
Lychen vom 20. Juli 1543 erwihnten Joachim Schnel, den die Vistatoren damals in
seinem Amt belieen, der ein Anhinger der Reformation war oder ihr zumindest
aufgeschlossen gegeniiberstand.”” Die beiden Terminarier durften im Pfarrhaus woh-
nen bleiben, nahmen aber seit 1543 kein Amt an der Pfarrkirche mehr wahr. Den
Visitatoren war der Vertrag von 1533 offenbar unbekannt, im Visitationsabschied und
dem dazugehorigen Register finden sich keine Hinweise darauf, dass er ihnen vorlag.
Im Gegenteil: Sie warfen dem Generalprizeptor vor, die Lychener Pfarrstelle nach
dem Tod des letzten Pfarrers unbesetzt gelassen zu haben, so dass schliefflich Kur-
fiirst Joachim II. auf Antrag des Stadtrats einen neuen Pfarrer von Lychen ernennen
musste, um der Vakanz abzuhelfen. Sie ordneten daher an, dass kiinftig stets der Kur-
fiirst oder stellvertretend der zustindige Superintendent den jeweiligen Amtsinhaber
der Pfarre in Lychen ernennen sollte.’® Durch den Vertrag von 1533 existierte der
kleine Lychener Konvent nur noch nominell, auf dem Papier. Es ist zweifelhaft, ob
der Stadtrat der Zahlung des Responsgeldes an die Johanniter dauerhaft nachkam.
Schon 1543 gab es Probleme.® Im Jahr 1557 wurden auf Anordnung der Kirchen-
visitatoren die Zahlungen an den Orden ginzlich eingestellt®; damit war Lychen als
Ordensniederlassung fiir die Johanniter endgiiltig verloren.

Auch die beiden Stadtkirchen von Kénigsberg/Nm. und Arnswalde konnten die
Johanniter tiber die Reformation hinweg nichtbehaupten. Die Arnswalder Pfarrkirche

55 Vgl. Urkunde von 1527 Januar 22, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 432. Da-
riiber hinaus war die Priorei Lychen mindestens einmal Versammlungsort fiir das Balivialkapitel,
nimlich im Jahr 1357. Vgl. HuscuNER/GAHLBECK/SCHUMANN: Lychen (wie Anm. 19), S. 349.

56 Vgl. Urkunde von 1533 Januar 25, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 447. —
OprgeNOORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 65.

57 Vgl. den Kirchenvisitationsabscheid von 1543 Juli 20 (wie Anm. 54), S. 372.

58 Vgl. ebd., S. 371.

59 Im Visitationsregister von 1543, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), X. HA, Rep. 16, Nr. 163 (wie
Anm. 54), S. 376-387, hier S. 377, ist vermerkt, dass der Komtur von Nemerow dem Pfarrer diesem
zustehende Einkiinfte aus Dabelow vorenthielt, nachdem die vom Generalprizeptor regelmifSig
von der Pfarre geforderten vier Gulden eine gewisse Zeitlang nicht bezahlt wurden.

60 Vgl. die erginzende Bemerkung der Visitatoren von 1557 zum Visitationsregister von 1543, ebd.,
S. 377, die zu den Responszahlungen ad conservationem ordinislakonisch hinzufiigten: Die bekompt
er nit.

Eine Ballei wird evangelisch 117



erwarben siezusammen mit Freyenstein im Jahr 1309, die Marienkirche in Konigsberg
tibernahmen sie als Erben der Templer zwischen 1312 und 1318. In beiden Kirchen
wurde das Pfarramt offenbar spitestens seit der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts
durchgehend mit Ordensbriidern besetzt, die wiederholt auch stimmberechtigt an
Balivialkapiteln teilnahmen.® Daneben existierten an beiden Kirchen, wohl dhnlich
wie in Lychen, kleine Konvente mit einer unbekannten Zahl an Priesterbriidern, tiber
die bisher noch nicht hinreichend geforscht worden ist. So ist auch unbekannt, ob
es diese Konvente in den 30er Jahren des 16. Jahrhunderts noch gab. Leider sind
die Kirchenvisitationsprotokolle der Neumark aus der Reformationszeit nicht erhal-
ten; zudem ist das Konigsberger Stadtarchiv 1945 zerstért worden, und durch den
Archivbrand im Magazin des Geheimen Staatsarchivs in Berlin von 1945 ist auch das
letzte johannitische Zeugnis tiber die Reformationsvorginge an beiden Kirchen, ein
Protokoll des Balivialkapitels zu Quartschen vom 29. Januar 1538%, verbrannt; man
muss sich daher mit dem Bericht von Hans Biitow begniigen, der dieses Protokoll
fiir seine Reformationsgeschichte von Kénigsberg herangezogen hat.®* Danach war
der Pfarrer von Arnswalde, wohl 1537, evangelisch geworden, hatte sein Ordens-
gewand abgelegt, den Orden verlassen, eine Frau geehelicht und war aus der Stadt
fortgezogen. Die Johanniter fassten im Januar 1538 den Beschluss, den Priester als
Apostaten gefangennehmen und nach den Statuten des Ordens bestrafen zu lassen,
sofern man seiner habhaft wurde. Gleichzeitig trugen sie dem Komtur von Zachan
und dem Pfarrer von Stargard auf, den Rat von Arnswalde zu bitten, die Pfarre »in
Gewahrsam zu nehmeng, ein Bestandsverzeichnis aufzustellen und sie als Eigentum
des Ordens zu hiiten.®® Die Frage der Neubesetzung der Pfarrstelle wurde erst nach
der offiziellen Einfiihrung der Reformation in der Neumark durch Hans von Kiistrin
zu Ostern 1538 geregelt. Dabei scheint der Landesherr sich unmittelbar eingemische
zu haben, moglicherweise erstmals als Patron der Ballei, in deren Belange er in der
Folgezeit mehrfach diktatorisch eingriff. Anscheinend nétigte er den Generalprizeptor

61 Die Teilnahme des Pfarrers von Arnswalde an den Balivialkapiteln der Ballei Brandenburg ist
(nach gegenwirtigem Forschungsstand) erstmals fiir das Kapitel in Nemerow von 1354 Mai 19
bezeugt, vgl. BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 124; Regest: MUB 25A, S. 384,
Nr. 14 393. — Der erste Beleg fiir eine Teilnahme des Pfarrers von Kénigsberg liegt fiir das Kapitel
in Quartschen von 1407 Juni 5 vor, vgl. CDB 1.19, S. 294, Nr. 187. Die Ausfertigung der Urkunde
(ehemals Stadtarchiv Konigsberg/Nm., Urkunden, Nr. 150) ist bei der Zerstérung des Stadtarchivs
vernichtet worden.

62 Vgl. vorerst: GAHLBECK/SCHUMANN: Quartschen (wie Anm. 12), S. 995. Zum Konvent an der
Pfarrkirche in Arnswalde vgl. die Urkunde von 1369 November 21, CDB 1.18, S. 32f,, Nr. 50, zum
Konvent in Kénigsberg vgl. die Urkunde von 1370 Juli 15, CDB 1.19, S. 252, Nr. 127.

63 Die Aufzeichnungen befanden sich in einer mit »Nachrichten iiber die Johanniter« betitelten Akte
im GStA (wie Anm. 30), Pr. Br. Rep. 4 B, Signatur: O 1 b (nachgewiesen im Altfindbuch von 1937).
Die Akte enthielt mindestens zwei Protokolle von Balivialkapiteln, und zwar die vom 5. Mai 1534
in Konigsberg (S. 27ff.) und die vom 29. Januar 1538 (S. 30ff.). - Vom Bestand der Pr. Br. Rep. 4 B
sind ca. 50 % der Akten verbrannt; lediglich der GrofSteil der Lehnskopiare hatsich erhalten, die sich
heute im BLHA (wie Anm. 21) befinden. Das GStA PK (wie Anm. 30) verfiigt heute aus diesem
Bestand nur noch iiber geringe Reste (heute: X. HA, Rep. 4 B).

64 Vgl. BoTow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), S. 19f. und 79f., Anm. 14, 20.

65 Vgl. ebd., S. 20.

118 Christian Gahlbeck



der Ballei Veit von Thiimen dazu, den bekannten Reformator Georg Buchholzer als
Pfarrer von Arnswalde zu prisentieren, der daraufhin auch etwa fiir ein Jahr dort
Pfarrer wurde, bis er die Stadt fiir seine neue Aufgabe als Propst von Berlin verlief3.®®
Von Thiimen versuchte damals fiir den Orden zumindest das auf der Arnswalder
Pfarrkirche lastende, an den Gesamtorden zu zahlende Responsgeld von fiinf Gul-
den durch einen entsprechenden Vorbehalt zu retten.®” Wahrscheinlich wurden die
Zahlungen jedoch spitestens bei der Einfithrung der neumirkischen Kastenordnung
im Jahr 1540 eingestellt.%®

In Konigsberg war am 21. Dezember 1529 mit dem fr. Christian wahrscheinlich
zum letzten Mal ein Ordensbruder mit dem Pfarramt an der Marienkirche bestallt
worden, das er auf Lebenszeit erhielt.®” Dieser scheint sein Amt offenbar zumindest
bis 1534 weitgehend ungestort ausgeiibt zu haben. Am 5. Mai 1534 fand sogar ein
Balivialkapitel der Ballei Brandenburg an der Pfarrkirche in Konigsberg statt. Da-
mals scheint es in diesem Raum noch keine grofSeren reformatorischen Aktivitdten
gegeben zu haben; in dem Protokoll dieses Kapitels ist nach den Ausfithrungen von
Hans Biitow nichts iiber entsprechende Bestrebungen zu finden gewesen.”” Mit dem
Regierungsantritt Johanns von Kiistrin als Markgraf der Neumark gegen Ende 1535
scheint sich dies jedoch schnell gedndert zu haben. Auf dem Quartschener Kapitel
vom Januar 1538 klagte der Pfarrer (vermutlich der oben genannte fr. Christian)
tiber massive Bedringungen von Seiten der Stadt, zum lutherischen Bekenntnis
tiberzutreten, verbunden mit einem Entzug seiner Einnahmen. Das Kapitel beschloss
damals, zunichst die weitere Entwicklung abzuwarten, und sicherte nur zu, wenn
keine Anderung zum Besseren eintrete und die Stadt weiter auf die Einfithrung der
Reformation bestehe, den Pfarrer in ein anderes Ordenshaus aufzunehmen und dort
wie andere Priesterbriider mit Unterhalt zu versorgen.”! Als dann Markgraf Hans zu
Ostern 1538 ofhiziell die Reformation in der Neumark einfiithrte, machte fr. Chris-
tian sicherlich von diesem Angebot Gebrauch. In die Frage der Neuberufung eines

66 Vgl. Urkunde von 1538 Juni 28, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, Nr. 1320. - Dazu
vgl. OrGENOORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 66f.

67 [...] daran wir uns und unfSern nachkomenden meistern und orden das jerliche gewonliche respons uff
Johannis Baptiste, als nemlich fumff gulden Rb. ganghaftiger muntztt, vorbeholden. Urkunde von 1538
Juni 28 (wie Anm. 66).

68 Zurneumirkischen Kastenordnungvgl. KLETKE, Karl: Regesta Historiae Neomarchicae. Die Urkunden
zur Geschichte der Neumark und des Landes Sternberg in Ausziigen mitgeteilt, 3 Bde. (Mirkische
Forschungen, Bd. 10, 12, 13), Berlin 1867, 1870, 1876, hier Bd. 3, S. 97. — MorLwo: Hans von
Kiistrin (wie Anm. 23), S. 105-108. — THoMa, Walter: Markgraf Hans von Kiistrin, Neudamm 1927,
S. 40-42. — GauLBECK, Christian: Zwischen Kurmark und PreufSen. Die Neumark im 16. Jahr-
hundert, in: JAuNiG, Bernhart; KLoosTERHUTS, Jiirgen; WaGNER, Wulf D. (Hg.): Preuflenland und
Preufien. Polyzentrik im Zentralstaat 1525-1945 (Tagungsberichte der Historischen Kommission
fiir ost- und westpreuflische Landesforschung 29), Osnabriick 2016, S. 45-87, hier S. 79f.

69 Vgl. Urkunde von 1529 Dezember 21, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B: Johanniterorden, Nr. 657
Lehns-, und Leibgedingbuch, 1527-1544, Bl. 19. - BoTow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38),
S.7.

70 Vgl. BoTow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), S. 19.

71 Vgl. ebd,, S. 20.

Eine Ballei wird evangelisch 119



Nachfolgers diirfte sich auch in diesem Fall der Markgraf personlich eingemischt
haben, denn der erste evangelische Pfarrer von Konigsberg war niemand anderes als
der vom Markgrafen eingesetzte Superattendent der Neumark Heinrich Hamme, der
zusammen mit dem in Soldin amtierenden Wenzel Kielmann der Hauptreformator
in der Neumark war!’? Auch in der Kénigsberger Pfarrkirche wird spitestens mit
der Einfithrung der neumirkischen Kastenordnung das Ende fiir das Johanniterpa-
tronat und fiir jegliche Einkiinfte finanzieller Art, damit auch fiir das Responsgeld
gekommen sein, das die Ballei fiir die Kirche an den Gesamtorden zu zahlen hatte.
Bis 1542 hatte die Ballei damit simtliche unter ihrem Patronat stehende Pfarrkirchen
in brandenburgischen Immediatstidten verloren.

In ihren drei Mediatstddten im Land Sternberg konnten die Johanniter dagegen
das Patronatsrecht {iber die Stadtkirchen behaupten. Freilich bedeutete dies niche,
dass sie dort nach Einfihrung der Reformation in der Neumark noch katholische
Ordensbriider als Pfarrer einsetzen oder auch nur behalten durften. In Sonnenburg
berief Generalprizeptor Veit von Thiimen noch im Jahr 1538 den evangelischen
Prediger Johann Jakobitz zum Pfarrer der dortigen Stadt- und Ordenskirche.”” Keine
genauen Nachrichten liegen fiir Lagow vor, aber auch dort sind seit 1553 evangelische
Pfarrer iiberliefert’#, und da der 1539 ernannte Komtur Andreas von Schlieben schon
frith zum Luthertum tibertrat, ist anzunehmen, dass dort wahrscheinlich spitestens
um 1544/45 ein Protestant amtierte. Etwas unklar sind die Verhiltnisse in Zielenzig.
Dorthin versetzte von Thiimen im Jahr 1539 den 1535 zum Pfarrer im benachbarten
Dorf Ostrow ernannten Matthius Botticher, der anscheinend zwischen 1535 und
1539 evangelisch geworden war. Bétticher tibernahm dann, wohl 1544 oder 1545,
auch das Amt des Ordensinspektors der drei unter Johanniterpatronat stehenden
Stadt- sowie aller Dorfkirchen im Land Sternberg.”

Ebenso wie bei den drei Sternberger Mediatstidten behielt die Ballei ihre Patronats-
rechte iiber die Dorfkirchen aller Dérfer ihrer Komtureien. Diese waren allerdings
seit jeher in aller Regel mit Weltgeistlichen als Pfarrern besetzt gewesen. Dort war
die Einfithrung der Reformation zumeist gleichbedeutend mit der Einsetzung evan-
gelischer Pfarrer, wobei es durchaus auch vorkam, dass wie bei Matthdus Botticher
Pfarrer zur protestantischen Lehre iibertraten und ihre Amter behielten.

Fir die Ballei hatte der Entzug ihrer Stadtkirchen in den Immediatstidten und die
Einsetzung evangelischer Pfarrer in den Pfarrkirchen ihrer Mediatstiddte und Déorfer
zur Folge, dass alle ihre Priesterbriider beschiftigungslos wurden. Es ist im Einzelnen
nicht nachvollziehbar, wer und wie viele von ihnen damals selbst zum Luthertum
tibertraten, heirateten und eventuell andere biirgerliche Berufe annahmen und werssich,
mit Berufsverbot belegt, fiir den Rest seines Lebens in eine der Komtureien zuriick-
zog. Das Ergebnis in der Folge der Einfiithrung der Reformation in den Kirchen der

72 Zu Heinrich Hamme vgl. BoTow: Reformationsgeschichte (wie Anm. 38), S. 23-28.

73 Vgl. Fre1er, Wilhelm: Urkundliche Geschichte des Landes Sternberg, Zielenzig 1892, S. 363.
74 Vgl. ebd., S. 364.

75 Vgl. ebd.,, S. 363.

120 Christian Gahlbeck



Johanniterin Brandenburgistjedoch eindeutig: Binnen weniger Jahre, wahrscheinlich
bis spitestens 1550, starben die Priesterbriider aus. Seit dieser Zeit verfiigte die Ballei
tiber keine Ordenspriester mehr, sondern bestand nur noch aus Adligen, die zwar nach
mittelalterlicher Stindeauffassung dem geistlichen Stand angehérten, nach unserem
heutigen Verstiandnis jedoch simtlich Laien waren, deren geistliche Versorgung und
Seelsorge fortan von evangelischen Pfarrern wahrgenommen wurden, die auflerhalb
des Ordens standen. Die Johanniter der Ballei Brandenburg verloren damals ihre
bisherige spirituelle Fiihrung. Soweit bisher erkennbar’®, vermochten sie es in der
Reformationszeit nicht, auf geistlichem bzw. spirituellem Gebiet eigene Akzente zu
setzen. Erst bei ihrer Wiedergriindung in der Mitte des 19. Jahrhunderts nach ihrer
Aufhebung in der Zeit der napoleonischen Besetzung kam es in der Ballei zu einer
deutlich wahrnehmbaren geistlichen Erneuerung.

Viel von den urspriinglichen Ordenszielen und -idealen war den Johannitern
aber schon lange vor der Reformation verlorengegangen. Dies zeigte sich besonders
deutlich am Erosionsprozess der Konvente an den Komtureien, der mit der Refor-
mation zum Abschluss kam.”” Die Zahl der Ritterbriidder in den Kommenden war
ohnehin nicht grofl. Im Jahr 1367 lebten, von den Komturen abgesehen, lediglich
in Quartschen und im mecklenburgischen Mirow je zwolf Ordensritter, in den iib-
rigen Kommenden war die Zahl der Ritterbriider einstellig.”® Diese Zahl nahm bis
zur Reformation stetig ab. Mit der Vertreibung der Ritterorden aus dem Heiligen
Land am Ende des 13. Jahrhunderts waren die Kampfhandlungen der Johanniter
im Mittelmeerraum fiir die norddeutschen Ritter in weite Ferne geriicke; es diirfte
wohl kaum einen Adligen im Raum der Ballei Brandenburg gegeben haben, der
damals zur Unterstiitzung des Kampfes gegen die Sarazenen in den Orden eintrat.
Dariiber hinaus hatten die Ritterbriider aus der Ballei weder im Gesamtorden, der
von Franzosen und Italienern dominiert wurde, noch im Grof$priorat Alemannia, in
der Angehérige des oberdeutschen Adels das Wort fithrten, Karrierechancen”, und
in der Ballei selbst konnte man nur Generalprizeptor oder Komtur werden, wenn
man einer der Seilschaften angehérte, die diese Amter unter sich ausmachten.®
Dariiber hinaus betrieben die Johanniter keine Nachwuchsarbeit. Im Gegenteil: Sie
versuchten, die Personalkosten, die die Unterhaltung der Komtureien verursacheen,
nach Maglichkeit zu reduzieren. Hierzu diente unter anderem die Festlegung von

76 Auf diesem Gebiet sind noch umfangreiche historische Forschungen vonnéten.

77 Vgl. fir Mecklenburg: Ganreeck, Christian: Die mecklenburgischen Ordenshiuser der Johanniter
im Konflikt der Ballei Brandenburg mit den Herzdgen von Mecklenburg im 16. Jahrhundert, in:
Ordines militares — Colloquiua Torunensia Historica, Bd. 22, 2017 (im Druck).

78 Vgl. BorcHARDT, Karl: Soll-Zahlen zum Personalstand der deutschen Johanniter vom Jahre 1367,
in: Revue Mabillon, Bd. 75 = n.s. Bd. 14, 2003, S. 83—113, hier S. 95.

79 Vgl. Ganrseck, Christian: Bernhard von Plessen. Komtur von Mirow, in: PLEssEN, Christian von
(Hg.): Maueranker und Stier. Plesse/ Plessen — Tausend Jahres eines norddeutschen Adelsgeschlechts,
Bd. 1, Schwerin 2015, S. 295-301, hier S. 296f.

80 Vgl.ebd. ZudeninderBalleiexistierenden Seilschaftenvgl. GanLBeck, Christian: Adlige Netzwerke
in der mittelalterlichen Ballei Brandenburg des Johanniterordens, in: Ordines militares — Colloquia
Torunensia Historica, Bd. 20, 2015, Torun 2016, S. 65-101.

Eine Ballei wird evangelisch 121



Sollzahlen fiir die Besetzung der einzelnen Ordenshiuser der Provinz Alemania von
1367.8" In der Ballei Sachsen-Mark-Wendland-Pommern bemiihte sich der General-
prizeptor Hermannvon Warberg (1336/37-1371) im Rahmen seiner Strukturreformen
deutlich um eine Verringerung der Personalkosten durch die Zusammenlegung von
Konventen und ihre Umwandlung in kostengiinstigere Prioreien oder konventslose
Einmann-Betriebe, in denen entweder der Komtur allein (wie in Wietersheim) oder
sogar ein von auflen eingesetzter Verwalter (wie zeitweilig in Werben) fiir die Ge-
schicke des Ordenshauses verantwortlich war.3? Dabei schuf von Warberg mit der
Griindung der Einmannkommende Gartow 1361/62% einen Prizedenzfall, an dem
sich nicht nur die Griindung der Komturei Griineberg (Golice) im Jahr 1466 orien-
tierte®4, sondern der auch als Vorbild fiir bestehende Kommenden diente, wie man
diese ohne Konvente fithren konnte.

Diese Entwicklung wirkte sich vor allem auf die Zahl der Ritterbriider in der Ballei
aus, aufdie man, soweitsie keine Leitungsimter ausiibten, weitgehend verzichten konnte,
wogegen man die Priesterbriider fiir die Kirchen, die geistlichen Stiftungen und fiir
Predigten zum Einwerben von Geldern fiir den Kampf des Ordens im Nahen Osten
benétigte. Bereits in der Mitte des 15. Jahrhunderts scheint die Zahl an Ritterbriidern
in den Komtureien nur noch marginal gewesen zu sein. In den Quellen finden sich
Hinweise auf Ordensbriider ohne Amt nach 1450 nur noch ganz vereinzelt, und in
Mecklenburg gab es nach 1500 keinen Johanniter mehr, der aus einer mecklenbur-
gischen Familie kam.® Attraktiv war ein Ordensleben bei den Johannitern damals
nur noch fiir Mitglieder der in der Ballei tonangebenden mirkischen Geschlechter,
die Aussichten auf die Ubernahme einer Komturei oder eines anderen Amtes in der
Ballei hatten. Dies fithrte dazu, dass die Konvente (aufer dort, wo wie in Werben
noch mehrere Priesterbriider existierten) schlieflich ausstarben. Die Komtureien
wurden zu Pfriinden fiir ihre Komture, die in ihrer Verwaltung weitgehend durch
angestellte weltliche Krifte unterstiitzt wurden. Wenn es dort aufler dem Komtur
tiberhaupt noch Ritterbriider gab, dann waren dies einige wenige junge Minner, die
in Diensten des Komturs standen. Dieser Erosionsprozess wirkte sich mittelfristig
auch auf die Gestaltung der Komtureianlagen aus. Wo es keinen Konvent mehr gab,
bendtigte man auch keine Gebdude oder Wohnriume fiir die Konventsmitglieder
mehr, sondern konnte sie anderen Zwecken zufiihren. So finden sich denn in den
Komtureiinventaren aus der Zeit nach 1530 keine Hinweise mehr auf die Existenz von

81 Vgl. BorcHARDT: Soll-Zahlen (wie Anm. 78), pass.

82 Vgl. Ganrseck: Strukturreform (wie Anm. 8).

83 Vgl. ebd. Zur Komturei Gartow vgl. DOLLE, Josef: Gartow — Johanniter (1360/62 bis 1438), in:
DERS. u. Mitarb. v. KNOCHENHAUER, Dennis (Hg.): Niedersichsisches Klosterbuch. Verzeichnis
der Klaster, Stifte, Kommenden und Beginenhiuser in Niedersachsen und Bremen von den An-
fingen bis 1810 (Veroffentlichungen des Instituts fiir Historische Landesforschung der Universitit
Gottingen, Bd. 56, 1-4), 4 Bde., Bielefeld 2012, hier: Bd. 2, S. 461-463, mit weiterfiihrenden
Literaturangaben.

84 S.o.Anm. 23.

85 Vgl. GanLBeck: Ordenshiuser (wie Anm. 77).

122 Christian Gahlbeck



Konventsgebiuden oder Wohnriumen fiir Ordensbriider. Als die Komture dann im
Zuge der Reformation heirateten und Familien griindeten, wurden einige Riume in
den Komtureiburgen und -hiusern, je nach Bedarf, zu Frauen-, Midchen- oder Jun-
genzimmern sowiezu Kammern fiir das von den Familien benétigte Dienstpersonal .26

Durch die Méglichkeit der Verheiratung und Familiengriindung von Komturen
kam es in der zahlenmifigen Encwicklung der Ordensangehérigen in der Ballei nach
1543 zu einer Trendwende. Die Komtureien gewannen damit fiir die Adligen in der
Ballei an Attraktivitit, da diese dort mit ihren Familien leben konnten und nicht
mehr dem Zélibat unterworfen waren. Bis zur Jahrhundertmitte stieg das Interesse
an der Aufnahme in die Ballei deutlich: Das Balivialkapitel zu Sonnenburg beschloss
im Kapitelsschluss vom 24. Januar 1550 die Aufnahme von je drei Ordensrittern in
Lagow und Wildenbruch (Swobnica) und je zwei in Schivelbein und Lietzen; die
Komture der damals nicht anwesenden Kommenden wollte man fragen, welche
Kapazititen sie fiir eine Aufnahme von Ordensbriidern frei hatten.®” Im weiteren
Verlauf der frithen Neuzeit verstirkte sich der Zulauf weiter, als die Johanniter damit
begannen, Anwartschaften auf die Komtureien an verschiedene Adlige zu verleihen.
Bis um 1630 jedoch hielt die Ballei diese Entwicklung in Grenzen, indem sie sich
bemiihte, nicht mehr Ordensritter aufzunehmen, als sie fiir die Verwaltung der Ballei
und ihrer Ordenshiuser benotigte. Erst danach wuchsen die Zahlen der Ritter und
die Anwartschaften deutlich an. Dabei hatten viele Adlige kaum jemals Chancen,
einer Kommende als Komtur vorzustehen. Die Mitgliedschaft im Johanniterorden
wurde zur Ehrensache und war eine Frage des Prestiges.®® Die Zunahme der Zahl
der Ritterbriider und die vermehrten Aufnahmen in die Komtureien fithrten jedoch
nicht mehr zu einer Renaissance der Konvente. Die Zeit der Gemeinschaften von
Ordensbriidern in den Kommenden war nach der Reformation unwiderruflich vorbei.

Fiir die Ballei stellten die Verheiratungen und Familiengriindungen der Komture
zunichst eine Gefahr fiir ihren Bestand dar, denn es drohte eine Entfremdung der
Komtureien bzw. ihrer Giiter, ihre Sikularisierung und ihre Umwandlung in privaten
Adelsbesitz. Diese Gefahr wurde sowohl vom Generalprizeptor Veit von Thiimen
als auch von den Vertretern des Grof§priorats Deutschland der Johanniter durchaus
wahrgenommen. Der Grof3prior hatte von Thiimen dazu geraten, die verheirateten
Komture zur Befolgung der Ordensregel anzuhalten und im Fall von Ungehorsam
abzusetzen; nétigenfalls sollte der Prizeptor einen Prozef§ beim Reichskammergericht
gegen sie fithren.®” Von Thiimen wies als Realpolitker im Gegenzug auf die Un-
moglichkeit dieser Mafinahmen hin: Die evangelischen Landesfiirsten liefen weder

86 Vgl. z.B. das Inventar der Komturei Mirow von 1541, BLHA (wie Anm. 13), Rep. 9 B (Johanniter-
orden), Nr. 1991.

87 Vgl. Kapitelsschluss von 1550 Januar 24, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), I. HA, Rep. 31 (Johan-
niterorden), Nr. 31b, darin: Akte 1, Bl. 1-4v, und Akte 2, Bl. 1-5.

88 Vgl. Kaak, Heinrich: Verteidigung und Festigung der Position des Johanniterordens in der Neu-
markim 16. und 17. Jahrhundert, in: GAHLBECK/HEIMANN/SCHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3),
S. 467-496, hier S. 491f.

89 Vgl. OrgeNoORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 65.

Eine Ballei wird evangelisch 123



die Absetzung der Komture noch ihre rechtliche Verurteilung zu.”® Dariiber hinaus
passte er sich in der Ehefrage der lutherischen Argumentation an, wie sie auch von
den protestantischen Fiirsten vorgebracht wurde: Die Ehe sei ein von Gott einge-
setztes Sakrament; man kénne sie den Komturen nicht verweigern. »In den Verdacht,
er wolle sich dem Wort Gottes widersetzen, so resiimiert Opgenoorth, »mochte
Thiimen nicht geraten«.”" 1543 wurden drei bereits verheiratete Komture namhaft
gemacht: Andreas von Schlieben auf Lagow, Melchior Barfuf§ auf Schivelbein (das
der Orden im Tausch gegen die Komturei Quartschen erhalten hatte) und Aschwin
von Kramm auf Nemerow in Mecklenburg.”> Auch Joachim von Arnim auf Griine-
berg und Thomas Runge miissen spitestens 1544 evangelisch geworden sein, da sie
sonst von Markgraf Hans nicht fiir das Amt des Herrenmeisters prisentiert worden
wiren. SchliefSlich warauch der 1541 verstorbene Komtur von Mirow in Mecklenburg,
Liborius von Bredow, verheiratet gewesen. Er hinterlief§ damals eine bereits 1527 ge-
borene Tochter sowie zwei S6hne, denen er 1540 ein testamentarisches Vermichtnis
aussetzte.”” Und auch die Ritter Sigismund und Balthasar von der Marwitz, die 1541
bzw. 1544 vom Generalprizeptor fiir die Komtureien in Mirow und Wildenbruch
vorgesehen waren, diirften Protestanten gewesen sein.”* Im Ubrigen hatte man bereits
cinen Weg gefunden, der Gefahr der Entfremdung von Ordensgiitern zu begegnen.
In der Ballei war es schon seit Lingerem iiblich, dass bei einem Personalwechsel in
den Komtureien Amtsinventare aufgestellt wurden, in denen man den Ordensbesitz
vom Privatbesitz der Komture trennte. Diese Inventare sind fiir die Reformationszeit
fiir die meisten Komtureien {iberliefert.”

Der organisatorische Uberbau der Ballei blieb im groffen und ganzen bestehen.
Aber auch er erfuhr durch die Reformation und dariiber hinaus durch die Eingriffe
von Seiten der Landesherrschaft Anderungen. Das Balivialkapitel blieb als das den
Generalprizeptor bzw. Herrenmeister wihlende und unterstiitzende Leitungsorgan
der Ballei bestehen. Seit die Prioren und Pfarrer an den Stadtkirchen mit Ordens-
patronat nicht mehr amtierten und ausstarben, nahmen an den Kapiteln aber nur

90 Vgl. ebd., S. 65f.

91 Ebd, S. 68.

92 Vgl. ebd., S. 67 mit Anm. 37.

93 Vgl. das Testament von Liborius von Bredow am Ende des Inventars der Komturei Mirow von 1541
(wie Anm. 86), Bl. 24-24v.

94 Zur Berufung von Sigismund von der Marwitz als Komtur von Mirow vgl. die Urkunde von 1541
Januar 27, Ausfertigung: Landeshauptarchiv Schwerin [im Folgenden: LHA Schwerin], Bestand
2.12-3/2: Kléster und Ritterorden: Johanniter, Nr. 59. Zu Balthasar von der Marwitz als Komtur
von Wildenbruch vgl. die Urkunde von 1545 Januar 26, Landesarchiv Greifswald, Rep. 1 (Geist-
liche Urkunden), Johanniterorden, Nr. 10. Zum Konflikt um die Komturei Wildenbruch, in deren
Kontext Balthasar von der Marwitz am 3. August 1544 aus Wildenbruch abberufen (aber nicht als
Komtur abgesetzt) wurde, vgl. OprGENooRTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 90-96.

95 Vgl. aufler dem Inventar der Komturei Mirow von 1541 (wie Anm. 86) die Inventare von Lagow
von 1533, 1534 und 1539, in: BLHA (wie Anm. 13), Rep. 9 B (Johanniterorden), Nr. 1660. Alle
erhaltenen Inventare der Komtureien und Ordenshiuser der Johanniter im Gebiet der Kur- und
Neumark Brandenburg (mit Ausnahme von Schivelbein) sind in den Archivalienkapiteln der
jeweiligen Artikel im BKB (wie Anm. 1) angegeben.

124 Christian Gahlbeck



noch der Meister und die Komture als Pfleger®® teil. Die Rechte und Aufgaben des
Kapitels und der Pfleger blicben im Wesentlichen unangetastet. Auf die seit der Mitte
des 15. Jahrhunderts zu beobachtende Entstehung einer den Meister unterstiitzenden
Ordensregierung in Sonnenburg, zu deren Amternzunichstein Ordenssekretir, dann
auch ein Ordenskanzler gehérte, kann an dieser Stelle nicht niher eingegangen wer-
den; die Reformation scheint auf diese Entwicklung keinen groferen Einfluss gehabt
zu haben.”” Im iibrigen sei darauf hingewiesen, dass die genannten Bezeichnungen
eigentlich ungenau waren, da es sich nicht um eine Regierung des ganzen Johanniter-
ordens, sondern lediglich der Ballei Brandenburg handelte: Korrekt hitte eigentlich
von Balleiregierung, Balleisekretir und Balleikanzler gesprochen werden miissen.
Der Generalprizeptor der Ballei mutierte in der Reformationszeit zum Herren-
meister. Er wurde zwar auch vorher schon hiufig als »Meister« des Johanniterordens
oder der Ballei bezeichnet, die Bezeichnung »Herrenmeister« ist jedoch eine Fremd-
bezeichnung, die die Titulierung der Johanniter als »Herren« voraussetzt. Diese
Bezeichnung setzte sich erst in der Reformationszeit durch.”® Zu Beginn der Ballei
war der Generalprizeptor (oder Balleier, wie er in ordensinternen Quellen genannt
wurde) entsprechend dem im Orden vorherrschenden Stellvertreterprinzip dervon der
Ordensleitung fiir den fiir das Europa nérdlich der Alpen zustindigen Ordensmeister
der Johanniter eingesetzte regionale Stellvertreter vor Ort, in der Ballei, ebenso wie
es die Generalprizeptoren in den anderen Balleien fiir ihre Ballei waren. Zunichst
wurde er vom Orden ernannt und eingesetzt. In der Ballei Saxonia-Marchia-Slavia-
Pomerania gab es aber offenbar schon seit der Griindung im Jahr 1319 ein korporatives
Element bei der Bestimmung dieses Amtes. Dieses wurde im Vertrag von Heimbach
vom 11. Juni 1382 dahingehend erweitert, dass die Pfleger der Ballei Brandenburg
ihren Generalprizeptor selbst wihlen durften, der dann durch den Ordensmeister auf
Rhodos oder den Grofiprior der Ordensprovinz Alemannia lediglich formal bestitigt
wurde.”” Bis zur Wahl Veit von Thiimens im Jahr 1527 einschlieflich gab es keinen

96 Heute wiirden wir in getreuer Ubersetzung von Kuratoren sprechen.

97 Vgl. Beck/ENDERS/BRAUN: Ubersicht (wie Anm. 13), Bd. 1, S. 492f. — Nerrmann, Klaus: Die
Ballei Brandenburg des Johanniterordens. Findbuch zum Bestand Rep. 9 B des Brandenburgischen
Landeshauptarchivs (Quellen, Findbiicher und Inventare des Brandenburgischen Landeshaupt-
archivs 18), Frankfurt/M. 2006, S. 28. Eine ausfiihrliche, heutigen wissenschaftlichen Anspriichen
geniigende Untersuchung der Bildung der Ordensregierung der Ballei Brandenburg ist noch ein
Desiderat der Forschung.

98 Zum Begriff des Herrenmeisters vgl. SARNowsky: Ballei Brandenburg (wie Anm. 26), pass., be-
sonders S. 175. — GAHLBECK: Lagow oder Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 271, Anm. 1.

99 Die Ausfertigung des Heimbacher Vertrages, ehem. GStA Berlin (wie Anm. 30), Urkunden, Johan-
niterorden, Nr. 207, ist seit 1945 verschollen. Vgl. jedoch die Abschrift im BLHA (wie Anm. 13),
Rep. 9 B (Johanniterorden), Nr. 2, und die Transsumte des Vertrages von 1466 Oktober 2 und 1471
Juni 5, ebd., U 297 bzw. U 305; Druck: CDB 2.3, S. 84ff., Nr. 1200; Dr. Ubersetzung in: FLoTto,
Henning: Der Rechtsstatus des Johanniterordens. Eine rechtsgeschichtliche und rechtsdogmatische
Untersuchung zum Rechtsstatus der Balley Brandenburg des ritterlichen Ordens St. Johannis vom
Spital zu Jesrusalem (Juristische Zeitgeschichte, Abt. 5: Juristisches Zeitgeschehen — Rechtspolitik
und Justiz aus zeitgendssischer Perspektive 12), Berlin 2003, S. 180ff. — Zur Interpretation vgl.
jetzt: LutTRELL, Anthony: The Hospitaller Province of Alamania to 1428, in: Nowak, Zenon
Hubert (Hg.): Ritterorden und Region. Politische, soziale und wirtschaftliche Verbindungen im

Eine Ballei wird evangelisch 125



direkten Einfluss auf die Prizeptorenwahl durch den Landesherren in Brandenburg.
Ein Nominations- oder Prisentationsrecht des brandenburgischen Herrscherhauses
fiir das Amt des Generalprizeptors wurde in der Literatur zwar immer wieder behaup-
tet'%%, hat es aber bis zur Reformation tatsichlich nie gegeben. Weder der Kremmener
Vertrag von 1318 noch die kurfiirstliche Generalkonfirmation Friedrichs II. von 1460
beinhaltet ein solches Recht, und bei der Wahl Richards von der Schulenburg zum
Generalprizeptorim Jahr 1474 kann von einer Prasentation durch den Kurfiirsten keine
Rede sein.!” Und wenn auf Berichte zur Einsetzung Veit von Thiimens als Koadjutor
und zu seiner Wahl zum »Herrenmeister« von 1526 bzw. 1527 verwiesen wird!'%2, bei
dem in der Schilderung des Wahlprozesses eine Prisentation durch den Kurfiirsten
enthalten ist, dann ist hierzu festzustellen, dass der Bericht eine im Auftrag Markgraf
Johanns erstellte Filschung ist, die eben zu dem Zweck angefertigt wurde, ihm unter
Berufung auf angeblich althergebrachte Traditionen das Prisentationsreche fiir das
Herrenmeisteramt zu verschaffen. Diese Filschung wurde bereits vor circa einhundert
Jahren von Paul van Niefen als solche entlarvt.!®® Es ist dem Markgrafen 1544 aber
tatsichlich gelungen, mit diesen gefilschten Zeugenaussagen das Prisentationsrecht
des Hauses Brandenburg fiir den Herrenmeister durchzusetzen.

In der Folgezeit nutzte der Markgraf dieses Instrument zweimal, um Minner zu
Herrenmeistern wihlen zu lassen, denen er in diesem Amt ein Marionettendasein

Mittelalter (Ordines militares — Colloquia Torunensia Historica 8), Torud 1995, S. 21-41, hier
S. 38. — SARNOWSKY, Jiirgen: Konvent — Priorat — Region. Die Johanniter auf Rhodos und die
Ballei Brandenburg im Spitmittelalter (1306—1522), in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 63, 2001, S. 37-50, hier S. 46f.

100 Vgl. ScaurrzE, Johannes: Die Mark Brandenburg, 5 Bde., Berlin 1961-69 (unverinderter ND in
einem Bd., mit separater Seitenzihlung der Einzelbinde, Liste der Errata im Anhang und einem
neuen Vorwort von Werner Vogel, Berlin #2011), Bd. 4, S. 104f. - CAMPENHAUSEN, Axel Freiherr
von: Der Johanniter-Orden (Balley Brandenburg), in: CARLEN, Louis (Hg.): Geschichte und Recht
geistlicher Ritterorden, besonders in der Schweiz (Freiburger Veréffentlichungen auf dem Gebiete
von Kirche und Staat 30), Freiburg i. Ue. 1990, S. 35-55, hier S. 41. — FLoTO: Rechtsstatus (wie
Anm. 99), S. 46.

101 Vgl. GanLBeck: Lagow oder Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 320-322 mit Anm. 242f.

102 Vgl. BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), Nr. 92 (¢chemals Nr. 1129); CDB 1.24,
S.238-241, Nr. 306.

103 Vgl. van Niessen: Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 13f. — OpGENOORTH: Ballei Brandenburg (wie
Anm. 13), S. 61, hile die Berichte dagegen fiir glaubhaft. Dem ist allerdings zu entgegnen, dass in
der Urkunde, in der die Pfleger dem Grofiprior Johann Hattstein die Wahl von Thiimens auf dem
Kapitel zu Quartschen meldeten, eine Nomination durch Kurfiirst Joachim I. von Brandenburg
oder eine andere aktive Einbezichung des Kurfiirsten nicht erwihnt, sondern lediglich mitgeteilt
wird, dass die Pfleger sich bei der Wahl von Thiimens aufler von anderen Aspekten auch von dem
Umstand hatten leiten lassen, dass von Thiimen in Diensten Joachims I. und seines Sohnes Joa-
chimsII. stand und ihr Wohlwollen genoss: Alle hatten nach griindlicher Beratung »dene wirdigen
und gestrengen hern Veyth von Thwmen, comptor zcw Loga, von erbarem herkamenne, gutter
vernumfft und vorstandts, und als einer, der unf8erm orden trostlich, furderlich und nuczlich, auch
unflerm gnedigsten und gnedigen landsfursten dinstlich unnd gebrauchlich«, einstimmig zum
neuen Balleier gewdhlt. Urkunde von 1527 Januar 22, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniter-
orden), U 432. Die Pfleger beriicksichtigten bei ihrer Wahl also das Verhiltnis des neuen Balleiers
zum Kurfiirsten, handelten aber aus freien Stiicken und nicht unter dem Druck einer erfolgten
kurfiirstlichen Nomination oder Prisentation.

126 Christian Gahlbeck



zugedacht hatte, als offizielles Aushingeschild zur Wahrung der Form und als Voll-
zugsorgan seiner eigenen Beschliisse und Pline im Hinblick auf die Ballei. In beiden
Fillen endeten diese rigorosen Eingriffe jedoch in einer Katastrophe: Beide Meister,
sowohl Joachim von Arnim 1544 als auch Johanns Kanzler Franz von Neumann gut
20 Jahre spiter, versuchten sich gegen ihre véllige Instrumentalisierung zu wehren
und gerieten mit dem Markgrafen derart in Streit, dass sie von ihm schliefSlich ge-
fangengesetzt wurden und aus der Gefangenschaft ins Ausland flohen, von wo aus
sie gegen Markgrafen und die Ballei Prozesse anstrengten.!? Dennoch bleibr festzu-
halten, dass die Herrenmeister, nachdem sich Hans von Kiistrin 1544 zum Patron
und Protektor der Ballei hatte ernennen lassen, ihre weitgehende Autarkie, tiber die
sie bis 1536 verfiigt hatten, verloren. Die vom Markgrafen praktizierte Usurpation
bzw. feindliche Ubernahme der Ballei bedeutete fiir den Herrenmeister einen deut-
lichen Macht- und Ansehensverlust. Heinrich Kaak fasste dies kiirzlich in den Worten
zusammen: »Das Herrenmeisteramt war beschidigt.«!?°

Das neue Element, das den Orden seit der Reformation prigte, waren die Landes-
herren, im Kerngebiet der Ballei in der Neumark von 1536 bis 1571 konkret in der
Person des Markgrafen Hans von Kiistrin. Obwohl die Johanniter als Ordensgemein-
schaft autark waren und nur dem Papst unterstanden, gelang es den Landesherren
des 15. und 16. Jahrhunderts vielfach, die in ihren Herrschaftsgebieten vertretenen
Ordenshiuser der Johanniter landsissig zu machen. Fiir eine mehrregionale Institu-
tion, wie sie die Ballei Saxonia-Marchia-Slavia-Pomerania im Mittelalter darstellte,
kam eigentlich eine Existenz in landsissiger Abhingigkeit von einem der Fiirsten,
tiber dessen Herrschaftsgebiet sich die Ballei erstreckte, nicht in Frage, dennoch ist
es letztlich hierzu gekommen. Die einzelnen Kommenden gerieten wohl schon im
14. oder spitestens im 15. Jahrhundert in die Landsissigkeit der Herren des Landes,
in dem sie lagen. Fiir die Ballei als Ganzes war dieser Weg im Prinzip auch schon
seit dem Kremmener Vertrag von 1318 vorgezeichnet, als sie Markgraf Woldemar
von Brandenburg zu ihrem weltlichen Schutzpatron wihlte, der ihre Rechte nicht
nur in der Mark, sondern dariiber hinaus auch in den Nachbarherrschaften sichern
sollte.1% Seit dieser Zeit nahmen die Generalprizeptoren regelmifig diplomatische

104 Vgl. zuJoachim von Arnim: van NIEsseN: Sonnenburg (wie Anm. 13), S. 24-40. - OPGENOORTH:
Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 76—87, zu Franz von Naumann vgl. van NIEsseN: Sonnen-
burg (wie Anm. 13), S. 69-274. — OrGgeENoORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 115-143.

105 Kaaxk: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 477. Kaak beobachtet gleichzeitig, dass sich dagegen die
Position der Komture in den Kommenden der Ballei im Vergleich zu der des Herrenmeisters
konsolidierte. Vgl. ebd., S. 474, 477f.

106 Zum Kremmener Vertrag von 1318 Januar 29 vgl. BLHA (wie Anm. 13), Rep. 9 B (Johanniter-
orden), U 76; neu gedruckt in: GaAHLBECK/HEIMANN/ScHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3),
S. 167-170, mit Abb. der Ausfertigung ebd., S. 168. Der Vertrag wird in der bisherigen Literatur
zumeist als Urkunde betrachtet, mit der die vom Papst angeordnete Ubergabe der Giiter des
1311/12 verbotenen Templerordens an die Johanniter nach Verhandlungen zwischen Markgraf
Woldemar und fr. Paolo da Modena als Vertreter des Ordens fiir den Raum der Mark vereinbart
und umgesetzt wurde. Vgl. z. B. SaARNowsky: Konvent (wie Anm. 99), S. 44. Dariiber hinaus wird
in der Forschung vielfach angenommen, dass mit dem Vertrag ein lingerer Konflikt zwischen dem
Orden und dem Markgrafen wegen der Templergiiter beigelegt worden sei, da er erst sechs Jahre

Eine Ballei wird evangelisch 127



und administrative Aufgaben fiir die Markgrafen wahr, dariiber hinaus allerdings
auch, soweit es ging, fiir die Nachbarfiirsten und insbesondere fiir die Herzége von
Pommern. Einen Schrittzur Landsissigkeit hin stellte sicherlich der kaiserliche Befehl
von 1415 dar, dem Burggrafen von Niirnberg als Markgrafen und Kurfiirsten von
Brandenburg zu huldigen.!”” Einer grof8eren Abhingigkeit vom Haus Brandenburg
vermochte sich der Generalprizeptor jedoch noch lange zu entziehen. Hierzu trug vor
allem der Umstand bei, dass es noch keine feste Hauptresidenz fiir ihn gab, sondern
er zwischen den Residenzen in Lagow, Siipplingenburg und Wildenbruch — und seit
circa 1460 auch Sonnnenburg — hin- und herreiste. Als besonders wichtig erwies sich
fiir ihn dabei das Ordensschloss in Wildenbruch, in dem bis zum 16. Jahrhundert
das Archiv der Ballei aufbewahrt wurde.!® Wildenbruch lag zwar in unmittelbarer
Nachbarschaft zur Neumark, jedoch im Herzogtum Pommern. Dies verschaffte
den Prizeptoren eine gewisse Unabhingigkeit von den Hohenzollern, die sie bis zur
Reformation behaupten konnten. So kam es in der Mark bis zum Ende der Regie-
rung Joachims I. von Brandenburg noch zu keinen Eingriffen der Landesherrschaft
in innere Angelegenheiten der Ballei.

Dies dnderte sich schlagartig mit dem Regierungsantritt Markgraf Johanns von
Kiistrin. Er vertrat den Standpunkt, dass der Generalprizeptor bzw. Herrenmeister
als Herr von Sonnenburg sein Untertan war. Daher verlangte er von ihm wie von
allen Prilaten der Neumark den Prilateneid'” und sorgte dafiir, dass Sonnenburg,
das nur wenige Kilometer von seinem Schloss in Kiistrin entfernt lag, endgiiltig zur
Hauptresidenz der Ballei Brandenburgausgebaut wurde.!° Seine offizielle Ernennung
zum Ordensprotektor 1544 lief§ er sich mit der Aushindigung des ganzen fliissigen
Vermégens der Ballei bezahlen.!! Auch war er wahrscheinlich dafiir verantwortlich,
dass das Archiv von Wildenbruch nach Sonnenburg verbracht wurde, und forderte

nach der pipstlichen Anordnung zu diesem Vertrag gekommen sei. Vgl. hierzu zuletzt: Brzus-
towicz, Grzegorz Jacek: Die Aufhebung des Templerordens in der Neumark und in Pommern,
in: GAHLBECK/HEIMANN/SCHUMANN: Regionalitit (wie Anm. 3), S. 155-166, hier S. 158-161.
SchliefSlich wird in der Forschung die Frage diskutiert, ob und inwieweit schon der Kremmener
Vertrag den Markgrafen und Kurfiirsten von Brandenburg ein Patronatsrecht iiber die Ballei Bran-
denburg begriindet habe. Vgl. hierzu OprgENoorTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 56f,,
mit weiteren Literaturangaben. Insgesamt bedarf der Kremmener Vertrag einer grundlegenden
Neuinterpretation, die meines Erachtens von dem Wunsch der Johanniter nach Schutz und Hilfe
in Nachbargebieten auflerhalb der Mark Brandenburg ausgehen sollte, einem Anliegen, das tiber
die bloSe Anerkennung des Ubergangs der Templergiiter an die Johanniter innerhalb der Mark
weit hinausgeht.

107 Vgl. Urkunde von 1415 Mai 9, BLHA (wie Anm. 21), Rep. 9 B (Johanniterorden), U 218 (Ausferti-
gung) bzw. Nr. 11, 12 (Abschriften). Dazu vgl. OpGENoORTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13),
S. 56f. — Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 471.

108 Vgl. GanLBeck/HoLst/SzczEsiak: Mirow (wie Anm. 21), S. 527.

109 Er, Veit vonn Thiimen, sanct Johannis ordens meister, hat zu Drossenn solchen eidt geschworen und
geleistet, auch bestetigungsbrieff erlangett. Actum Drossen, am tage Elisabeth anno 1535. Registerein-
trag, BLHA (wie Anm. 13), Rep. 4 B, Lehnskopiare, Nr. 3, Bl. 70.

110 Vgl. GAHLBECK/GEBUHR/SCHUMANN: Sonnenburg (wie Anm. 22), S. 1152, 1160f.

111 Vgl. Morrwo: Hans von Kiistrin (wie Anm. 23), S. 54f,, 118-125, 506f. — OrGENOORTH: Ballei
Brandenburg (wie Anm. 13), S. 75f. — NErTMaNN: Ballei Brandenburg (wie Anm. 97), S. 27.

128 Christian Gahlbeck



anschlieflend die Auslieferung der Ordensurkunden nach Kiistrin, wo sie nach seinem
Willen dauerhaft verwahrt werden sollten, wihrend er dem Herrenmeister lediglich
zugestand, sich bei konkretem Bedarf notariell beglaubigte Transsumte anfertigen
zu lassen, die dieser dann anstelle der Originalausfertigungen benutzen konnte.!'?
Inwieweit die Ballei dieser Forderung nachkam, ist nicht mehr genau feststellbar;
grofle Teile des Sonnenburger Archivs wurden jedoch nachweislich erst nach 1609
nach Kiistrin verbracht.

Insgesamt iibte der Markgrafseine Herrschaft tiber die Ballei mitso grofler Verveaus,
dass es dort kaum jemand wagte, dagegen Widerstand zu leisten, weil jeder fiirchtete,
dass die Ballei und ihre Kommenden aufgeldst, sikularisiert und in landesherrliche
Dominen umgewandelt wurden. Diese Gefahr war durchaus nicht von der Hand zu
weisen. Zu Beginn des Jahres 1539 erwog der Markgraf tatsichlich die Aufthebung der
Ballei oder zumindest ihrer Niederlassungen in der Neumark. Er wandte sich damals
an seinen in Frankfurt/Main weilenden Rat Dr. Conrad Mertsch mit der Frage nach
dem Schicksal der Ballei einerseits und des Bistums Lebus andererseits fiir den Fall,
dass diese auch weiterhin die in seinem Land eingefiihrte Reformation fiir ihre Stidte,
Dérfer und Giiter nicht iibernahmen.!’* Die Antwort ist nicht iiberliefert, jedoch
sind die Reaktionen des Markgrafen auf das weitere Verhalten sowohl des Bischofs
als auch des Generalprizeptors bekannt. Der Bischof weigerte sich hartnickig, die
Reformation in seinem Bistum einzuftihren, und verweigerte dem Markgrafen auch
die Durchfithrung der Kirchenvisitation in den Bistumsdorfern der Neumark, wo-
rauf der Markgraf ihm simtliche Einnahmen aus den Dérfern und Giitern stlich
der Oder sperrte. Der Generalprizeptor Veit von Thiimen dagegen, der insgesamt
ein ausgesprochen weitsichtiger und diplomatisch geschickter Fithrer der Ballei war,
muss nachgegeben, die Durchfithrung der Reformation und der Kirchenvisitation
in allen Besitzungen der Ballei im Herrschaftsgebiet des Markgrafen zugelassen und
ihr den Weg geebnet haben, woraufhin sich der Markgraf dazu entschloss, die Ballei
bestehen zu lassen. Von Thiimen war jedoch der letzte Generalprizeptor, den man
noch als Vertreter des Ordens und seiner Leitung vor Ort in der Ballei ansprechen
kann. Zumindest erfiillte er die Aufgabe als Schaltstelle zwischen Ordensleitung
und Ballei noch in vollem Umfang. Seine Nachfolger, die vom Markgrafen bzw. den
Kurfiirsten prisentierten Herrenmeister, waren nur noch Vorsteher und Vertreter der
Ballei und standen in grofler Abhingigkeit vom Landesherrn. Der Herrenmeister
Thomas Runge (1545—64) war nach dem Urteil Heinrich Kaaks »von Anfang bis Ende

willfihrigund arbeitete praktisch unter der Kontrolle des neumirkischen Kanzlers«.!™

112 Vgl. Vertrag zwischen Markgraf Hans von Kiistrin und dem Herrenmeister Joachim von Arnim
von 1544 Juni 11, GStA PK Berlin (wie Anm. 30), I. HA, Rep. 31: Johanniterorden in Sonnenburg,
Nr. 16; CDB 1.24, S. 246, in Nr. 307.

113 Vgl. CDB 1.20, S. 327, Nr. 94. Dazu vgl. OrGEnooRrTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 67.

114 Vgl. Ganreck, Christian: Zisterzienser und Zisterzienserinnen in der Neumark (Veroffent-
lichungen des BLHA 47), Berlin 2002, S. 431f.

115 Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 473. Ahnlich betrachtete schon Ludwig Mollwo von Runge
als »gefiigiges Werkzeug«. MoLLwo: Hans von Kiistrin (wie Anm. 23), S. 167.

Eine Ballei wird evangelisch 129



Die Funktion als regionaler Stellvertreter der Ordensleitung der Johanniter kam den
Herrenmeistern nicht mehr zu.

Es mutet paradox an, dass der neumirkische Markgraf, der wie ein Diktator in die
Belange der Ballei eingriff, seiner Berufung als Protektor der Ballei tatsichlich nach-
kam und letztlich ihr Retter war, der sie das Uberleben der Reformation verdankte.
Hans von Kiistrin war der einzige Landesfiirst in dem Raum, tiber den sich die Ballei
erstreckee, der ein Interesse am Bestehen dieser Institution hatte. Die Herzdge von
Braunschweig, Mecklenburg und Pommern waren eher daran interessiert, die in ihren
Lindern existierenden Komtureien der Johanniter zu sikularisieren und zu Amtern
ihrer Landesherrschaft zu machen. Auch Kurfiirst Joachim II. von Brandenburg
setzte sich nicht fiir ein Fortbestehen der Johanniter-Ballei ein. Im Gegenteil: Wie
das Beispiel der mecklenburgischen Komturei Mirow zeigt, favorisierte im Grunde
auch der Kurfurstihre Aufhebung. Als nimlich die mecklenburgischen Herzoge 1541
nach dem Tod des Komturs Liborius von Bredow den schon lange vorbereiteten Plan
umsetzen wollten, die Komturei durch den landlosen Herzog Wilhelm von Braun-
schweig besetzen zu lassen und sie anschliefSend selbst in Besitz zu nehmen, wandten
sie sich in einer diplomatischen Mission an den Kurfiirsten mit der Bitte, fiir dieses
Unternehmen griines Licht zu geben.!'® Joachim I. hatte zwischen 1527 und 1529
noch vehement fiir das Bestehen der Komturei und das alleinige Besetzungsrecht des
Generalprizeptors fiir das Amt des Komturs von Mirow eingesetzt und mit Unter-
stiitzung Herzog Philipps von Pommern dafiir gesorgt, dass es damals noch nicht zu
einer Usurpation der Kommende kam."” Joachim II. dagegen gab zu verstehen, dass
er mit der Besetzung Mirows durch den Herzog von Braunschweig und dem damit
verbundenen faktischen Entzug der Kommende fiir den Orden einverstanden war.!8
Hansvon Kiistrin war dies dagegen iiberhaupt nicht recht, weshalb er sich, wenn auch
vergeblich, fiir den Abzug des Herzogs und das Fortbestehen der Komturei einsetzte.'”

Es stellt sich nun die Frage, welches Interesse der Markgraf an der Ballei haben
konnte. Die von Opgenoorth hierfiir angefithrten Argumente vermégen nicht zu
tiberzeugen. Dass Hans von Kiistrin in einem Bewusstsein lebte, »daf§ zwischen der
Ballei und ihm, ja seinem gesamten Hause, ein Verhiltnis besonderer Zusammen-
gehorigkeit herrsche«??, lisst sich an der Politik des Markgrafen dem Orden und der
Ballei gegeniiber nichterkennen. Auch der Gesichtspunkt des Prestiges, »das Bediirfnis,
durch die Oberhoheit iiber eine altehrwiirdige und bis in seine Tage recht michtige
Institution das eigene Ansehen zu erhdhen«?!, diirfte in den Erwigungen des Mark-
grafen keine groflere Rolle gespielt haben. Zum einen war die Ballei nicht der ganze
Johanniterorden, und eine Oberhoheit {iber eine hchstens drittrangige Institution

116 Vgl. GanLBeck/HoLst/SzczEsiak: Mirow (wie Anm. 21), S. 393.

117 Vgl. ebd., S. 392.

118 Vgl. Schreiben von 1541 Februar 12, LHA Schwerin (wie Anm. 94), Bestand 2.12-3/2, Johanniter-
orden, Nr. 60, fol. 26-27v.

119 Vgl. OrgenoortH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 71f.

120 Ebd., S. 73.

121 Ebd.

130 Christian Gahlbeck



innerhalb des Johanniterordens hat Hansvon Kiistrin sicherlich nichesonderlich gereize.
Riicksichtaufdie Aleehrwiirdigkeitkirchlicher Instititionen haterin seinem Verhalten
ihnen gegeniiber nie genommen; da machten auch die Johanniter keine Ausnahme.
Letztlich waren auch die Maglichkeiten zur finanziellen Ausbeutung der Ballei und
zur Unterbringung von Giinstlingen in ihrem Verwaltungsapparat nichtentscheidend.
So trickreich, wie der Markgraf war, wire es ihm bei einer Aufhebung der Ballei mit
Sicherheit gelungen, sich grof8e Teile des Geldvermdgens sowie simtliche Linderen
in seinem Herrschaftsgebiet anzueignen, und die Moglichkeiten zur Unterbringung
von Giinstlingen waren zahlenmifig sehr begrenzt. Was ihn tatsichlich interessiert
haben diirfte, waren die politischen Spielriume und Méglichkeiten, die sich ihm
durch eine Machtiibernahme in der Ballei boten. Hier sah er Chancen fiir sich, seine
Herrschaft iiber die Grenzen seiner kleinen Neumark hinaus auszudehnen. Vor allem
richtete sich sein Interesse auf die Ordensimter Friedland und Schenkendorf in der
Niederlausitz, die er gerne in die Neumark integriert hitte. Sein Ziel war letztlich
die gesamte Niederlausitz, fiir die er die Belehnung des Amtes des Landvogts durch
Kaiser Ferdinand als Kénigvon Bshmen anstrebte.'?> Daneben diirfte esihnaberauch
gereizt haben, mit den Komturen der braunschweigischen, mecklenburgischen und
vor allem pommerschen Komtureien tiber Hebel zu verfiigen, tiber die er sich in die
Politik der drei Herzogtiimer einmischen konnte. Da die betroffenen Herzoge diese
Absicht des Markgrafen durchschauten, wehrten sie diese Bestrebungen zum groflen
Teil ab. Die Konflikte um die Stellenbesetzungen der Komtureien in Mecklenburg
und Pommern waren letztlich nur durch Kompromisse beizulegen. Dennoch boten
die zumindest vermeintlichen Moglichkeiten zur Ausdehnung seiner Herrschaft zu
reizvolle politische Perspektiven, um diese durch eine Aufhebung der Ballei aufzugeben.

Im Johanniterorden war man sowohl in der Ordensleitung auf Malta als auch im
Grof3priorat Alemania Gegner des langsamen Ubertritts der Ballei Brandenburg zum
evangelischen Bekenntnis. Es gab jedoch im Prinzip kaum Maglichkeiten, dagegen
zu intervenieren oder dafiir zu sorgen, dass die Ballei irgendwann zum Katholizismus
zuriickkehrte. Jeder energische Versuch, das Rad der Entwicklung zuriickzudrehen,
hicte mit ziemlicher Sicherheit die Auflésung der Ballei und damit den volligen Fore-
fall der Responszahlungen aus Nordostdeutschland zur Folge gehabt. Insofern fand
man sich, wenn auch niche stillschweigend, sondern eher zihneknirschend, mit dem
sich in der Mitte des 16. Jahrhunderts bestehenden Status quo weitgehend ab'??, so
dass man sich lediglich auf die Brandmarkung der Brandenburger als Ketzer und
Rebellen und aufdas Starten gelegentlicher Versuchsballons einer Eingriffnahmein die
Entwicklung der Ballei zu ihrer Riickgewinnung fiir den Katholizismus beschrinkte.

Umgekehrt brachen auch die Angehorigen der Ballei die Bezichungen zum Ge-
samtorden nicht ab, sondern zahlten regelmifig die Responsionen und wandten sich

122 Vgl. Regesta Historiae Neomarchicae (wie Anm. 68), Bd. 3, S. 65f., 70. — MoLLwo: Hans von
Kiistrin (wie Anm. 23), S. 50-55. — ScHuLTZE: Die Mark Brandenburg (wie Anm. 100), Bd. 4, S
39—-41. — GanLBECK: Kurmark (wie Anm. 68), S. 63f.

123 Vgl. Kaak: Verteidigung (wie Anm. 88), S. 474.

Eine Ballei wird evangelisch 131



im Ubrigen dann an den Orden oder das Grof3priorat, wenn sie sich davon Vorteile
versprachen. Als im 16. Jahrhundert von Seiten des Priorats Bohmen der Versuch
unternommen wurde, unter dem erfundenen Vorwand, es handele sich urspriinglich
um alte bshmische Kommenden, die brandenburgischen Ordensimter Friedland und
Schenkendorf zu annektieren, rief die Ballei das GrofSpriorat an, auf dessen Inter-
vention der Prior von Bshmen diese Versuche einstellte.'* Auch bediente man sich
der Hilfe des Grof3priorats, wenn es um die Anstrengung und Durchfiihrung von
Prozessen am Reichskammergericht gegen die Ubergriffe der Herzoge von Mecklen-
burg und Pommern oder um diplomatische Hilfe beim Versuch der Riickgewinnung
von Komtureien ging.'” Beide Seiten liefSen es also auf einen Bruch nichtankommen;
die Ballei blieb letztlich Bestandteil des Johanniterordens.

Ich fasse zusammen: Durch die Reformation erfuhr die Ballei Brandenburg der
Johanniter grundlegende Verinderungen, und zwar sowohl hinsichdlich ihrer Aus-
dehnungals auch ihrer inneren Strukeur. Die alte Ballei mit zahlreichen von Pfarrern
aus dem Orden geleiteten stidtischen Pfarrkirchen unter Johanniter-Patronat und
mit Konventen von Ritter- und Priesterbriidern in ihren Komtureien und Prioreien
gab es nach 1545 nicht mehr. Die stidtischen Pfarrkirchen des Ordens in den bran-
denburgischen Immediatstddten gingen den Johannitern unter dem Druck der auf
Einfiihrung der Refomation dringenden Stadtbevolkerung und der Landesherren
zwischen 1533 und 1542 simtlich verloren, ebenso die Pfarrkirchen auferhalb der
Mark. In den lindlichen Pfarren und in ihren drei Mediatstidten im Land Sternberg
konnten die Johanniter zwar ihr Patronatsrecht behaupten, dies wurde jedoch durch
denvonden Markgrafen angeordneten Zwangzur Einsetzung protestantischer Pfarrer
(von aufierhalb des Ordens) stark beschnitten. Die noch vorhandenen Ordenspriester
verloren ihre Amter und hatten keine Moglichkeiten mehr zu einer Pfarrtitigkeit in
Brandenburg, sofern sie nicht den Orden verlieflen und zum evangelischen Bekennt-
nis ibertraten. Dies hatte zur Folge, dass die Ordenspriester in der Ballei bis ca. 1550
ausstarben. Dariiber hinaus erfolgte die geistliche und seelsorgerische Versorgung der
Johanniter selbst seitdem von auflen durch evangelische Geistliche. Inwieweit unter
diesen Gegebenheiten noch ein spirituelles johannitisches Ordensleben in der Ballei
moglich war, ldsst sich auf dem gegenwirtigen Stand der Forschung noch nicht be-
antworten. Zwar diirfte es immer einzelne Ordenspersonen gegeben haben, deren
personliche Spiritualitit in der Ballei Wirkungen zeigte, die Chancen fiir ein geist-
liches, spirituelles Leben als Ordensgemeinschaft eigener Prigung waren aber gering.
Die Konvente in den Komtureien waren zum grofiten Teil schon vor der Reformation
ausgestorben, so dass um 1540 vielerorts schon gar keine Raumlichkeiten fiir eine
Gemeinschaft aus Ordensbriidern mehr vorhanden waren.

124 Vgl. OrgeENooRTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 223. — Kaak: Verteidigung und Festi-
gung (wie Anm. 88), S. 476.

125 Angesichts der zahlreichen, vom Grofpriorat Alemaniaim 16. Jahrhundert angestrengten Prozesse
beim Reichskammergericht zur Verteidigung der Besitzungen und Rechte der Ballei Brandenburg
mutet es schon seltsam an, dass die dltere Forschung diese nicht als Ausdruck von Beziechungen
zwischen dem Gesamtorden bzw. dem Grof3priorat und der Ballei betrachtet hat.

132 Christian Gahlbeck



Was von der alten Strukeur der Ballei tibrig blieb, war der organisatorische Uber-
bau: die Komture und ihre Komtureien, das Balivialkapitel, der zum Herrenmeister
mutierte Generalprizeptor als Vorsteher der Ballei, eine sich im Laufe der Zeit eta-
blierende Ordensregierung in Sonnenburg und als Patron und Protektor der Ballei
der Landesherr der Neumark, Markgraf Hans von Kiistrin, und in seiner Nach-
folge seit 1571 die Kurfiirsten von Brandenburg bzw. seit dem 18. Jahrhundert die
Konige in Preuflen. Die Komture wurden in ihrer Funktion fiir den Orden auf die
Administration ihrer Komtureien eingeengt, ihre Aufgabe als Vorsteher der dortigen
Konvente war nach deren Aussterben fortgefallen. Die Komturei wurde zur Pfriinde
ihrer Komture und unterschied sich von weltlichen Dominenimtern im wesentlichen
nur dadurch, dass der Komtur ein Ordensgewand trug, als Pfleger am Balivialkapitel
teilnahm und verpflichtet war, eine gewisse Menge an Geld als Responsion an den
Johanniterorden abzufiihren. Auf geistlichem Gebiet gingen von den Komtureien
keine Impulse mehr aus. Als actraktive Pfriinde zogen sie dagegen seit der Mitte des
16. Jahrhunderts ein zunehmendes Interesse von Adelsfamilien auf sich, die durch
den Erwerb von Anwartschaften auf die Stellen der Komture ihren S6hnen ein stan-
desgemifles Leben als Adlige und Ritter sichern wollten. Die Balivialkapitel blieben
als Element der Leitung der Ballei erhalten. Allerdings war die Zahl der Teilnehmer
durch das Aussterben der Prioren und Ordenspfarrer der Ballei erheblich reduziert
worden; aufler dem Herrenmeister nahmen nur noch die Komture an den Kapiteln
teil. Der Herrenmeister war im Gegensatz zum Generalprizeptor, an dessen Stelle er
trat, kein Vertreter der Ordensleitung in der Ballei mehr; er fungierte nur noch als
Leiter und Reprisentant der Ballei selbst. Da er vom Landesherrn prisentiert wurde,
geriet er in grofle Abhingigkeit von der Landesherrschaft und verlor im Vergleich
zu den Komturen erheblich an Macht und Ansehen. Erst nach dem Tod Markgraf
Johanns von Kiistrin gelang es den Meistern, einige ihrer verlorenen Handlungsspiel-
riume in der Leitung der Ballei zuriickzugewinnen.!?¢

DieFragedes Ubetlebensder Ballei Brandenburgnach Einfithrung der Reformation
inNordostdeutschland hingletztlich von den Entscheidungen zweier Midnnerab, ohne
die die Ballei nach 1540 mit grofiter Wahrscheinlichkeit sikularisiert worden wire:
Markgraf Hans von Kiistrin und der Generalprizeptor Veit von Thiimen. Markgraf
Hans, der wohl vehementeste Verfechter der Reformation unter den nordostdeutschen
Fiirsten, hatte zwar mit der Aufhebung der Ballei gedroht; letztlich waren aber seine
politischen Machtinteressen dafiir mafigebend, dass die Ballei als »Herrenmeister-
tum zu Sonnenburg« bestehen blieb, als von ihm abhingige Institution, die es ihm
ermdglichte, tiber die Grenzen seines Landes, der Neumark, hinaus zu herrschen und
Einfluss zu nehmen. Veit von Thiimen war als Generalprizeptor, der sich mit einer
ganzen Reihevon Landesfiirsten auseinandersetzen musste, die den Bestand der Ballei
gefihrdeten, Realpolitiker genug, um zu erkennen, wo und wann er zuriickweichen
musste, um eine Sikularisierung der Ballei zu vermeiden. Er lief§ nicht nur zu, dass

126 Vgl. OrgeNooRrTH: Ballei Brandenburg (wie Anm. 13), S. 147-212. — Kaak: Verteidigung (wie
Anm. 88), S. 483.

Eine Ballei wird evangelisch 133



die bedeutendsten Reformatoren in der Neumark als Pfarrer in die beiden Stadtkir-
chen von Arnswalde und Kénigsberg/Nm. berufen wurden, und tibergab ihnen diese
Amter personlich, sondern er lie§ die Reformation in die Ballei eindringen, gestattete
die Durchfithrung von Kirchenvisitationen in den neumirkischen Komtureien und
Ordensidmtern und stellte sich der Verehelichung und dem Konfessionswechsel seiner
Komture zumindest seit 1539 nicht entgegen. Er wird in der Literatur zumeist noch
als Anhinger des alten Glaubens bezeichnet. Wir miissen aber damit rechnen, dass
er sich auf die Erwartungen seiner Gesprichs- und Korrespondenzpartner einstellen
konnte, ihnen bisweilen etwas nach dem Munde redete und so seine eigene Position
verbarg. Erwar mit Sicherheitkein Protagonist der Reformation, aber auch, wenigstens
seit 1539, kein absoluter Verfechter des Katholizismus. Seine Art zu lavieren deutet an,
dass er wahrscheinlich eine Zwischenposition zwischen den Konfessionen einnahm.
Fiir die Ballei war sein flexibles Auftreten ein entscheidender Faktor zum Uberleben.
Den nachfolgenden Herrenmeistern diente es vielfach als Vorbild.

134 Eine Ballei wird evangelisch



Adlige Patronatsherren als Gestalter
der Reformation in der Altmark

Das Beispiel Beetzendorf

Christoph Volkmar

Als es Pfingsten wurde im Jahre des Herrn 1660 begann fiir Magister Johann Heinzel-
mann (1626—-87) der Dienst als Superintendent von Salzwedel. Das neue Amt kronte
eine steile Karriere und zugleich eine typische Laufbahn im Kraftfeld landesherrlichen
Kirchenregiments. 1626 in Breslau geboren und in Wittenberg ausgebildet, hatte sich
Heinzelmann im Zentrum hohenzollernscher Macht an der Spree bewihrt, zunichst
als Rektor des Céllnischen Gymnasiums, dann als Diakon an der Nikolaikirche zu
Berlin. Nun berief ihn der Kurfiirst nach Salzwedel.! Der Posten fernab der Residenz
versprach durchaus Prestige, denn die Superintendentur Salzwedel war eine kirchliche
Groflorganisation. Bei der ersten Kirchenvisitation von 1540/42 waren dem Propst der
Marienkirche, der von alters her an der Spitze eines Archidiakonats im Bistum Verden
gestanden hatte, auch noch die Pfarreien des benachbarten Archidiakonats Kuhfelde
zugewiesen worden. Sein Sprengel umfasste damit neben der Altstadt und der Neu-
stadt Salzwedel ein Gebiet von etwa zweihundert Flecken, Dérfern und Weilern in der
westlichen Altmark, das 1659 von insgesamt 51 Pfarrern versorgt wurde.?

Heinzelmanns Amtsantritt aber geriet zum Eklat. Der neue Oberhirte kam, doch
viele seiner Schafe blieben demonstrativ zu Hause. Obwohl alle Pfarrer der Ditzese
Salzwedel schriftlich zur Feier geladen worden waren, fehlten nicht nur einzelne, son-
dern ganze Gruppen: die Geistlichen unter dem Patronat derer von der Schulenburg
zu Beetzendorf, die Pfarrer des alvenslebenschen Gesamtgerichts Kalbe an der Milde
und selbst die Seelsorger der Neustadt Salzwedel, die doch den Ruf der Altstddter
Kirchenglocken kaum iiberhért haben konnten.?

Der kalkulierte Affront war Ausdruck beinharter lokaler Machtkiampfe. Zugleich
stellte der Dissens die Autoritit der brandenburgischen Landeskirche in Frage. Nicht
nur der vom Kurfiirsten entsandte Superintendent wurde desavouiert, sondern auch
das Collner Konsistorium als oberste Kirchenbehérde. Denn jeder Pfarrer, derzuhause
blieb, tat dies gegen die ausdriickliche Ladung des Konsistoriums und ungeachtet
der angedrohten Ungnade des Landesherrn.*

1 Zur Person vgl. Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen, 10 Bde., Leipzig 2003—-2009, hier Bd. 4,
S. 62. — DANNEIL, Johann Friedrich: Kirchengeschichte der Stadt Salzwedel. Mit einem Urkunden-
buch, Halle 1842, S. 290-293.

2 Eine moderne Reformationsgeschichte der Altmark fehlt. Vgl. daher noch immer DanNEerL: Kir-
chengeschichte Salzwedel (wie Anm. 1), S. 188f.

3 Vgl ebd., S. 196, 292.

4 Vgl. ebd.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 135



Die verpatzte Amtseinfithrung markierte eine neue Eskalationsstufe in einem
Konflikt, der die Superintendentur Salzwedel vor die Zerreif§probe stellte. Im Kern
ging es dabei um den Versuch von drei landsissigen Gewalten, ihre jeweiligen welt-
lichen Machtbereiche zugleich als kirchenorganisatorische Einheiten zu definieren.
Dies stellte zwar nicht das landesherrliche Kirchenregiment per se in Frage, war aber
doch ein uniibersehbares Zeichen fiir lokale Interessen bei der Ausgestaltung der
Landeskirche. Die Muster glichen sich. Wie die Landeskirche am Territorium des
Fiirsten, sollten sich die Superintendenturen an den weltlichen Gerichtsbezirken der
Patronatsherren ausrichten.

Ein instruktives Beispiel fiir das Wechselspiel von Lokalmacht und Kirchenstruk-
turen bietet Beetzendorf in der westlichen Altmark. Das hier ansissige Geschlecht
derer von der Schulenburg stand an der Spitze der Opposition gegen Superintendent
Heinzelmann. Der Wunsch des michtigen Adelshauses nach eciner eigenstindigen
Gestaltung des lokalen Kirchenwesens hatte sich schon im Spitmittelalter geregt
und Auflerte sich nach der Reformation im 16. Jahrhundert im Aufbau von Parallel-
strukturen wie eigenen Visitationen und jihrlichen Konventen der Patronatspfarrer
unter dem Vorsitz des Familienseniors.®

In den letzten Jahren des Dreifigjahrigen Krieges geriet der Konflikt zum offenen
Schlagabtausch. Er entziindete sich am symboltrichtigen Akt der Investitur, die seit
jeher zum Zankapfel zwischen weltlicher und geistlicher Macht getaugt hatte. Als
Superintendent Magister David Blumenthal (1595-1639) betonte, dass nur ihm die
Einfithrung neuer Pfarrer zustehe, verweigerte der Beetzendorfer Senior Matthias von
der Schulenburg (1578-1656)® dies mit dem Verweis auf altes Herkommen. »Das jus
introducendi Pastores«, so liefS er 1638 wissen, sei »vor undenklichen Jahren bei unsern
Pfarrherren zu Betzendorf und Apenburg gewesen«. Auch sei allgemein bekannt, »das
die Adeligen ihre Prediger selbst introduciren lassen«.”

An die Seite der Abweichler aus Beetzendorf traten bald die Alvensleben zu Kalbe
ander Milde, aberauch der Ratder Neustadt Salzwedel. Der Superintendent wiederum
fand zwar die Unterstiitzung des landesherrlichen Konsistoriums. Doch die Kirchen-
behérde im fernen Colln an der Spree wurde der Revolte nicht Herr. Noch bizarrer
geriet die Situation, als der Generalsuperintendent von Stendal fiir die Abweichler

5 Vgl. dazu VoLkmaR, Christoph: Jorgs Junker. Landadel und Reformation im Mittelelberaum,
Habil.-Schr. Universitit Leipzig, Ms., 2016 [Druckfassung in Vorbereitung].

6 Vgl. Scumipt, Georg: Das Geschlecht von der Schulenburg, 3 Bde., Beetzendorf 1897-1908, hier
Bd. 1, S. 148-196. — VoLkMAR, Christoph: Michtig fromm? Zur Religiositit im niederen Adel
um 1500, in: BoNz, Enno; Kouneg, Hartmut (Hg.): Alltag und Frommigkeit am Vorabend der
Reformation in Mitteldeutschland. Wissenschaftlicher Begleitband zur Ausstellung »Umsonst ist
der Tod« (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 50), Leipzig 2015, S. 169-188,
hier S. 176—183. — DERrs.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

7 Zur Person vgl. Pfarrerbuch (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 405. — DANNEIL: Kirchengeschichte Salzwedel
(wie Anm. 1), S. 285f.

8  Zur Person vgl. ScumIDT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 363-367 (Nr. 439).

9 Schreiben des Matthias von der Schulenburg, 1638 August 19, zitiert nach einer modernisierten
Ubertragung bei DanNE1L: Kirchengeschichte Salzwedel (wie Anm. 1), S. 191.

136 Christoph Volkemar



Partei ergriff. Auf Bitten der Schulenburg fiihrte er an seinem Salzwedeler Amesbruder
vorbei einen neuen Pfarrer in Beetzendorf ein. Letztlich war es am Kurfiirsten, den
Konflikt zu entscheiden. Mit einer absolutistischen Kabinettsordre vom 21. Februar
1670 gab er einer Supplik der Schulenburg statt und erhob die Patronatspfarreien der
Gesamtherrschaft Beetzendorf-Apenburgzu einer eigenen Inspektion. In den folgenden
Jahren konnten auch die Kirchen der Neustadt Salzwedel und die Pfarrer unter denen
von Alvensleben zu Kalbe aus dem Salzwedeler Superintendenturverband ausscheren.!

In Beetzendorf residierte seither ein Oberpfarrer, der mit den Rechten eines Super-
intendenten ausgestattet war. Gemeinsam mit seinem Apenburger Kollegen fiihrte er
alternierend die Aufsicht iiber die 15 Pfarreien (1718)"! des schulenburgischen Gesamt-
patronats, ganz so wie sein weltliches Pendant, der schulenburgische Gesamtrichter,
in den umliegenden Dérfern das Recht sprach.!? So war aus niederadliger Kirchen-
herrschaft eine Scruktureinheit der kurbrandenburgischen Landeskirche erwachsen.

Die Episode zeigt, dass noch 150 Jahre nach den Anfingen der Reformation
die evangelische Neuordnung in der Altmark im Flusse war. Das Erstarken adliger
Kirchenherrschaft in Beetzendorf ist aber auch deshalb bemerkenswert, weil sich
diese Entwicklung sehr deutlich von der Situation im Spidtmittelalter abhob. Zwar
gehorten die Schulenburg auch damals schon zu den fiihrenden Geschlechtern der
Altmark, nannten sich stolz Schlossgesessene und hielten fernab vom kurfiirstlichen
Hof die Macht auf dem flachen Lande in Hinden.!3

Aber ihr Herrschaftssitz Beetzendorf war doch alles andere als ein kirchliches
Zentrum. Die 1292 erwihnte Dorfkirche St. Georg besaf§ keine Pfarrrechte, sondern
gehorte als blole Filialkirche zur dlteren Pfarrei im benachbarten Audorf. Selbst
die Grablege des Geschlechts befand sich zunichst an der dortigen Pfarrkirche. Als
Beetzendorf zum Flecken heranwuchs, gelang es 1375 zwar, in der Burgvorstadt

eine Marienkapelle zu griinden und diese mit Begribnisrecht auszustatten. Doch
die kirchliche Unselbstindigkeit blieb bestehen.!*

10 Vgl. ScamipT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 155-157. — DaNNEIL: Kirchengeschichte Salz-
wedel (wie Anm. 1), S. 188-197.

11 Vgl. ENDERS, Lieselott: Die Altmark. Geschichte einer kurmirkischen Landschaft in der Frithneu-
zeit (Veréffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 56), Berlin 2008, S. 641.

12 Vgl. ScamipT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 154-163 und 243-249.

13 Zuden Schulenburgund ihrem Stammsitz Beetzendorfvgl. grundlegend ebd., Bd. 1;alsersten Uber-
blick auch SCHWINEKOPER, Berent: Art. Beetzendorf, in: pErs. (Hg.): Handbuch der Historischen
Stitten Deutschlands, Bd. 11: Provinz Sachsen/Anhalt, Stuttgart 21987, S. 33f. Zur archivalischen
Uberlieferung BRUCKNER, Jorg; ErB, Andreas; VoLkMAR, Christoph (Bearb.): Adelsarchive im
Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt. Ubersicht iiber die Bestinde (Verdffentlichungen der staat-
lichen Archivverwaltung des Landes Sachsen-Anhalt, Reihe A: Quellen zur Geschichte Sachsen-
Anhalts 20), Magdeburg 2012, S. 75-78. — Die Bedeutung des Geschlechts im Spitmittelalter
lisst sich auch an seiner prominenten Beriicksichtigung im »Riedel« ablesen, wo die von Johann
Friedrich Danneil bearbeiteten Urkunden mehr als 300 Druckseiten fiillen. Vgl. RiepeL, Adolph
Friedrich (Hg.): Codex Diplomaticus Brandenburgensis, 1. Hauptteil, 25 Bde., Berlin 1838-1863
(im Folgenden: CDB), hier Bd. 1.5, S. 277-500 und 1.6, S. 232-338.

14 Vgl. VoLkmaR: Michtig fromm (wie Anm. 6), S. 176-183; sowie ausfiihrlicher pErs.: Landadel
und Reformation (wie Anm. 5).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 137



Welche Dynamikalso entfaltete der Umbruch der Reformation in einem lindlichen
Adelssitz wie Beetzendorf? Wie konnte der Ort, der Anfang des 16. Jahrhunderts noch
nicht einmal einen eigenen Pfarrer besafi, einige Generationen spiter mit dem Sitz
einer Superintendentur zu einem regionalen kirchlichen Mittelpunktaufsteigen? Und
welchen Anteil hatten adlige Patronatsherren an der reformatorischen Neuordnung
in der Alemark?

Der Landadel als Gestalter der Reformation

Weraufsolche Fragen eine schnelle Antwort erwartet, muss enttduscht werden. Denn
obgleich die reformationsgeschichtliche Literaturam Vorabend des groffen Jubiliums
nahezu uniiberschaubar geworden ist, bleibt sie an dieser Stelle doch merkwiirdig
stumm. Die Reformation auf dem Lande gehért ohnehin zu den letzten groflen
Brachen auf der sonst so intensiv beackerten Flur namens Reformationsgeschichte.
Niederadel und Reformation aber, das ist unbearbeitetes historiographisches Nie-
mandsland.”

Dies zeigt sich ganz basal schon bei der Begriffsbildung. Wihrend Fiirsten-, Stadt-
oder Gemeindereformation seit Jahrzehnten Paradigmata der Forschung sind, ist bis
heute weitgehend ungeklirt, wie der niedere Adel dieser epochalen Herausforderung
begegnete. Man muss schon intensiver bibliographieren, um das Stichwort »Adels-
reformation«in einzelnen Aufsitzen von Ernst Schubert, Martina Schattkowsky oder
Armin Kohnle wenigstens einmal buchstabiert zu finden.!

Historische Uberblicksdarstellungen hingegen lassen die Reformation in einem
Territorium in der Regel mit ihrer »Einfiihrung« durch den Landesherrn beginnen.
Oft verweisen sie auf die erste Kirchenvisitation, mit der die neue Lehre in die Fliche
getragen worden sei. Dann wird hiufig das landesherrliche Kirchenregiment als ein
Markenzeichen der Reformation beschrieben. Dieses habe, communis opinio, die spit-

15 Zuderim Folgenden nur knapp entfalteten Problemskizze vgl. ausfiihrlicher VoLkmar, Christoph:
‘Was hatte der Niederadel in Mitteldeutschland durch die Reformation zu verlieren?, in: GREILING,
Werner; KouNLE, Armin; SCHIRMER, Uwe (Hg.): Negative Implikationen der Reformation? Ge-
sellschaftliche Transformationsprozesse 1470-1620 (Quellen und Forschungen zu Thiiringen im
Zeitalter der Reformation 4), Kéln/Weimar/Wien 2015, S. 373—400. — DEeRrs.: Landadel und Re-
formation (wie Anm. 5). — Als Ausgangspunkt der Forschung vgl. noch immer die Studie von PrEss,
Volker: Adel, Reich und Reformation, in: Mommsen, Wolfgang J. (Hg.): Stadtbiirgertum und Adel
in der Reformation. Studien zur Sozialgeschichte der Reformation in England und Deutschland
(Versffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts London 5), Stuttgart 1979, S. 330-383.

16 Vgl. Scuusert, Ernst: Fiirstenreformation. Die Realitit hinter einem Vereinbarungsbegriff,
in: Bonz, Enno; RHEIN, Stefan; WARTENBERG, Giinther (Hg.): Glaube und Macht. Theologie,
Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten
in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 23—47, hier S. 24. — ScuaTTKOWSKY, Martina: Adel und
Reformation. Grundherrschaftliches Engagement zur Konfessionsbildung im lindlichen Raum, in:
MULLER, Winfried (Hg.): Perspektiven der Reformationsforschung in Sachsen. Ehrenkolloquium
zum 80. Geburtstag von Karlheinz Blaschke (Bausteine aus dem Institut fiir Sichsische Geschichte
und Volkskunde 12), Dresden 2008, S. 125133, hier S. 126. — KouNLE, Armin: Die Herren von
Lindenau und die frithe Reformation, in: ScHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Adlige Lebenswelten
in Sachsen. Kommentierte Bild- und Schriftquellen, Kéln/Weimar/Wien 2013, S. 320-326, hier
S. 321.

138 Christoph Volkemar



mittelalterliche Didzesanverwaltungersetzt, das Kirchenwesen unter die Kontrolle der
Landesfiirsten gebracht und so den Aufstieg des Territorialstaats befordert.!” Auch
das in der neueren Forschung dominante Konfessionalisierungsparadigma legt den
Fokus auf die Gestaltungsmacht des frithmodernen Territorialstaats.'®

Der Einfluss lokaler Krifte auf den Verlauf der Reformation bleibt in dieser
etatistischen Perspektive unterhalb der Wahrnehmungsschwelle. Damit aber wird
als gegeben voraussetzt, was doch erst Ergebnis eines Prozesses sein konnte: die ter-
ritoriale Verfasstheit der evangelischen Landeskirchen. Um die evolutionire Offen-
heit der frithen Umbruchsphase erfassen zu kénnen, muss der Blickwinkel deutlich
geweitet werden."”

Dies gilt zunichst fiir das landesherrliche Kirchenregiment selbst. Einerseits
ist gerade in den letzten Jahren herausgearbeitet worden, dass sich das landesherr-
liche Kirchenregiment vielerorts bereits im Spitmittelalter etablierte. Schon damals
offenbarte sich sein Potential als staatliches Interventionsinstrument, das sich von
engagierten Landesherren sowohl fiir als auch gegen die evangelische Lehre einsetzen

17 Alsprominenten Vertreter dieser Thesevgl. z. B. BLascHKE, Karlheinz: Wechselwirkungen zwischen
der Reformation und dem Aufbau des Territorialstaates, in: DERs.: Beitrige zur Verfassungs- und
Verwaltungsgeschichte Sachsens. Ausgewihlte Aufsitze (Schriften zur Sichsischen Geschichte und
Volkskunde 5), hg. von Uwe ScHIRMER und André THIEME, Leipzig 2002, S. 435-452, zuerst
erschienen in: Der Staat, Bd. 9, 1970, S. 347-364. Als klassische Arbeit zum lutherischen Kirchen-
regiment vgl. KRumwiEDE, Hans-Walter: Zur Entstehung des landesherrlichen Kirchenregiments
in Kursachsen und Braunschweig-Wolfenbiittel (Studien zur Kirchengeschichte Niedersachsens 16),
Géttingen 1967.

18 Der Siegeszug des Konfessionalisierungsparadigmas in den 1990er Jahren verbindet sich vor
allem mit den Namen von Wolfgang Reinhard und Heinz Schilling. Es betont die strukturelle
Vergleichbarkeit der drei groffen Konfessionen und postuliert ihre Funktionalisierung fiir eine
staatlich induzierte Sozialdisziplinierung (Gerhard Oestreich) sowie einem dadurch ausgeldsten
Modernisierungsschub. Als Wegmarken der Forschung gelten die drei Tagungsbinde des Vereins
fiir Reformationsgeschichte. Vgl. ScaiLLing, Heinz (Hg.): Die reformierte Konfessionalisierung in
Deutschland. Das Problem der »Zweiten Reformation«. Wissenschaftliches Symposion des Vereins
fiir Reformationsgeschichte (Schriften des Vereins fir Reformationsgeschichte 195), Giitersloh
1986. — RusLack, Hans-Christoph (Hg.): Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland
(Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 197), Giitersloh 1992. — REiNntHARD, Wolfgang;
ScHILLING, Heinz (Hg.): Die katholische Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposion der
Gesellschaftzur Herausgabe des Corpus Catholicorum und des Vereins fiir Reformationsgeschichte
(Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 198), Giitersloh 1995.

19 Erst in jiingster Zeit findet die Unfertigkeit kirchlicher Leitungsstrukturen im Reformations-
jahrhundert seitens der Kirchengeschichte Aufmerksamkeit. Vgl. etwa WiscHMEYER, Johannes:
(Hg.): Zwischen Ekklesiologie und Administration. Modelle territorialer Kirchenleitung und
Religionsverwaltung im Jahrhundert der europiischen Reformationen (Verdffentlichungen des
Instituts fiir Europiische Geschichte Mainz, Beiheft 100), Géttingen 2013. — Fiir die weitere
Forschung ist gerade gegeniiber der oft zu beobachtenden Reduktion lutherischer Ekklesiologie auf
das Modell des landesherrlichen Kirchenregiments der Anspruch zu erheben, die Herausbildung
der Reformationskirchen als einen ergebnisoffenen sozio-politischen Institutionalisierungsprozess
zu beschreiben, wie dies zuletzt Irene Dingel als Ausgangspunkt kirchenhistorischer Forschung
formuliert hat: »Kirchenleitungsmodelle entstanden und entwickelten sich in Interaktion mit dem
jeweiligen politisch-gesellschaftlichen Umfeld. [...] Deshalb ist es schwierig, von typisch lutheri-
schen oder typisch reformierten Modellen zu sprechen und ihre Charakteristika dann vornehmlich
theologisch zu begriinden.« (DiNGeL, Irene: Schlusskommentar, in: ebd., S. 257-164, hier S. 260).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 139



lie3, wie Kurfurst Johann der Bestindige auf der einen und Herzog Georg der Birtige
auf der anderen Seite zeigen.?”

Andererseits war aber keineswegs ausgemacht, dass sich das evangelische Kirchen-
wesen auflandesherrliche Strukturen griinden wiirde, so naheliegend dies aus der Sicht
der Nachwelt auch erscheinen mag. Martin Luther war kein Verfassungstheoretiker,
sondern Kirchenlehrer. Sein Wirken zielte auf eine Erneuerung des Glaubens und
nicht auf die Griindung einer neuen Kirche. Die frithe Erkenntnis, dass die duflere
Gestalt der Kirche nicht gottgegeben, sondern Menschenwerk sei, verband sich bei
Luther mit einem Sinn fiir machtpolitische Realititen. In seinem Uberlebenskampf
gegen die romische Hierarchie suchte er die Hilfe aller weltlichen Gewalten.?!

Die Forschung unterliegt einem Tunnelblick, wenn sie dabei immer nur auf die
michtigen Landesherren rekurriert. Ein Schliisseldokument wie die gern als Blau-
pause der Fiirstenreformation herangezogene Adelsschrift lisst sich auch viel offener
interpretieren.”? Liest man Luthers Aufruf an den christlichen Adel deutscher Na-
tion ohne Scheuklappen, so kann nachdenklich machen, dass diese nicht nur einem
Niederadligen, nimlich Nikolaus von Amsdorf, gewidmet war, sondern dass Luther

20 Vgl. HasHAGEN, Justus: Staat und Kirche vor der Reformation. Eine Untersuchung der vorrefor-
matorischen Bedeutung des Laieneinflusses in der Kirche, Essen 1931. — Biinz, Enno; VOLKMAR,
Christoph: Das landesherrliche Kirchenregiment in Sachsen vor der Reformation, in: Binz/
RHEIN/WARTENBERG: Glaube und Macht (wie Anm. 16), S. 89-109. — VoLkmaR, Christoph:
Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, 1488-1525 (Spitmit-
telalter, Humanismus, Reformation 41), Tiibingen 2008. — DERs.: Die Stunde des Laienstandes?
Landesherrliche Kirchenreform am Vorabend der Reformation, in: Historisches Jahrbuch der
Gorres-Gesellschaft, Bd. 128, 2008, S. 367-407. — Zu den Anfingen des Kirchenregiments in
Kurbrandenburg vgl. PrieBaTscH, Felix: Staat und Kirche in der Mark Brandenburg am Ende
des Mittelalters, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, Bd. 19, 1899, S. 397-430; Bd. 20, 1900,
S. 159-185, 329-365; Bd. 21, 1901, S. 43-90. — HENNIG, Bruno: Die Kirchenpolitik der ilteren
Hohenzollern in der Mark Brandenburg, Leipzig 1906. — HanN, Peter-Michael: Kirchenschutz
und Landesherrschaft in der Mark Brandenburg im spiten 15. und frithen 16. Jahrhundert, in:
Jahrbuch fiir die Geschichte Mittel- und Ostdeutschlands, Bd. 28, 1979, S. 179-220. — Fiir die
Hochstifte Magdeburg und Halberstadtliegen keine entsprechenden Arbeiten vor. Andernortslassen
sich Ansitze landesherrlichen Kirchenregiments aber auch in geistlichen Territorien beobachten.
Vgl. z.B. NEIDIGER, Bernhard: Erzbischéfe, Landesherren und Reformkongregationen. Initiatoren
und treibende Krifte der Klosterreformen des 15. Jahrhunderts im Gebiet der Didzese Kéln, in:
Rheinische Vierteljahrsblitter, Bd. 54, 1990, S. 19-77. — JENDORFF, Alexander: Reformatio cat-
holica. Gesellschaftliche Handlungsspielriume kirchlichen Wandels im Erzstift Mainz 15141630
(Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 142), Miinster 2000.

21 Inseiner meisterlichen und von Ansatz her noch immer hochaktuellen Synthese der evangelischen
Kirchenverfassungsgeschichte beschreibt Emil Sehling diese Grunderkenntnis wie folgt: »[...] es
gibt also keine genuin-lutherischen Verfassungsprinzipien, es gibt keine Verfassung, die den An-
spruch erheben kénnte, von Gott zu sein, was als richtige lutherische Verfassung hingestellt wird,
hat stets nur den Wert menschlicher Meinung«. SEHLING, Emil: Geschichte der protestantischen
Kirchenverfassung (Grundrif§ der Geschichtswissenschaft I1.8), Leipzig/Berlin 1907, S. 3.

22 LuTHER, Martin: An den christlichen Adel deutscher Nation von des christlichen Standes Besse-
rung (1520), in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar 1883-2003, Bd. 6,
S. 404-469. — Die viel beachtete Schrift ist nun mit einem neu erschienenen Kommentar von
Thomas Kaufmann leichter zu benutzen. Vgl. Kaurmann, Thomas: An den christlichen Adel
deutscher Nation von des christlichen Standes Besserung (Kommentare zu den Schriften Luthers 3),
Tiibingen 2014.

140 Christoph Volkemar



darin Kaiser, Fiirsten, Stidte und Adel gleichermaflen in die Plicht nahm, als wele
liche Obrigkeit die Kirche zu ordnen.?

Tatsichlich riickte gerade der frithe Luther immer wieder ganz konkret die
Ortsgemeinden in den Fokus.?* So wie er 1523/24 die evangelische Neuordnung
in Wittenberg gemeinsam mit dem stidtischen Rat vorantrieb®, wurde 1522/23
die Leisniger Kastenordnung ohne Zutun des ernestinischen Landesherrn erlas-
sen, als eine durch den Reformator vermittelte Einung von Rat, Biirgern, adligen
Grundherren und Bauern in der Grofipfarrei Leisnig.2® Auch als Luther begann,
Wittenberger Absolventen in alle Welt zu vermitteln, reagierte er auf Anfragen aus
einzelnen Gemeinden und sandte nicht etwa ganze Absolventenjahrginge an die
Fiirstenhofe. Zwar hat der Reformator seit Mitte der 1520er Jahre unter dem Ein-
druck des Bauernkriegs und der sich abzeichnenden kirchlichen Spaltung verstirke
auf den Fiirstenstaat gesetzt.”” Einen landeskirchlichen Masterplan sucht man bei
ihm dennoch vergeblich.?®

Eslohntdeshalb, das Verhiltnis von Niederadel und Reformation neu in den Blick
zu nehmen und die Freiriume des Umbruchs zu vermessen, die Ortskirchen iiberall
im Reich zu Experimentierfeldern lutherischer Kirchenbildung werden liefen. Als
Untersuchungsgebiet erscheint dabei der Mittelelberaum besonders geeignet, weil
sich hier unweit von Wittenberg geistliche und weltliche Territorien mit schwacher
Fiirstenprisenz und starken stindischen Gewalten betrachten lassen.?” Das Erzstift
Magdeburg, das Hochstift Halberstadt sowie die Altmark als brandenburgisches
Nebenland lagen frith im Wirkungsfeld der Reformation, zumal die wichtigste Stadt

23 Zu dieser Lesart vgl. VoLkmaRr: Niederadel (wie Anm. 15), S. 373-376. Siehe dazu die gegeniiber
der bisherigen Forschung deutlich differenzierten Angaben zum Adressatenkreis und zur Rezeption
der Adelsschrift bei Kaurmann: Adel (wie Anm. 22), S. 1-46.

24 Vgl. SenrinG: Kirchenverfassung (wie Anm. 21), S. 1-7, der in diesem Zusammenhang ebd., S. 4,
die »Keime einer presbyterial-synodalen Ausgestaltung der Verfassung« betont.

25 Vgl. KrReNnTZ, Natalie: Ritualwandel und Deutungshoheit. Die frithe Reformation in der Residenz-
stadt Wittenberg (1500-1533) (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 74), Tiibingen 2014,
hier S. 141-324.

26 Vgl. BEYER, Michael: Die Neuordnungdes Kirchenguts, in: Jungaans, Helmar (Hg.): Das Jahrhun-
dertder Reformation in Sachsen. Festgabe zum 450jihrigen Bestehen der Evangelisch-Lutherischen
Landeskirche Sachsens, Berlin 1989, S. 91-112, hier S. 97-99.

27 Vgl. Kirn, Paul: Friedrich der Weise und die Kirche. Seine Kirchenpolitik vor und nach Luthers
Hervortreten im Jahre 1517 (Beitrige zur Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 30),
Leipzig 1926, ND Hildesheim 1972. — Zum Kirchenregiment der ernestinischen Kurfiirsten
Friedrich und Johann sind durch die 2014 begonnene Edition an der Sichsischen Akademie der
Wissenschaften wichtige Erkenntnisse zu erwarten.

28 Vgl. SenvriNG: Kirchenverfassung (wie Anm. 21), S. 1-7. — SCHORN-SCHUTTE, Louise: Evangelische
Geistlichkeit in der Frithneuzeit. Deren Anteil an der Entfaltung frithmoderner Staatlichkeit und
Gesellschaft. Dargestelltam Beispiel des Fiirstentums Braunschweig-Wolfenbiittel, der Landgrafschaft
Hessen-Kassel und der Stadt Braunschweig (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschich-
te 62), Giitersloh 1996, S. 399. Aus rechtshistorischer Sicht vgl. SchwaNHAUSSER, Gertrud: Das
Gesetzgebungsrecht der evangelischen Kirchen unter dem Einfluf§ des landesherrlichen Kirchen-
regiments im 16. Jahrhundert (Jus Ecclesiasticum 5), Miinchen 1967, S. 84-122.

29 Vgl. dazu die diesem Beitrag zugrundeliegende Studie VoLkmAR: Landadel und Reformation (wie
Anm. 5).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 141



der Region, die alte sichsische Metropole Magdeburg, bereits 1524 als erste Grofistadt
des Reiches fiir das Luthertum gewonnen wurde.®

Wie in den Stiddten konnten sich auch auf dem Lande lokale Obrigkeiten als
eigenstindige Triger der Entwicklung positionieren. Die historische Analyse sollte
deshalb den Sieg deslandesherrlichen Kirchenregiments nicht vorwegnehmen, sondern
versuchen, die Offenheit des Neuanfangs mit seinen vielfiltigen Akteuren und Hand-
lungsebenen in ihrer ganzen Komplexitit, Unfertigkeit und Vorldufigkeit erfassen.

Natiirlich ist dies nicht zuletzt eine Frage der Quellen. Um die Handlungs-
spielriume landadliger Akteure als neues Untersuchungsfeld fiir die Reformations-
geschichte fruchtbar zu machen, erscheint es methodisch von grundlegender Be-
deutung, Quellen lokaler Provenienz zu erschliefen. Adelsarchive, wie sie etwa in
Wernigerode®!, aber auch in Potsdam?? verwahrt werden, erlauben neue Einblicke
in die Reformation vor Ort.

Verschrinke mit der landesherrlichen Uberlieferung — etwa den Visitationspro-
tokollen, die jetzt fiir Mitteldeutschland durch das Projekt »Digitales Archiv der
Reformation«® online zuginglich gemacht werden konnten — sowie der zeitgendssi-
schen Publizistik ldsst sich eine Quellenbasis gewinnen, auf der die Begegnung von
Landadel und Reformation zwar kaum flichendeckend, aber doch exemplarisch
nachgezeichnet werden kann. Heuristisch sollten dabei nicht nur die Parteinahmen
von Adligen fiir die Reformation Beachtung finden, sondern auch Verlusterfahrungen
und Traditionsabbriiche zur Sprache kommen, die adlige Gegenwehr hervorriefen.’*
Die Vorfestlegung auf ein Narrativ vom Adel als dem »vergessenen« Protagonisten
der Reformation wiire fiir den Erkenntnisprozess ebenso hinderlich wie eine Priamisse,

30 Zur Reformation in Magdeburg vgl. jetzt die zweibindige Darstellung BALLERSTEDT, Maren;
Ko6sTER, Gabriele; Poenicke, Cornelia (Hg.): Magdeburg und die Reformation, Teil 1: Eine
Stadt folgt Martin Luther (Magdeburger Schriften 7), Halle 2016. — KOsTER, Gabriele; POENICKE,
Cornelia; VoLkMAR, Christoph (Hg.): Magdeburg und die Reformation, Teil 2: Von der Hochburg
des Luthertums zum Erinnerungsort (Magdeburger Schriften 8), Halle 2017.

31 Vgl. BROCKNER/ERB/VOLKMAR: Adelsarchive (wie Anm. 13). Vgl. dazu VoLkmAR, Christoph:
Adelsarchive im Landeshauptarchiv Sachsen-Anhalt. Anmerkungen zur neuen Bestindeiibersicht,
in: DERs.; BUNz, Enno; HoroLDT, Ulrike (Hg.): Adelslandschaft Mitteldeutschland. Die Rolle
des landsissigen Adels in der mitteldeutschen Geschichte (15.-18. Jahrhundert) (Schriften zur
sichsischen Geschichte und Volkskunde 49 / Veréffentlichungen der staatlichen Archivverwaltung
des Landes Sachsen-Anhalt, Reihe A: Quellen zur Geschichte Sachsen-Anhalts 22), Leipzig 2016,
S. 345-365.

32 Vgl. HEeGewaLDT, Werner; HarNiscH, Harriet (Bearb.): Ubersicht iiber die Bestinde des Bran-
denburgischen Landeshauptarchivs, Teil I.1: (Adlige) Herrschafts-, Guts- und Familienarchive
(Rep. 37) (Verdffentlichungen des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 60), Berlin 2010.

33 http://www.reformationsportal.de (02.12.2016). — Vgl. dazu BLana, Dagmar: Das»Digitale Archiv
der Reformation«. Quellen fiir Bildung und Forschung, in: p1Es.; SPEHR, Christopher (Hg.): Refor-
mation vor Ort. Zum Quellenwert von Visitationsprotokollen (Verdffentlichungen der staatlichen
Archivverwaltung des Landes Sachsen-Anhalt, Reihe A: Quellenzur Geschichte Sachsen-Anhalts 21/
Schriften des Hessischen Staatsarchivs Marburg 29 / Schriften des Thiiringischen Hauptstaats-
archivs Weimar 7), Leipzig 2016, S. 262-271. — VOLKMAR, Christoph; RoTHE, Vicky: Schaufenster
einer Zeitenwende. Das Digitale Archiv der Reformation, in: Sachsen und Anhalt, Bd. 27, 2015,
S.253-258.

34 Vgl. VoLkmAR: Niederadel (wie Anm. 15).

142 Christoph Volkemar



dieden Ritterstand primir als strukcurgeschichtliche Beharrungskraftverstiinde, wie
dies noch Volker Press getan hat.?’

Der analytische Blick konzentriert sich dabei auf die lindliche Grundherrschaft
mit Rittersitz, niederer Gerichtsbarkeit und Patronatskirche, jene Handlungsebene,
auf der die Machtstellung des Niederadels beruhte. Adlige Kirchenherrschaft war ein
von der Forschung bislang unterschitzter Einflussfaktor auf die Gestalewerdung der
Reformation vor Ort, der sich {iberall im Reich manifestierte.3® Auch an der Mittelelbe
stieflen lokalmichtige Patronatsherren in das Machtvakuum vor, das der Kollaps der
mittelalterlichen Kirchenhierarchie hinterlassen hatte und das durch neue landes-
kirchliche Strukturen erst sukzessive gefiillt wurde. Dabei dringten eigenkirchliche
Vorstellungen das in der Reformation ohnehin angefochtene Kirchenrecht in den
Hintergrund und lieSen den Adel sehr selbstbewusst auftreten.’”

Starke lokale Kirchenherrschaft duf8erte sich in der autonomen Berufung und
Einfithrung von Pfarrern, in selbstindiger Kirchenaufsicht mit hermetischer Kon-
fliktregelung, in eigenmichtiger Neuordnung von Kirchengut, in der Teilhabe am
Prozess der Konfessionsbildung sowie in dem Versuch, regionale Kirchenstrukturen
an adligen Herrschaftsbezirken auszurichten. Mit dem Anspruch, den Bekenntnis-
stand von Pfarrern und Gemeinden zu bestimmen, stellte es die Prirogative reichs-
standischer Kirchenpolitik in Frage. Allerorten werden dabei strukturelle Parallelen
zu den Ansitzen, Methoden und Legitimationsfiguren des landesherrlichen Kirchen-
regiments sichtbar.?

Das Beispiel Beetzendorf

Diese Thesen lassen sich am Beetzendorfer Fallbeispiel® anschaulich untersetzen. Die
Reformation erdffnete den Schulenburg die Chance, ortskirchliche Strukturen an die
politische Landkarte des 16. Jahrhunderts anzupassen. Nun gelang die tiberfillige
Verlegung der Pfarrei Audorf, und der Flecken Beetzendorf konnte endlich Pfarrort
werden. Dies ging auf die Initiative der Patronatsherren zuriick. Diese hatten schon
kurz vor 1500 erreicht, dass der Audorfer Pfarrer seinen Wohnsitz in Beetzendorf
nahm. Mit dem Zusammenbruch der altkirchlichen Strukturen fielen nun auch die

35 Vgl. Press: Adel (wie Anm. 15).

36 Vgl. GILLNER, Bastian: Freie Herren — Freie Religion. Der Adel des Oberstifts Miinster zwischen
konfessionellem Konflikt und staatlicher Verdichtung 1500 bis 1700 (Westfalen in der Vormoderne 8),
Miinster 2011. — Als Forschungsiiberblick zum Adel in Mitteldeutschland vgl. BNz, Enno; VoLk-
MAR, Christoph: Adelslandschaft Mitteldeutschland. Tendenzen und Perspektiven der Forschung,
in: Bunz/HOROLDT/VOLKMAR: Adelslandschaft Mitteldeutschland (wie Anm. 31), S. 111-148.

37 Vgl. VoLkmaRr: Landadel und Reformation (wie Anm. 5). Die Arbeit bezieht neben dem hier
skizzierten Beispiel Beetzendorf weitere Fallstudien zu denen von Alvensleben auf Erxleben, Alvens-
leben und Kalbe, denen von Veltheim auf Harbke sowie denen von der Asseburg auf Falkenstein
und Neindorf in die Analyse ein und vergleicht damit die Rolle des altmirkischen Adels mit dem
Agieren seiner Standesgenossen im Erzstift Magdeburg und im Hochstift Halberstadt, wobei die
genannten Geschlechter ohnehin territorieniibergreifend aktiv waren.

38 Ebd.
39 Vgl. dazu ausfiihrlicher ebd.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 143



formalen Hiirden, nach denen der Ortsbischof tiber die Abpfarrung hitte entschei-
den miissen. Schlieflich tat die normative Kraft des Faktischen ihr Ubriges: der alte
Pfarrhof in Audorf stiirzte in sich zusammen.4°

Schon fiir die Zeitgenossen war kaum bestimmbar, wann genau aus dem Audorfer
Seelsorger, der in Beetzendorf wohnte, nunmehr der Pfarrer von Beetzendorf wurde.
Es war eben ein schleichender Ubergang. Eine kirchliche Hierarchie, die diesen hitte
fixieren konnen, existierte nicht mehr bzw. war noch nicht wieder aufgebaut. Die
kurfiirstlichen Visitationskommissionen, die die Verhiltnisse in Beetzendorf in den
Jahren 1541, 1551, 1579 und 1600 mal durch Bereisung vor Ort, mal nur als Mittel-
punktsvisitation von Salzwedel aus erkundeten, hatten mit der Entscheidung wenig
zu tun.?! Sie konstatierten lediglich, dass ihnen 1541 und noch 1551 der Audorfer
Pfarrer mit Wohnort Beetzendorf, 1600 aber ein Beetzendorfer Pfarrer entgegentrat,
der nun das zur Filialkirche herabgestufte Audorf mitversorgte.*?

Wihrenddessen hatten die Patronatsherren bereits dafiir gesorgt, dass an der
Beetzendorfer Marienkirche noch ein zweiter Geistlicher titig werden konnte. Dabei
wiederholten sie die einmal bewihrte Strategie. 1557 wurde Albert Neuf (1530-1611)
aus Seehausen als Diakon nach Beetzendorf berufen.®3 Zwei Jahre spiter ward ihm
auch die Pfarrei von Grofd Gischau verliehen?4, doch blieb der Diakon vor Ort. Diese
Personalunion verschaffte dem zweiten Beetzendorfer Geistlichen nicht nur ein gutes
Auskommen, sondern schuf mit den Jahrzehnten kirchenorganisatorische Fakten.
1579 vermerkten die Visitatoren, dass der Beetzendorfer Kaplan auch Grof§ Gischau
und dessen Filiale Klein Gischau (Wendisch Gischau) mit zu versorgen habe. Bei der
gleichen Visitation wurde festgestellt, dass das Gischauer Pfarrhaus »niedergefallenc

40 Zu den Bemiithungen der Schulenburg um das Beetzendorfer Kirchenwesen im Spatmittelalter
und in der Umbruchsphase der Reformation vgl. ausfiihrlicher VoLkmar: Michtig fromm (wie
Anm. 6), S. 176-183. — DERs.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

41 Zu den hier nicht weiter zu betrachtenden Auseinandersetzungen zwischen den landesherrlichen
Visitatoren und den schulenburgischen Patronatsherren, die vor allem um die Frage der Sikulari-
sation von Kirchengiitern kreisten, vgl. VoLkmaR, Christoph: Friihe Visitationen als Reformation
vor Ort. Quellen, Akteure, Interessenlagen, in: BLaHA/SPEHR: Reformation vor Ort (wie Anm. 33),
S. 31-56, hier v.a. S. 52-55. — DERrs.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

42 Edition der Visitationsabschiede bei MULLER, Julius; Parisius, Adolf: Die Abschiede der in den
Jahren 1540 bis 1542 in der Altmark gehaltenen ersten General-Kirchen-Visitation mit Beriicksich-
tigung derinden Jahren 1551, 1579 und 1600 gehaltenen Visitationen, Bd. 1, Teile 1-4, Magdeburg
1889-1898; Bd. 2, Teile 1-4, Magdeburg bzw. Salzwedel 1907-1929, hier Bd. 2, Teil 1, S. 46-50.

43 Berufen durch die Vettern von der Schulenburg, Beetzendorf, 1557 Dezember 8, ordiniert zu
Stendal 1557 September 12. Vgl. ebd., Bd. 2, Teil 1, S. 48, Anm. 1. — Pfarrerbuch (wie Anm. 1),
Bd. 6, S.298. — Dagegen datiert der im frithen 18. Jahrhundert titige Beetzendorfer Gesamtrichter
Nikolaus Schulze die Berufung unter Bezugaufeine Nachrichtin einem Beetzendorfer Kirchenbuch
bereits auf den 12. September 1549, was aber schon deshalb weniger glaubhaft ist, weil Neuf§ dann
bereits im sehr jungen Alter von 19 Jahren berufen worden wire. Vgl. Replica staat miindtlichen
vortrages derer simtlichen herren undt gevetter von der Schulenburg zu Betzendorff und Apen-
burg, gehalten durch Nikolaus Schulze, Berlin, 1711 Januar 21, Landesarchiv Sachsen-Anhalt (im
Folgenden: LASA), Abteilung Magdeburg [Standort Wernigerode], H 21 Gutsarchiv Beetzendorf
(Grofler Hof), A IIIb Nr. 142a, fol. 100-123.

44 Auszug aus dem Kirchenbuch von Grof§ Gischau, ebd., fol. 113"

144 Christoph Volkemar



sei.®> Mit der Zeit geronn die Versorgung des zweiten Beetzendorfer Geistlichen durch
die Gischauer Pfarrpfriinde zu Gewohnheitsrecht und setzte einen weiteren Eckstein
fur den Aufstieg Beetzendorfs zum regionalen kirchlichen Zentrum.

Doch das Vorgehen der Schulenburg hatte ein Nachspiel. Denn das Patronat iiber
die Pfarrei Grof§ Gischau gehorte gar nicht zu ihrem Lehnsbesitz, sondern zu den
Rechten des Nonnenklosters Dambeck.® Nur weil in Dambeck bei der Einfithrung
der Reformation 1539 der Havelberger Dombherr Dietrich von der Schulenburg
(t 1542) Propst gewesen war?, hatte das Geschlecht darauf Zugriff erlangt. Bis 1630
konnte es das Kloster in Pfandbesitz halten und so auch die Gischauer Pfarre nach
seinen Vorstellungen besetzen.®

Nachdem Dambeck aber an den Landesherrn zuriickgefallen und dem Vermogens-
stock des Joachimthalschen Gymnasium in Berlin zugeordnet worden war, wurde
Anfang des 18. Jahrhunderts doch noch einmal Thema, wie man in der Reforma-
tionszeit mit dem Patronat von Grof§ Gischau verfahren war. Bei einer im Jahr 1711
anstehenden Neubesetzungstieffen die fiir das Gymnasium agierenden kurfiirstlichen
Regierungsrite darauf, dass die Pfarrei Grof§ Gischau inzwischen dem Beetzendorfer
Diakonat soweit einverleibt war, dass sogar die formliche Vokation auf die Pfarre
auf8er Brauch gekommen war und diese ohne Weiteres dem jeweiligen Beetzendorfer
Diakon eingeriumt wurde.*

Als die Berliner dies monierten, trafen sie freilich auf den entschiedenen Wider-
stand der Schulenburg. Es entwickelte sich ein Rechtsstreit, in dem die Beetzendorfer
Gerichtsherren mit der normativen Kraft des Faktischen argumentierten. Aus der
Tatsache, dass es keine eigene Vokation auf Gischau mehr gebe, sei eben abzulesen,
dass »seit 1558 (!) Giskau nicht anders gegen Bezendorft als filia consideriret worden,
so woll in jetzt beriihrten fall, weil ehemahls patronus in filia keine eigene vocation
ausgestellet, sondern es genug gewehsen, wann dergleichen von dem patrono in matré
geschehen«>® Aus Sicht der Schulenburg war das Beetzendorfer Diakonat {iber die
longue dureé zur Mater der ehemaligen Pfarrei Gischau aufgestiegen, einen Besitz-
stand, den sie erfolgreich gegen die landesherrlichen Rite zu verteidigen vermochten.’!

So hatten es die Schulenburg verstanden, die Freiriume der Reformation zur
Aufwertung und besseren personellen Ausstactung der Kirche ihres Stammsitzes
Beetzendorf zu nutzen. Doch dabei blieb es nicht. Als Endpunkt einer generationen-

45 Vgl. MOLLER/PARIsIUS: Abschiede (wie Anm. 42), Bd. 2, Teil 1, S. 48, Anm. 3 und S. 94, Anm. 6.

46 Vgl. ebd., S. 94, mit dem Vermerk der Visitatoren von 1541 zur Pfarrei Grof3-Gischau: »Collator
der Propst von Damcke«.

47 Zur Person vgl. ScumipT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 193f. (Nr. 142).

48 Zu Kloster Dambeck vgl. Scuorz, Michael: Dambeck, in: HErmann, Heinz-Dieter; NEITMANN,
Klaus; Scuich, Winfried u. a. (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Kl$ster, Stifte
und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts (Brandenburgische Historische Studien 14),
2 Bde., Berlin 2007, Bd. 1, S. 393-411. — Zum schulenburgischen Pfandbesitz vgl. ScamipT:
Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 186.

49 Vgl. LASA, H 21, ATIT b Nr. 142a.

50 Replica, 1711 (wie Anm. 43), fol. 101".

51 Vgl. LASA, H 21, AIIl b Nr. 142a.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 145



tibergreifenden Familienpolitik stand das Ziel im Raum, die zahlreichen Patronats-
rechte der Beetzendorfer Gesamtherrschaftzu einer geschlossenen kirchlichen Einheit
zu verdichten.

Ein Meilenstein auf diesem Wege war der Beetzendorfer Familientag von 1570.
14 Mitglieder der weiflen Linie und drei Teilhaber aus der schwarzen Linie demons-
trierten dort den Willen des Geschlechts, die Beetzendorfer Gesamtherrschaft durch
Modernisierung und Verrechtlichung zu stirken. Auf die Agenda setzten sie neben
der Einrichtung eines Lehnsregisters und eines Familienarchivs den Entwurf eines
Burgfriedens und die Abfassung einer Kirchen- und Gerichtsordnung.”

Schon wenn der Familientag die Aufmerksamkeit der Geschlechtsgenossen auf
»die kirchen und gottsheuser im ganzen gerichte Betzendorff und Apenborch« richtet,
werden als Bezugsgrofle nichtetwa die Patronate, sondern der weltliche Gerichtsbezirk
erkennbar. In iiblicher Reformrhetorik schilderte man die kirchlichen Zustinde als
verbesserungswiirdig und setzte ganz analog zur landesherrlichen Kirchenpolitik auf
eine Bestandsaufnahme durch Visitation. Eine Kommission sollte »die kirchen und
gottessheuser in beiden gerichten vleissig visitiren und so viel bei denselbigen die
eingerissenen unrichtigkeiten abschaffen«, im Ubrigen aber alle bestehenden Mingel
dem nichsten Familientag im Jahre 1572 vortragen.>

Selbstbewusstsein und Ressourcen demonstrierte das Geschlecht, indem es das
Personal fiir diese Visitation ganz aus den eigenen Reihen rekrutierte. Mit der Leitung
wurde der Havelberger Dompropst und spitere Magdeburger Domdekan Levin von
der Schulenburg (1528—-87) beauftragt. Seine Beteiligung war insofern bemerkenswert,
als er selbst gar keinen Anteil am Stammgut Beetzendorf besafl. Offenbar schitzten
die Geschlechtsgenossen dennoch seine Expertise als geistlichen Wiirdentriger, der,
wenn auch kein Theologe, sondern Jurist, doch an der Pflanzstitte der Reformation
in Wittenberg studiert hatte.”

Damitwaren die personellen Méglichkeiten der Familieaber noch nichtausgeschépft.
Mit Christoph von der Schulenburg (1513—80) wusste man sogar einen chemaligen
Bischof in den eigenen Reihen. Dieser hatte 1550/51-54 als Oberhirte von Ratzeburg
amdiert, bevor er dort dem politischen Druck des Herzogs von Sachsen-Lauenburg
weichen musste. Nach seiner Resignation trat er offen zur Reformation tiber und ver-
heiratete sich, blieb aber zeitlebens Propst des 1551 in ein Damenstift umgewandelten
Diesdorfer Augustiner-Chorfrauenstifts. Auch Christoph wurdean den Beschliissen von
1570/72 beteiligt, obwohl er seinen Anteil an Beetzendorfbereits 1561 abgegeben hatte.”

52 Abschied des Tages zu Beetzendorf, 1570 September 4, CDB 1.6, S. 291-293 (Nr. 481). Dazu und
fiir das Folgende vgl. auch Scumipt: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 150-155.

53 Abschied, 1570 (wie Anm. 52).

54 Zur Person vgl. ScumIpT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 284-288 (Nr. 255). — WeNTZ,
Gottfried; SCHWINEKOPER, Berent: Das Erzbistum Magdeburg, Bd. 1, Teil 1: Das Domstift St.
Moritz in Magdeburg (Germania Sacra, 1. Abt., 1.1), Berlin/New York 1972, S. 841 (Nachtrige);
sowie als Quelle die gedruckte Leichenpredigt Sack, Siegfried: Leichpredigt. Von dem Christlichen
abschiede des [...] Herrn Levini von der Schulenburg [...], Magdeburg: Ambrosius Kirchner 1587
(VD16 S 1202) (benutztes Exemplar: LASA, Slg. 6 Vd 2, Nr. 1299).

146 Christoph Volkemar



Selbstverstandlich aber gehérten der Visitationskommission von 1570 auch Beet-
zendorfer Vertreter beider Linien an. Sie iibernahmen den Part der weltlichen Riite,
so dass die schulenburgische Kommission auch in ihrer formalen Zusammensetzung
landesherrliche Vorbilder imitierte, zugleich die Visitatoren aber simtlich aus der
eigenen Familie kamen.5

Als weiteres Beispiel fiir die Ubernahme territorialer Herrschaftsinstrumente
verdient die 1572 erlassene Beetzendorfer Kirchen- und Gerichtsordnung Aufmerk-
samkeit. Die enge Verbindung von Richterstuhl und Altar als den beiden Polen der
offentlichen Ordnung war den Zeitgenossen selbstverstindlich. So erschien es nur
folgerichtig, dass die Schulenburg in ihrer Gerichtsordnung zugleich das Kirchen-
wesen regulierten und an die Beschreibung der Gerichtstage eine zwélf Punkte um-
fassende Kirchenordnung anschlossen.”” In der 6ffentlichen Kommunikation griffen
herrschaftliche und kirchliche Sphire ohnehin nahtlos ineinander, wenn der halb-
jahrliche Gerichtstag fiir »die einwohner beider flecken Betzendorftf und Apenburgk,
alle dorfschafften, auch eintzelne pauren, [...] daruber die von der Schulenburg ihren
gerichts zwang haben« in allen Dérfern anzuschlagen und zugleich von den Kanzeln
abzukiindigen war. Im Gegenzug wurde auf jedem Gerichtstag auch die Kirchen-
ordnung 6ffentlich verlesen.’®

Schon in der Priambel nimmct die Kirchen- und Gerichtsordnung im legislativen
Stil auf die heilsame Wirkung von »guete ordtnung und geseze [....] in policeysachenc
Bezug. Weder der Landesherrschaft noch tiberhaupt einer anderen Obrigkeit meint
die Ordnung dabei gedenken zu miissen, wenn sie konstatiert:

Also haben sich alle von der Schulenborg nachfolgender artickell voreinigt unnd vorglichen,
unnd wollen das dieselbigen bei ausgesazter peen und unnachlesiger straffe vonn meniglichen,
denen sie als iren underthanen zu gleich unnd recht mechtig sollen, gehalten [...] werden,

darnach sich ein jeder zurichtenn haben moge.”

Ohne die eigene Landsissigkeit grundsitzlich in Frage zu stellen, wurde der Macht-
anspruch der Beetzendorfer Herrschaft selbstbewusst herausgestrichen.

Inhaltlich musste diese Ordnung nicht innovativ sein. Viel wichtiger war ihr An-
spruch, neben die entsprechenden landesherrlichen Vorbilder zu treten und damit
schulenburgische Eigenmacht in zeitgemifler Form zur Geltung zu bringen. Der
Regelungskreis umfasste Gottesdienst, Katechismuslehre und Beichtzwang, das
Verbot von Zauberei, Gotteslisterung und Unzucht, die Regulierung der biuerli-

55 Zur Person vgl. ScumipT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 258-261 (Nr. 221).

56 Vgl. Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292. — Leider konnte kein Protokoll oder Abschied dieser
Visitation ermittelt werden. Auch muss offenbleiben, ob diese angesichts ihres lokalen Charakters
iiberhaupt schriftlich dokumentiert wurde.

57 Kirchen- und Gerichtsordnung derer von der Schulenburg zu Beetzendorf und Apenburg, 1572
Oktober 3, LASA, H 21, A I1Ib Nr. 2, fol. 2-15, mit Auslassungen ediert: CDB 1.6, S. 303-311
(Nr. 486) [danach zitiert].

58 Ebd., S. 304.

59 Ebd., (hier zitiert nach: LASA, H 21, A IIIb Nr. 2, fol. 2).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 147



chen Feste, die Einrichtung eines gemeinen Kastens sowie die Rechnungslegung der
Kircheniltesten und den Kirchenbau. Als Obrigkeit tritt stets die schulenburgische
Gerichtsherrschaft in Erscheinung, die sich der Kirche bis hin zur Ausweisung von
Sakramentsverichtern und bei der Bestrafung von Hexerei und Zauberei als welt-
licher Arm andiente.®® Nur bei der Abnahme der Kirchenrechnungen wird einmal
und eher beiliufig auf eine »churfiirstliche ordnung« Bezug genommen.! Der Ver-
gleich zeigt, dass die Schulenburg an dieser Stelle fast wortlich die Regelung aus der
kurbrandenburgischen Patronats- und Gemeindeordnung von 1558 {ibernahmen,
dabei aber gerade den Verweis auf die Strafandrohung des Landesherrn vermieden.®?

Die dritte kirchenpolitische Mafinahme der Jahre 1570/72 war der Burgfrieden
fiir die Schlosser, Vorwerke und Flecken Beetzendorf und Apenburg. Auch sein
Geltungsbereich wird als geschlossener Bezirk vorgestellt, der durch Grenzsteine,
»darein das wapen der drey greiffs-klauen gehauenc, fiir jedermann erkennbar war.®

Der Burgfrieden ist aber noch in anderer Hinsicht aufschlussreich, denn er lisst
erkennen, wie sich die Schulenburg an den Erfahrungen anderer Adelsgeschlechter
orientierten. Der zentrale kirchenpolitische Passus lautet:

Wir obbemelte von der Schulenburg und unser erben wollen uns auch zum hochsten befleisigen,
das wir die kirchen und pfarren im gerichte zu Betzendorff und Apenburg mit christlichen
evangelischen praedicanten versorgen, damit die unterthanen mit dem allerhochsten gute als
Gotts wort und dem hochwirdigen sacramente treulich versorget und nicht versiumet werden.
Auch so wollen wir und unsere erben die pfarren nicht verringern, sondern vielmehr verbessern,

damit die pfar hern genugsame unterhaltung haben.®

Das damit fixierte Bekenntnis des Adelshauses zu einer aktiven Férderung des evan-
gelischen Kirchenwesens war aber keine schulenburgische Besonderheit, sondern das
Ergebnis des engen Kontaktes zwischen den fithrenden Geschlechtern des Niederadels
in der Altmark wie in den angrenzenden Territorien des Mittelelberaumes. Der Text

60 Ebd.

61 »Die [= die Kirchvorsteher] sollen auch jehrlich den junckhern, dem pfarhern und schultzen, auch
zweene von der gemeine, von einnahme und aussgabe rechenschafft thuen, vermoge der churf[-
tirstlichen] ordnung.« Ebd., S. 307.

62 »[...] sollen die fiirsteher der kirchen alhie jerlich den dorffherrn, pfarrern, schultief}, und zweyen
von der gemeine, von der kirchen einname und auf§gabe, bey meidung hochgedachts unsers gne-
digsten herrn straffe, rechnung thun.« Kurbrandenburgische Patronats- und Gemeindeordnung von
1558, Corpus Constitutionum Marchicarum, Teil 1, Abt. 1, Sp. 264-272, hier Sp. 268, nach dieser
Vorlage auch ediert in: SEnLING, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahr-
hunderts, Bd. 3: Die Mark Brandenburg, die Markgrafenthiimer Ober-Lausitz und Nieder-Lausitz,
Schlesien/Leipzig 1909, S. 90-94.

63 Burgfrieden simtlicher von der Schulenburg zu Beetzendorf und Apenburg, 1572 Oktober 3, CDB
1.6, S.295-303 (Nr. 485), hier S. 295. — Fiir erste Beobachtungen zur noch kaum erforschten Herr-
schaftssymbolik des Niederadels im 6ffentlichen Raum etwa durch Hoheitszeichen an Grenzsteinen,
Burgen oder in Patronatskirchen vgl. Hann, Peter-Michael: Firstliche Territorialhoheit und lokale
Adelsgewalt. Die herrschaftliche Durchdringung des lindlichen Raumes zwischen Elbe und Aller
(1300-1700) (Verdffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin 72), Berlin/New York
1989, S. 431450, hier bes. S. 447 zu Grenzmarkierungen.

64 Burgfrieden, 1572 (wie Anm. 63), S. 298f.

148 Christoph Volkemar



erweist sich nimlich als unmictelbar abhingig vom Erxleber Burgfrieden derer von
Alvensleben aus dem Jahre 1556, wo es heifst:

Es sollen sich auch obgemelte von Alvensleben und ire Erbenn zum hochsten befleiffigen, daf§
sie die Kirchen und Pfarren im Gericht Erxleben mit christlichen evangelischen Predigern
versorgen, damit die Unterthanen mit dem allerhéchsten Gut, als Gottes Wort und den
heiligen Sacramenten, treulich versorgt und nicht verseumet werden. Auch so sollen wir und
unsere Erben die Pfarren nicht verringern, sondern vielmehr bessern, damit die Pfarrherren

genugsahmen Unterhalt haben.®

Tatsichlich handelte es sich um eine direkte Ubernahme. Denn die Schulenburg
hatten sich schon im Familienschluss von 1570 darauf verstindigt, zur Vorbereitung
ihres Burgfriedens die entsprechenden Dokumente der Alvensleben wie auch der
Bartensleben auf Wolfsburg heranzuziehen.®® Da der Wolfsburger Burgfrieden keine
kirchenpolitischen Bestimmungen enthielt””, kommt als Vorlage nur das Erxleber
Dokument in Betracht. Vermittelt wurde der Text méglicherweise durch den dorti-
gen Burgherren Joachim von Alvensleben (1514—88), der selbst als Obmann an den
Verhandlungen zum Beetzendorfer Burgfrieden teilnahm.®

Dieser kleine Kulturtransfer entlang der Infrastruktur verwandeschaftlicher Be-
zichungsnetze legt verborgene strukturelle Zusammenhinge offen. Nicht nur die
Kirchenpolitik des Landesherrn brachte die Reformation in der Altmark voran. Auch
lokale Initiativen trugen dazu bei und beeinflussten sich durch die Kontakte zwischen
den Adelsherrschaften wechselseitig.

65 Erxleber Burgfriede von 1556 (nicht vollzogene Reinschrift), Codex Diplomaticus Alvenslebianus.
Urkundensammlung zur Geschichte des Geschlechts von Alvensleben und seiner Besitzungen, hg.
von George Adalbert von Miilverstedt, 4 Bde., Magdeburg 1877-1900, hier Bd. 3, S. 251-260
(Nr. 399), das Zitat S. 254.

66 Vgl. Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292.

67 Im Wolfsburger Burgfrieden von 1557 blieben kirchliche Fragen bewusst ausgespart, da die Familie
von Bartensleben konfessionell gespalten war und sich erst zwei Jahre zuvor im Wolfsburger Ver-
trag vom 3. Juli 1555 auf ein lokales Simultaneum geeinigt hatte. Danach sollte die Wolfsburger
Kirche zu verschiedenen Tageszeiten dem evangelischen Prediger und dem katholischen Priester zur
Verfiigung stehen, die Kirchengiiter sollten zur Versorgung beider geteilt werden, und die Herren
und das Gesinde auf der Wolfsburg waren angehalten, konfessionelle Provokationen zu vermeiden.
Vgl. DANNEIL, Johann Friedrich: Das Geschlecht von der Schulenburg, 2 Bde., Salzwedel 1847,
Bd. 1, S. 421f. — Kunr, Hermann: Die Reformation im Raum Wolfsburg (Texte zur Geschichte
Wolfsburgs 12), Wolfsburg 1983, S. 49.

68 ZurPersonvgl. WoHLBRUCK, Siegmund Wilhelm: Geschichtliche Nachrichten von dem Geschlechte
von Alvensleben und dessen Giitern, 3 Bde., Berlin 1819/29, hier Bd. 2, S. 416—463. — ARNOLD,
Werner: Adelsbildung in Mitteldeutschland. Joachim von Alvensleben und seine Bibliothek, in:
pERs. (Hg.): Bibliotheken und Biicher im Zeitalter der Renaissance (Wolfenbiitteler Abhandlungen
zur Renaissanceforschung 16), Wiesbaden 1997, S. 167-194, wieder abgedruckt in: HEINECKE,
Berthold; Hecut, Hartmut (Hg.): Am Mittelpunkt der zwischen Hannover und Berlin vorfallenden
Mitteilungen. Gottfried Wilhelm Leibniz in Hundisburg, Hundisburg 2006, S. 75-95. — VOLKMAR,
Christoph: Archivalische Quellen zu Adelsbibliotheken. Das Beispiel Joachim von Alvensleben, in:
HEeinecke, Berthold; ALvENSLEBEN, Reimarvon (Hg.): Lesen. Sammeln. Bewahren. Die Bibliothek
Joachims von Alvensleben (1514-1588) und die Erforschung frithneuzeitlicher Biichersammlun-
gen (Zeitschrift fiir Bibliothekswesen und Bibliographie, Sonderbinde 119), Frankfurt/M. 2016,
S. 49-78 sowie die ausfiihrliche Darstellung in DERs.: Landadel und Reformation (wie Anm. 5).

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 149



Dies galtim Positiven wie im Negativen. Die Kirchenherrschaften der Alvensleben
und der Schulenburg standen auch in Konkurrenz zueinander. Auf dem Familientag
von 1570 diskutierten die Schulenburg einen Eingriff in die Parochialstruktur, der
auf die Alvensleben zu Kalbe zuriickging. Diese hatten ihr Dorf Molitz, das bisher
als Filia zur schulenburgischen Pfarrei Thiiritz gehdrt hatte, stattdessen ihrer eigenen
Pfarrei Plathe zugeordnet.®” Auch wenn den Schulenburg damit keine Patronatsrechte
streitig gemacht worden waren, wollten sie den Bedeutungs- und Einkommensverlust
ihrer Pfarrei Thiiricz nicht akzeptieren. Der Familienschluss hielt fest, dass »an die von
Alvensleben geschrieben undt gebeten werden [solle], das sie solch filial wiederumb
in der pfarre zu Tueritz kommen lassen wollen. Wo aber nicht, wiirden die von der
Schulenburg geursacht, uff andere wege vordacht zu sein, damit gleichwol obgemelte
ire kirche ungeschwechet bleibe«.”

Nichtweniger bemerkenswertistdie inhaltliche Kernaussage in beiden Burgfrieden.
Nach dem Vorbild der Alvensleben zu Erxleben erhoben auch die Schulenburg zu
Beetzendorf einen Aufsichtsanspruch tiber die Kirchen in ihrer Gerichtsherrschaft.
Dies hatte sich schon im Visitationsplan von 1570 angedeutet. Neben das Patronats-
recht trat als zweite Legitimationsquelle niederadliger Kirchenherrschaft die aus der
Gerichtsbarkeit abgeleitete Verantwortung fiir die Untertanen, unter der explizitauch
die geistliche Versorgung mitlutherischer Predigt und Sakramenten verstanden wurde.

Diestrukturelle Parallele zum landesherrlichen Kirchenregimentliegt erneut offen
zu Tage: Nichtallein die kirchenrechtlich kodifizierte Teilhabe an der Pfarrbesetzung,
sondern die aus der Herrschaft iiber die Untertanen folgende, patrimoniale Verant-
wortung fiir deren Wohlergehen — und damit im christlichen Kontext zuvorderst
fiir ihr Seelenheil — legitimierte den adligen Machtanspruch. Kirchenherrschaft im
niederadligen Gerichtsbezirk konnte so letztlich aus der funktionalen Legitimation
der Gerichtsherrschaft hergeleitet werden. So wurde in der Reformationszeit in vie-
len kleinen Schritten und auf unterschiedlichen Handlungsebenen die Basis dafiir
bereitet, dass im 17. Jahrhundert ein eigener landeskirchlicher Aufsichtsbezirks fiir
Beetzendorf etabliert werden konnte.

Ausblick

Abseits der Stidte und Fiirstenhéfe, jenseits der Wirkungskreise grofSer Reformatoren
vollzog sich in den lindlichen Regionen, in denen die Mehrheit der Bevolkerung lebte,
ein nachhaltiger gesellschaftlicher Wandel. Um die noch viel zu wenig erforschte
Reformation auf dem Lande addquat in den Blick zu nehmen, gilt es, die etatistische
Engfiihrung von Forschungstraditionen zu tiberwinden, die allein auf die »Einfiih-
rung« der Reformation durch die Landesherrschaft abheben.

69 »Weil auch die von Alvensleben das filial zu Molitz aus der kirchen zu Turitz, dahin es incorporiret,
genommen undt gen Plate translociret.« Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292. Zur Zuordnung
der Orte vgl. ScumipT: Schulenburg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 163 (Thiiritz). — BRUCKNER/ERB/
VoLkMAR: Adelsarchive (wie Anm. 6), S. 172 (Molitz, Plathe).

70 Abschied, 1570 (wie Anm. 52), S. 292.

150 Christoph Volkemar



Lange genug hat der landsissige Niederadel im Niemandsland der Reformations-
geschichte auf wissenschaftliche Aufmerksamkeit gewartet. Seine Begegnung mic der
Herausforderung Reformation sollte ohne Vorfestlegung auf ein Narrativ erforscht
werden, um Chancen wie Verlusterfahrungen gleichermaflen in den Blick zu neh-
men. Die Analyse sollte nach kulturgeschichtlichen Phinomenen, muss aber auch
nach politischen Prozessen fragen, die sich mit der Neugestaltung von Kirche und
Gesellschaft verbanden. Niederadlige waren in vielen Regionen des Reiches Akteure
der Reformationsgeschichte, sei es als Lehnstriger von Grund- und Gerichtsherr-
schaften, als Inhaber des Kirchenpatronats, als Mitglied der Landstinde oder als Teil
der landesherrlichen Funktionseliten.

Reformationsgeschichte ist auch hier nicht zuletzt Herrschaftsgeschichte. Dies
hat die Forschung zwar immer gesehen, aber zu einseitig auf den Aufstieg des friih-
modernen Territorialstaats bezogen. In der Logik des konfessionellen Zeitalters war
das Ausgreifen weltlicher Gewalten in den Raum der Kirche ein Ausdruck politischen
Selbstbehauptungswillens. Dies giltauch fiir die unteren Ebenen der Stindepyramide.
Auf der Basis des Patronats und unter Einsatz ihrer weltlichen Machtstellung konnten
niederadlige Grund- und Gerichtsherren lokale Kirchenherrschaft etablieren und mit
dem landesherrlichen Kirchenregiment in Konkurrenz treten.

Der Strukturkonflikt zwischen landstindischen und landesherrlichen Gewalten
ist vergleichend zu erforschen. Wo immer es die Uberlieferungslage zuldsst, muss es
Anspruch der Forschung sein, durch die Verschrinkung beider Ebenen ein mehrdi-
mensionales Bild von den Umbruchs- und Aushandlungsprozessen der Reformation
auf dem Lande zu zeichnen. Die quellengesittigte und methodisch reflektierte An-
niherungan die Reformation vor Ortbleibt Anspruch und Ziel landesgeschichtlicher
Forschung — weit iiber 2017 hinaus.

Adlige Patronatsherren als Gestalter der Reformation in der Altmark 151



»Stadtische Volksbewegung« oder
»Filirstenreformation«?

Die Reformation in den Stdadten der Altmark

Michael Scholz

Die Mark Brandenburgzihlt nicht gerade zu den frithen Kernlanden der Reformation
im 16. Jahrhundert. Bis 1535 mit harter Hand regiert durch den streng altgliubigen
Kurfiirsten Joachim 1., konnte sich die neue Bewegung nur in geringem Mafle ent-
falten; nur wenige Zeugnisse berichten von friithen reformatorischen Bestrebungen.!
Auch der Nachfolger Joachim I1., der 1539 das Abendmahl in beiderlei Gestalt nahm,
im folgenden Jahr eine Kirchenordnung erlieff und 1540-42 in einer landesweiten
Visitation das reformatorische Kirchenwesen begriindete, ging sehr behutsam und
mit viel Riicksicht auf die bisherigen dufleren Formen zu Werke, was in der For-
schung gelegentlich zu der These einer »Ambivalenz der Wege zwischen Wittenberg
und Rom« gefithrt hat.? Eine beherrschende Reformatorengestalt ist nicht erkenn-
bar, was schon die Erinnerungskultur des 19. Jahrhunderts becintrichtigte.? Eine
eigenstindige Einfiihrung der Reformation in einer Stadt, die sich damit gegen den
Willen ihres Landesherrn durchsetzte, wie sie etwa 1524 in Magdeburg oder 1528 in
Braunschweig erfolgt war, findet sich in der Mark — jedenfalls bis 1535 — ebenfalls
nicht. Fiir viele Orte ist gar erst der Abschied der Visitationskommission die erste

1 Vgl.hierfiirnochimmer dieausfiihrlichen Darstellungen von HEIDEMANN, Julius: Die Reformation
in der Mark Brandenburg, Berlin 1889, S. 109-142. Vgl. auch DEL1us, Walter: Anfinge refor-
matorischer Bestrebungen in der Mark Brandenburg, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 40, 1965, S. 9-23. — StupPERICH, Robert: Zur Vorgeschichte der Refor-
mation in der Mark Brandenburg, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte,
Bd. 57,1989, S. 9-25, hier S. 17-25. - GUNDERMANN, Iselin: Kirchenregiment und Verkiindigung
im Jahrhundert der Reformation (1517 bis 1598), in: HEinricH, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche
in Berlin-Brandenburg, Berlin 1999, S. 147-241, hier S. 149-153.

2 So etwa Anton Schindling in: RUDERSDORE, Manfred; SCHINDLING, Anton: Kurbrandenburg, in:
SCHINDLING, Anton; ZIEGLER, Walter (Hg.): Die Territorien des Reichsim Zeitalter der Reformation
und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1630, Bd. 2: Der Nordosten (Katholisches
Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), Miinster 1990, S. 3466, hier
S. 40. — Zur These eines »Mittelwegs« Brandenburgs in der Reformation vgl. jetzt auch STEGMANN,
Andreas: Die »christliche Reformation« im Kurfiirstentum Brandenburg. Mittelweg zwischen Rom
und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische Literaturzeitung, Bd. 141, 2016,
Sp. 578591, der sich dezidiert fiir den lutherischen Charakter der brandenburgischen Reformation
ausspricht.

3 DeuscHLE, Matthias A.: Vergegenwirtigung der brandenburgischen Reformation im 19. Jahr-
hundert, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 181-204,
hier S. 184f.

4 Eine Dissertation zum Thema »Stadt und Reformation in der Mark Brandenburg« von Felix ENGEL
befindet sich kurz vor dem Abschluss. Der Verfasser dankt diesem fiir mancherlei Hinweise, ins-
besondere auf entlegene Quellen.

152 Michael Scholz



Nachriche tiber reformatorisches Geschehen. Brandenburg erscheint damit als ein
Beispiel einer obrigkeitlich gelenkten spiten »Fiirstenrefomations, der eine »Volks-«
oder »Gemeindereformation« nur in geringem Umfang vorausgegangen war.’

Kann man hieraus schlieffen, dass sich das Interesse fiir die Bewegung im Branden-
burgischen in Grenzen hielt?° Fanden reformatorische Prediger hier in der niichternen
Bevolkerung keinen Resonanzboden fiir ihre Lehren? Oder ist es die Diirftigkeit der
Quellenlage, die uns fiir weite Bereiche des Landes kein klares Bild erlaube?

Da fiir den lindlichen Raum allenfalls zufillige Einzelnachrichten zu erwarten
sind, richtet sich der Blick — wenn nach Anzeichen fiir die Wirkung reformatorischer
Gedanken in der Bevolkerung, fiir eine »Reformation von unten« gesucht werden
soll —auf die Stidte, in denen noch am ehesten Anzeichen fiir eine »Volksbewegung«’
und ein eigenstindiges Handeln von Bevélkerung und Réten zu erwarten sind.
Die Stidte des westlichsten Landesteils, der Altmark, sind hierbei von besonderem
Interesse. Zum einen besaflen zumindest Stendal und Salzwedel schon durch ihre
GrofSe ein gewisses Gewicht innerhalb der Stidtelandschaft der Mark, zum anderen
existierten in den altmirkischen Stidten, bedingt durch die geographische Lage,
vielfache Bezichungen zur Metropole Magdeburg sowie zu den Stidten der westlich
angrenzenden welfischen Lande — und damit zu Stddten, in denen im Verlauf der
1520er Jahre durchaus reformatorische Volksbewegungen zu verzeichnen sind.8 Sollten
diese keinen Widerhall in der Altmark gefunden haben?

5 Zum Begriff der »Fiirstenreformation« vgl. ScHuBert, Ernst: Fiirstenreformation. Die Realitit
hinter einem Vereinbarungsbegriff, in: Bonz, Enno; RHEIN, Stefan; WaARTENBERG, Giinter (Hg.):
Glaube und Macht. Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der Reformation (Schriften der
Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 23-47. Zum ilteren Begriff
der »Volksreformation« vgl. zusammenfassend BLiCKLE, Peter: Die Reformation im Reich, Stutt-
gart #2015, Kap. 2.6. — Zur »Gemeindereformation, die biirgerliche und biuerliche Stromungen
zusammenfasst, vgl. BLICKLE, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts
auf dem Weg zum Heil, Miinchen 1987, bes. S. 110-122. — MOrkE, Olaf: Die Reformation.
Voraussetzungen und Durchfiithrung (Enzyklopidie deutscher Geschichte 74), Miinchen 22011,
S.100-102.—Ausgewihlte Beispiele bei LExuTT, Athina: Fiirstenreformation und Volksreformation,
in: Bosse-HUBER, Petra u.a. (Hg.): 500 Jahre Reformation: Bedeutung und Herausforderungen:
internationaler Kongress der EKD und des SEK auf dem Weg zum Reformationsjubilium 2017 vom
6. bis 10. Oktober 2013 in Ziirich, Ziirich/Leipzig 2014, S. 156176, bes. S. 164-175. — Kritik an
der Gegeniiberstellung bei SCHORN-SCHUTTE, Luise: Die Reformation. Vorgeschichte — Verlauf —
Wirkung, Miinchen 2011, S. 72f. Vgl. auch Kaurmann, Thomas: Geschichte der Reformation,
Frankfurt/Main/Leipzig 2009, S. 504-506.

6 Dagegen argumentieren u.a. DELIUS: Anfinge (wie Anm. 1), bes. S. 16. — StuPPERICH, Robert:
Die Eigenart der Reformation in der Mark Brandenburg, in: DeL1us, Hans-Ulrich; KUNZENDORF,
Max-Ottokar; WINTER, Friedrich (Hg.): »"Dem Wort nicht entgegen ...«. Aspekte der Reformation
in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 13-30, hier S. 16.

7 DerBegriffder»stidtischen Volksbewegung«istinsbesondere durch die Arbeiten Karl Czoks geprigt
worden. Zur Definition durch diesen vgl. etwa Czok, Karl: Revolutionire Volksbewegungen in
mitteldeutschen Stidten zur Zeit von Reformation und Bauernkrieg, in: STEINMETZ, Max (Hg.):
Die frithbiirgerliche Revolution in Deutschland (Studienbibliothek DDR-Geschichtswissenschaft 5),
Berlin 1985, S. 88111, hier S. 90. Czok betont dabei den »antifeudalen Charakter« der Bewegungen.

8 Zu den Handelsbeziehungen Salzwedels im Hanseraum wihrend des Mittelalters vgl. STEPHAN,
Joachim: Die Vogtei Salzwedel: Land und Leute vom Landesausbau bis zur Zeit der Wirren (Quellen,
Findbiicher und Inventare des Brandenburgischen Landeshauptarchivs 17), Frankfurt/M. u.a.2006,

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 153



Untersuchungsgegenstand und Quellenlage

Die frithneuzeitliche Chronistik spricht regelmiflig von sieben altmirkischen Stidten
und meint damit Stendal, Salzwedel, Gardelegen, Seehausen, Tangermiinde, Oster-
burg und Werben.? Diese sollen in die folgenden Betrachtungen einbezogen werden,
wobei die Nachrichten tiber die Ereignisse an den einzelnen Orten freilich hochst
unterschiedlich sind.!

Unser Wissen tiber stadtische Ereignisse im Reformationszeitalter iststets abhingig
von der Quellenlage, was insbesondere bedeutet: Man weif§ dort besonders viel, wo
aussagekriftige erzihlende Quellen vorliegen. In der Altmark ist dies in erster Linie in
Stendal der Fall. Uber die Unruhen des Jahres 1530 berichten mit Johann Christoph
Bekmann und Samuel Lentz dem Jiingeren zwei im 18. Jahrhundert gedruckee Werke,
die ganz offensichtlich dieselbe zeitgendssische niederdeutsche Vorlage benutzten —
ein Entschuldigungsschreiben der Biirgerschaft an Kurprinz Joachim, in dem die
Ereignisse breit, wenn auch nicht ohne Hintersinn, dargestellt wurden.! Uber eine
Chronik verfiigen wir in Gardelegen, wo der Pfarrer Christoph Schultze in seinem
1668 erschienenen Werk immerhin die Vita des lokalen Reformators Bartholomius
Rieseberg breit behandelte.!” Deutlich problematischer ist die Quellenlage schon
in der Doppelstadt Salzwedel, wo lediglich eine Reihe von indirekten Zeugnissen
darauf hinweist, dass es bereits vor 1539 reformatorische Bestrebungen gegeben
hat.!? In Tangermiinde kénnen wir wie in Stendal gréffere Unruhen im Jahr 1530

S.273-276.—LaNcuscH, Steffen: Salzwedel und die Hanse, in: 85. Jahresbericht des Alemirkischen
Vereins fiir vaterlindische Geschichte zu Salzwedel e. V., 2015, S. 23—61. — Zur Herkunft der Salz-
wedeler Bevolkerung STEPHAN: Vogtei, S. 294-299. — Zu Stendal: WoLLESEN, Ernst: Stendal und
die Hanse, in: Beitridge zur Geschichte der Altmark, Bd. 5, 1929, S. 331-361. — Vgl. auch ROMELIN,
Hansjérg: Liineburg, Wismar und die Altmark im Spitmittelalter. Wechselbeziige in Architekeur
und Bauplastik, in: Faj, Jiri; FrRanzen, Wilfried; KNOVENER, Peter (Hg.): Die Altmark von 1300
bis 1600. Eine Kulturregion im Spannungsfeld von Magdeburg, Liibeck und Berlin, Berlin 2011,
S. 312-337.

9 Vgl. etwa EnTzELT, Christoph: Altmirkische Chronik, neu hg. v. Hermann Bonwm, Leipzig 1911
(ND Aschersleben 2011), S. 37f.

10 Die folgenden Ausfiithrungen greifen teilweise auf einen fritheren Aufsatz des Verfassers zuriick:
Scuovrz, Michael: Die Reformation in den kleineren Stidten und Flecken der Altmark, in: Jahr-
buch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 70, 2015, S. 51-68.

11 BekMmAaNN, Johann Christoph; BEkmaNN, Bernhard Ludwig: Historische Beschreibung der Chur
und Mark Brandenburg [...]. Zweiter Band, Berlin 1753 (ND Hildesheim u.a. 2004), Teil V, Bd. I,
Kap.II, Sp. 228-232. — L[enTZ], S[amuel]: Fortgesetzte Anweisung zu einer Stendalschen Chronick,
betreffend die Kirchen- und Reformationshistorie derselben Stadt [...], Halle 1747, S. 3-9. — Zur
Quellenlage in Stendal vgl. v.a. CREUTZBURG, Reinhard: Martin Luthers Lieder und Justus Jonas’
Predigtals Anstfle zur Reformation in Stendal, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte, Bd. 70, 2015, S. 30-50, hier S. 35.

12 Scuurrzg, Christophorus: Auff- und Abnehmen der loblichen Stadt Gardelegen [...], Stendal
1668, S. 72—77. — Zur Biographie Schultzes vgl. CzusaTynski, Uwe: Evangelisches Pfarrerbuch
fiir die Altmark. Biographische Daten und Quellennachweise als Hilfsmittel zur kirchlichen Orts-
geschichte der Mark Brandenburg und der Provinz Sachsen, Rithstedt 22006, online: http://d-nb.
info/97946353X/34, S. 210 (30.12.2016).

13 Vgl. DANNEIL, Johann Friedrich: Kirchengeschichte der Stadt Salzwedel. Mit einem Urkunden-
buch, Halle/S. 1842, S. 137-144, sowie die dort gedruckten Quellen (Urkundenbuch, Nr. 77-86,
S. 70-76).

154 Michael Scholz



vermuten, erhalten jedoch nur Auskunft durch eine Urkunde, in der vom Kurfiirsten
die Sithneleistung der Tangermiinder Gilden bestitigt wurde.'* Auch in den kleinen
Stidten finden sich allenfalls gelegentliche Hinweise, die reformatorische Aktivititen
erahnen lassen kénnen, so dass wir in der Regel erst mit den Protokollen der ersten
reformatorischen Kirchenvisitation von 1540 bis 1542 auf festem Boden stehen.!

Anzeichen der Reformation in altmirkischen Stidten bis 1539
Die fritheste Nachricht tiber ein Auftauchen reformatorischen Gedankenguts in
einer alemirkischen Stadt stammt aus Gardelegen.'® Nachdem der aus Mieste west-
lich der Stadt gebiirtige Bartholomius Rieseberg seit 1516 verschiedene Schulen im
Brandenburgischen besucht hatte, kam er 1518 nach Wittenberg und machte dort
Bekanntschaft mit der Lehre Luthers. Nach weiteren Stationen kehrte er 1521/22
kurzzeitig nach Gardelegen zuriick, wo er »mit den Pibstischen Mef3pfaffen in Con-
viviis, sonderlich mit Johanne Paschen zum 6fftern im disputat« geriet, »und redete
wider das Pabstuhm / nach Lutheri Lehre und doctrin, defSwegen er fiir eine Ketzer
ausgeruffen / excommunicirt, und ihm die Kirche verbohten wurde«."” Rieseberg pre-
digte daraufhin zu Pfingsten wohl des Jahres 1522 im benachbarten Weteritz, das der
Familie von Alvensleben gehérte, und ging im Anschluss wieder nach Wittenberg.'®
Bis zum Ende der Zwanzigerjahre schweigen nun die Quellen iiber reformato-
rische Bestrebungen in Gardelegen. In ihrem Quellenwert zweifelhaft ist die Notiz
des Biirgermeisters Arnold Bierstedt, dass das erste Exemplar von Luthers kleinem
Katechismus im Jahre 1528 (!) von einem gewissen Theophilus nach Gardelegen
gebracht und dort mit grof8er Freude begriifit worden sei.”” Glaubwiirdiger ist die
Nachricht, anlisslich eines Brandes im Turm der Gardelegener Nikolaikirche am
17. Januar 1531 hitten Biirger das lutherische Lied »Es wollt uns Gott gnidig sein«
gesungen und seien daraufhin von Geistlichen gehindert worden, den in Brand ge-
ratenen Turmknopf abzusigen — »dann sie mochten die Kirche lieber in die Asche
sehen / als hinter sich Christlichen Evangelischen Lehrern einrdumen und verlassen

14 RiepeL, Adolph Friedrich (Hg.): Codexdiplomaticus Brandenburgensis, 41 Binde, Berlin 1838-1869
(im Folgenden: CDB), hier 1.16, S. 143—145. — Als unergiebig erweist sich KosTer, George Gott-
fried: Antiquitates Tangermundenses [...], Berlin 1729, S. 61.

15 Edition: MULLER, Julius; Paristus, Adolf (Hg.): Die Abschiede der in den Jahren 1540-1542 in
der Altmark gehaltenen ersten General-Kirchen-Visitation mit Berticksichtigung der in den Jahren
1551, 1578-79 und 1600 gehaltenen Visitationen, 2 Bde., Magdeburg/Salzwedel 1889-1929.

16 Zu den Nachrichten aus Gardelegen vgl. auch Scrovrz: Reformation (wie Anm. 10), S. 58f.

17 Scuurrze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 73. Vgl. Paristus, Adolf: Die Einfithrung der
Reformation in Gardelegen, in: 20. Jahresbericht des Alemirkischen Vereins fiir vaterlindische
Geschichte zu Salzwedel, Teil 2, 1885, S. 1-33, hier S. 3.

18 Scuurrze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 73. — Vgl. Parisius: Einfithrung (wie Anm. 17),
S. 5f.— SCHNEIDER, Siegfried: Die Reformation in der Altmark, in: DEL1us/KuNzENDORF/ WINTER:
Wort (wie Anm. 6), S. 8697, hier S. 86. — Zu Weteritz vgl. auch Paristus, Adolf; BRINKMANN,
Adolf: Beschreibende Darstellung der ilteren Bau- und Kunstdenkmiler des Kreises Gardelegen
(Beschreibende Darstellung der ilteren Bau- und Kunstdenkmiler der Provinz Sachsen 20), Halle
1897, S. 190f.

19 Paristus: Einfithrung (wie Anm. 17), S. 7 (falsches Jahr, da Katechismus erst 1529 erschienen ist).

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 155



wollen«, kommentierte im 17. Jahrhundert Christoph Schultze.?® Ebenfalls in den
Zusammenhang mit dem Vordringen reformatorischer Gedanken gehort der Ver-
kauf ihrer Terminei in Gardelegen durch die Helmstedter Augustiner-Eremiten am
20. Oktober 1531. Da sie in diesen »swinden gheleufften« aufgrund ihrer geringen
Zahl nicht mehr in der Lage seien, es zu verwalten, verduflerten der Prior und zwei
Briider das Haus bei der Kiisterei an den stidtischen Rat.?!

EinverhiltnismaQig frither Hinweis auflutherische Predigtliegtauch aus Sechausen
vor. Im Mirz 1525 schwor der aus Salzwedel gebiirtige Priester Johann Listemann dem
Kurfiirsten und den Einwohnern der Mark, insbesondere aber Rat und Biirgerschaft
der Stadt Urfehde. Die Seehausener hatten Listemann auf kurfiirstlichen Befehl hin
ins Gefingnis geworfen, da er der lutherischen Lehre angehangen hatte. Bei seiner
Freilassung musste er schworen, diese nie wieder zu befordern oder dies jemand
anderen tun zu lassen.?? Listemann war 1517 in Wittenberg immatrikuliert worden,
wo er offensichtlich mit Luther in Beriithrung gekommen war.?> Unklar ist, welche
Funktion er in Seehausen ausiibte, doch es steht zu vermuten, dass er reformatorisches
Gedankengut offentlich verkiindigt hatte. Auch nach seiner Freilassung blieb er in
der Region und wurde Pfarrer in Schonberg in der Wische. Als solcher amtierte er
zur Zeit der Kirchenvisitation 1541.24

Ebenfalls spirlich sind die Nachrichten aus der Heimatstadt Listemanns, dem
ungleich bedeutenderen Salzwedel. Als »Spur einer ganz verinderten Denkart« sah
Johann Friedrich Danneil es in seiner 1842 erschienenen »Kirchengeschichte der
Stadt Salzwedel« an, dass die Testamentsvollstrecker des Dekans des Grofden Kalands,
Berthold Lange, zwischen 1521 und 1527 die von diesem in seinem Testament ge-
stiftete Kommende als Schul- und Universititsstipendium und zur Aussteuer von
armen Jungfrauen aus der Familie verwendeten.” Ohne dass der Anlass bekannt
ist, inventarisierte der Rat der Altstadt Ende Oktober 1528 die Kleinodien des Fran-
ziskanerklosters und nahm sie in seine Verwahrung. Offenbar wurde den Ménchen

20 Scuurrze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 72. — Paristus: Einfiithrung (wie Anm. 17),
S. 8.

21 CDB 1.6, S. 164f. Thren Besitz in Helmstedt hatten die Mnche schon 1527 dem dortigen Rat iiber-
tragen: P1scHKE, Gudrun: Helmstedt — Augustiner-Eremiten (1290 bis Anfang 16. Jahrhundert),
in: DoLLE, Josef (Hg.): Niedersichsisches Klosterbuch. Verzeichnis der Kloster, Stifte, Kommenden
und Beginenhiuser in Niedersachsen und Bremen von den Anfingen bis 1810 (Veréffentlichungen
des Instituts fiir Historische Landesforschung der Universitit Géttingen 56), Bielefeld 2012, Bd. 2,
S. 643—647, hier S. 644f.

22 Geheimes Staatsarchiv Preuflischer Kulturbesitz, VI. HA, NI. Johann Christoph Bekmann, Nr. 21,
Bl. 1095r—v. Fiir den Hinweis auf diese bisher unbekannte Nachricht sei Felix Engel herzlich gedankt.

23 FOrsTEMANN, Karl Eduard (Ed.): Album Academiae Vitebergensis ab a. Ch. MDII usque ad a.
MDLX, Leipzig 1841, S. GG.

24 MULLER/PaRIsiUs: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 185, 187: Listemann besafd neben seiner
Pfarrstelle in Schénberg die Lehen Fabiani et Sebastiani (gemeinsam mit Martin Zirow) und Bar-
bare IT in Seehausen. 1536 fungierte er als Zeuge in einer Zehntangelegenheit in Schénberg (CDB,
Suppl., S. 435). 1551 war er tot (MULLER/PaRIsIUS: Abschiede [wie Anm. 15], Bd. 2.2, S. 185; vgl.
Czusarynskr: Pfarrerbuch [wie Anm. 12], S. 172). Unklar ist das Verhilenis zu dem in Osterburg
um 1550 erwihnten Johann Liestmann (ebd.). Eine Identitit scheint nicht unwahrscheinlich.

25 DanneiL: Kirchengeschichte (wie Anm. 13), S. 138-140.

156 Michael Scholz



gleichzeitig das Betteln verboten, denn bereits ab 1529 erscheinen sie als Kostginger
des Rates.?¢

Umfangreichere Nachrichten iiber reformatorische Unruhen liegen, wie bereits
angedeutet, lediglich aus Stendal vor. Die Ereignisse sind bereits mehrfach, zuletzt
von Reinhard Creutzburg, dargestellt worden.”” Am St. Annentag, dem 26. Juli 1530,
forderte der Franziskaner Lorenz Kuchenbecker in seiner Predigt in der Klosterkirche
die Gemeinde auf zu singen, »wie man in Magdeburg und in vielen andern Stidten
siinge«, worauf Handwerksgesellen und »andere lose Liidde« der Aufforderung folgten.?
Trotz Verbots seitens des Rates wiederholte sich die reformatorische Demonstration
bei jeder Predigt in den folgenden Wochen. Mitte August kam eine von Kurprinz
Joachim offenbar aus diesem Grunde gesandte kurfiirstliche Delegation unter der
Fithrung des Landeshauptmanns Busso von Alvensleben in die Stadt und lief§ den
Biirgern das kurfiirstliche Verbot dieses Singens verkiinden. Als gleichzeitig einige
Schustergesellen durch die Delegation verhaftet wurden, eskalierten die Ereignisse
am folgenden Tag, dem Fest Marie Himmelfahrt (15. August). Wihrend andere Ge-
sellen gegen die Verhaftungen vor dem Rathaus protestierten, suchte die Delegation
das Franziskanerkloster auf, aus dem Kuchenbecker — in Sorge, ebenfalls verhaftet
zu werden — rechezeitig entflohen war. Als sich die Delegation zum Mittagessen
in die Domdechanei begab, konnte Kuchenbecker die Tuchmacher, die gerade ihr
Pantaleonsfest feierten, auf seine Seite bringen und zog mit ihnen und weiteren Hand-
werksgesellen vor das Rathaus. Dorthin hatte sich inzwischen mit einiger Not auch
die kurfiirstliche Delegation zuriickgezogen und wurde nun gemeinsam mit dem
Rat unter gewaltsamen Ausschreitungen belagert. Erst am folgenden Tag, nachdem
einer Abordnung von sechs Altesten aus der Biirgerschaft »gewisse Artikel« bewillige
worden waren, konnte die landesherrliche Gesandtschaft die Stadt verlassen. Der
Rat — in berechtigter Sorge um die Konsequenzen fir die Stadt — lief§ kurz darauf
dem Kurprinzen, der seinen auf dem Reichstag weilenden Vater vertrat, ein Ent
schuldigungsschreiben zukommen.?

Der Erfolgder Entschuldigunghieltsich in Grenzen; die Landesherrschaft reagierte
mitaller Hirte. Im Dezember riickte Kurprinz Joachim mit eintausend Pferden in die
Stadt ein und lief die Ridelsfiihrer des Aufstandes hinrichten.?® Kurfiirst Joachim I.
bestellte nach seiner Riickkehr vom Reichstag Vertreter von Gilden, Gewerken und

26 Ebd., S. 140f. und Urk. Nr. 80.

27 CRrEUTZBURG: Lieder (wie Anm. 11), S. 35-39. Vgl. auch Go1zE, Ludwig: Urkundliche Geschichte
der Stadt Stendal, Stendal 1873, S. 355-360. — HEIDEMANN: Reformation (wie Anm. 1), S. 167f. —
ScHNEIDER: Reformation (wie Anm. 18), S. 87. — GunDERMANN: Kirchenregiment (wie Anm. 1),
S. 152f.

28 Zitate nach LENTZ: Anweisung (wie Anm. 11), S. 5. Die Darstellungen von Lentz und Bekmann
fassen offenbar die Originalquelle an verschiedenen Stellen zusammen. Wihrend Lentz eher die
Form des Rechtfertigungsschreibens beibehilt und die Einzelheiten der Geschehnisse kiirzt, scheint
es Bekmann gerade auf diese angekommen zu sein, die sich bei ihm in reicher Fiille finden. Ins-
gesamt ergeben sich aber keine Widerspriiche, die auf weitere Quellen deuten kénnten.

29 LenTz: Anweisung (wie Anm. 11), S. 4.

30 Ebd., S.9.

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 157



ganzer Gemeinde fiir den Sonntag Invocavit (26. Februar) 1531 nach Berlin ein, um
Stihneleistungen festzulegen — sichtlich empért tiber die Behandlung der Delegation,
»dergleichen hievor [...] nie erhort noch befunden«.’® Am 23. Mirz nahmen die
Stendaler die Strafen entgegen: Verlust der Zollfreiheit, eine Strafzahlung von 10000
Gulden (fl.), Verbot des Pantaleonfestes der Tuchmacher, Ersatz aller Schiden sowie
Landesverweis der Hauptverantwortlichen.*

Nichtnurin Stendal kam es 1530 zu gewaltsamen Unruhen. Wohl noch im selben
Jahr hatten Gilden und Gewerke in der Stadt Tangermiinde »unter uns versamlungen
gemacht, uffrur und widerwillen wider den Ersamen Radt erweckt unnd furgenom-
men« sowie den Rat gezwungen, einige Artikel anzunehmen, »die doch zum teill der
herschafft unnd dem Radt nachteilig unnd schedlich«. Dabei wurde zeitweilig auch
die Schifffahrt auf dem Elbstrom, »der seinen Churfiirstlichen gnaden zustehet,
verhindert.?> Offenbar wurde auch dieser Aufstand von Joachim I. nach seiner Riick-
kehr vom Augsburger Reichstag und der Konigswahl in Kéln unterdriickt. Anfang
Februar 1531 hielt sich der Landesherr jedenfalls personlich in der Elbestadt auf.?*
Am 28. April bekundeten »Gulden, Wergk und gemein der Stadt Tangermiinde,
dass der Kurfiirst sie nach einer Zahlung von 1500 Gulden wieder in Gnaden ange-
nommen habe.? Die Urkunde lisst nicht erkennen, ob die Unruhen im Zusammen-
hang mit der Reformation standen, da ein Hinweis auf die »Lutterischenn sectennc
wie in Stendal fehle. Auffillig ist jedoch die zeitliche Koinzidenz mit den Stendaler
Ereignissen. Kurze Zeit spiter, am 28. Juli 1531, inkorporierte Kardinal Albrecht
von Brandenburg als Administrator des Bistums Halberstadt dem Kollegiatstift auf
der Burg von Tangermiinde drei Altdre in der Nikolai- und Stephanikirche mit der
Begriindung, dass in diesen gefihrlichen Zeiten die kirchlichen Giiter, Zinsen und
Einkiinfte tiglich abnihmen und nicht mehr so, wie es sein miisse, gegeben wiirden,
weswegen die Zeremonien und Geistlichen nicht mehr wie zuvor unterhalten wer-
den konnten.’® Es liegt nahe, dies nicht nur als Topos aufzufassen, sondern einen
Zusammenhang mit der vorausgehenden Unruhen zu sehen, fiir die dann durchaus
reformatorische Ziige zu vermuten sind.

Mit diesen Urkunden enden die Nachrichten tiber reformatorische Bestrebungen
in altmirkischen Stidten bis zum Tod Kurfiirst Joachims I. im Jahr 1535. Offenbar
hatte das gewaltsame landesherrliche Eingreifen dazu gefiihre, dass zumindest offene
Bekenntnissezum neuen Glauben fiir die nichsten Jahre unterblieben. In den kleineren
Stiddten Osterburg und Werben fehlen solche Belege ohnehin véllig.

31 Kurfiirst Joachim an Gilden, Gewerke und Gemeine zu Stendal vom 8. Februar 1531: CDB 1.15,
S. 526.

32 Urkunde Kurfiirst Joachims vom 23. Mirz 1531: CDB 1.15, S. 527f.

33 Siithneurkunde von Gilden, Gewerke und Gemeine der Stadt Tangermiinde vom 28. April 1531:
CDB 1.16, S. 143-145.

34 Wie Anm. 28.

35 Wie Anm. 30. Vgl. auch HEiDEMANN: Reformation (wie Anm. 1), S. 168, Anm. 2.

36 CDB 1.16, S. 145f.

158 Michael Scholz



Der Tod Kurfiirst Joachims I. am 11. Juli 1535 und der Regierungsanctritt seines
gleichnamigen Sohnes dndern die Lage zunichst nur bedingt. Immerhin kam es im
Jahr 1536 in Salzwedel zu einem Versuch, die Reformation einzufiihren. Initiator war
der in Wittenberg 1531 zum Magister promovierte Nikolaus List*” — ganz offensicht-
lich gegen den Willen der beiden Riite, die sich daraufhin an den Kurfiirsten wandten.
Am 22. Juli antwortete Joachim, man mége List befehlen, davon abzustehen, »dan
wir wollen, daf§ es zur Zeit bey allen ceremonien auch mit feyren der Apostel- und
anderer fest, wie von Alters gescheen und herkommen ist, bleiben und gehalten wer-
den solle.« List solle sich »des reformirens und undienstlichen Nachredens iiber den
Pfarrer«enthalten und »des seinen« warten.’® Immerhin war damit deutlich geworden,
dass sich der neue Kurfiirst reformatorischen Bestrebungen niche vollig verschloss,
auch wenn er an den herkémmlichen Formen festhielt.

Gegen Ende der Dreifligerjahre regten sich auch in Stendal wieder reformatorische
Bestrebungen. So soll einer nicht véllig sicheren Nachricht zufolge am 24. Mirz 1538,
dem Sonntag Okuli, der Reformator Justus Jonas auf dem Weg nach Braunschweig
in der Stadt gepredigt haben.* Aus Tangermiinde ist die Nachricht iiberliefert, dass
am 9. September 1538 ein Johann Weil§gerber aus Wittenberg die erste reformato-
rische Predigt in der Stadt gehalten haben soll — von welchem nicht mehr als der
Name bekannt ist, wie bereits 1729 George Gottfried Kiister in seinen »Antiquita-
tes Tangermundenses« bemerkte.®’ Auch in Osterburg soll nach einer Angabe der
ilteren Literatur bereits 1538 evangelisch gepredigt worden sein.*! Noch erfolgten
solche Predigten und Verinderungen nicht mit Zustimmung des Kurfiirsten. Die
Stendaler erhielten noch im Januar 1539 den Befehl Joachims, bis zu dessen Riickkehr
aus Franken und der Aufrichtung einer neuen Ordnung die bisherigen Zeremonien
und Gebriuche einzuhalten und auch keine Prediger anzunehmen.#> Angeblich am

37 Nikolaus Lysten (ID: 2002407893), in: RAG, Repertorium Academicum Germanicum, online:
hetp://www.rag-online.org/gelehrter/id/2002407893 (31.12.2016). Als Herkunftsort ist anlisslich
der Promotion Salzwedel genannt, anlisslich der Immatrikulation 1529 Hamburg. Die Identitit
mit Nikolaus Listenius, der 1533 in Wittenberg ein musiktheoretisches Werk veréffentlichte, ist
moglich: EITNER, Robert: Art. Listenius, Nicolaus, in: Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 18,
1883,S.778f. [Onlinefassung: http://www.deutsche-biographie.de/pnd130314854.html?anchor=adb
(31.12.2016)].

38 DanneiL: Kirchengeschichte (wie Anm. 13), Urk. Nr. 8. — CDB 1.16, S. 281. Vgl. HEIDEMANN:
Reformation (wie Anm. 1), S. 188f. — ScHNEIDER: Reformation (wie Anm. 18), S. 88.

39 L[enTz], Sfamuel]: Anweisung zu einer Chronicke der Alt-Mirckischen Haupe-Stadt Stendal, so
viel sich davon in gedruckten und ungedruckten Schrifften gefunden hat, Halle 1747, S. 45. Zum
Quellenwert: CREUTZBURG: Lieder (wie Anm. 11), S. 39-44.

40 KuosTeR: Antiquitates (wie Anm. 14), S. 61. — Vgl. BEkMaNN: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V,
Bd. I, Kap. VI, Sp. 9.

41 MULLER, Adolph: Geschichte der Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1839, S. 247. —
RUDEMANN, Julius Conrad: Historicorum Palaeo-Marchicorum collectio II [...], Salzwedel 1727,
S. 181 nennt nach einer alten Aufschrift an der Orgel eine Reihe von Pfarrern ab 1538, als ersten
Thomas Stolting. BEkMaNN: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, 1. Bd. I, Kap. VII, Sp. 10, kennt
als ersten der Diakone ab 1538 einen Andreas Reine.

42 Schreiben Kurfiirst Joachims vom 9. Januar 1539 (Landesarchiv Sachsen-Anhalt, Abt. Magdeburg,
Slg. 30 Nr. 10). Freundlicher Hinweis von Felix Engel.

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 159



31. Oktober 1539 ist dann auch in der grofiten Alemarkstade »in allen Kirchen und in
beyden Cléstern das Evangelium geprediget, und das Sacrament in beyderley Gestalt
gereichet worden«.*> Kurz zuvor, am 5. Oktober, war es wohl auch in Seehausen zur
ersten evangelischen Predigt, vielleicht durch den Wittenberger Magister Johannes
Hemstide, gekommen. 4

Zogerlich war zunichst die Stadt Gardelegen. Um die Zeit des offiziellen Uber-
tritts des Kurfiirsten zur Reformation am 1. November 1539 schrieb Bartholomius
Rieseberg von seinem derzeitigen Wirkungsort Seyda bei Wittenberg aus an seine
Heimatstadt, »Sie mdchte doch nicht die letzte sein / sondern sich auch aufd des
Pabstes banden reissen / und einen Evangelischen Prediger fordern«. Der Rat forderte
daraufhin Rieseberg selbst auf zu kommen, was dieser nach einigem Zdgern auch
tat. Am 11. November hielt er in der Marienkirche der Stadt die erste evangelische
Predigt, »und von der Zeit an / musten die Miinche und Pfaffen heraus bleiben«.>

Die Visitation von 1540 bis 1542 und die Einrichtung eines reformatorischen
Kirchenwesens

Zu einer gewissen Vereinheitlichung und Festigung des erneuerten Kirchenwesens
in der Mark Brandenburg fithrten schliefSlich die Verabschiedung einer landeswei-
ten Kirchenordnung sowie die erste Generalkirchenvisitation im Kurfiirstencum.
Zwischen November 1540 und Oktober 1542 besuchte die Visitationskommission
in drei Abschnitten die Stidte und Ortschaften der Altmark.*® Fiir die Stidte
entstanden im Zuge der Visitation im Wesentlichen je zwei Dokumente, die die
Ergebnisse festhielten: zum einen eine Matrikel, in der der von den Visitatoren er-
mittelte Besitz und das Einkommen der einzelnen kirchlichen Einrichtungen und
Vermégen verzeichnet wurden, und zum anderen der Abschied der Visitatoren, in
dem die kiinftige Kirchenorganisation einschliefllich des Schul- und Armenwesens
festgelegt wurde.?

In den tiberlieferten Abschieden nicht nur der Altmark galt stets ein Hauptaugen-
merk der Visitatoren der Neuordnung der Pfarrseelsorge in den Stadten. Deutlich wird
dies bereits in Tangermiinde, der ersten in der Altmark visitierten Stadt.*® Nachdem
die Pfarre zuvor der Propstei des Stifts inkorporiert gewesen war, sollte nur ein »guter
Prediger« angenommen werden, der »eines Pfarrers Statt halten« und zwei Kapline
neben sich haben sollte. Der erste Prediger wurde durch die Visitatoren eingesetzt;

43 LenTz: Anweisung (wie Anm. 39), S. 46. Vgl. CREUTZBURG: Lieder (wie Anm. 11), S. 44.

44 BexMaNN: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, Bd. I, Kap. V, Sp. 16. — MULLER: Geschichte (wie
Anm. 41), S. 247. Zu Hemstidt vgl. ScHoLz: Reformation (wie Anm. 10), S. 66f.

45 Scuurrze: Auff- und Abnehmen (wie Anm. 12), S. 76. — Vgl. Par1stus: Einfithrung (wie Anm. 17),
S. 12.

46 HeroLp, Viktor: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540-45, in:
Jahrbuch fir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20,1925, S. 5-104; Bd. 21, 1926, S. 59-128;
Bd. 22, 1927, S. 25-137; hier Bd. 21, S. 118-128; Bd. 22, S. 89-100, 106. — Vgl. SCHNEIDER:
Reformation (wie Anm. 18), S. 89.

47 Herorp: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 21, S. 75f.

48 Zum Ablauf der Visitation in Tangermiinde vgl. ebd., S. 118-121.

160 Michael Scholz



folgende sollten Kapitel und Ratgemeinsam nominieren, damitsie nach einer Priifung
vom Kurfiirsten eingesetzt wiirden.?’

Die Visitation in Stendal fand ebenfalls im November 1540 statt.>® Die Pfarrhoheit
in der Stadt lag bisher beim Kollegiatstift St. Nicolai; die iibrigen Pfarrkirchen waren
dem Stift inkorporiert. Als Pfarrer an St. Nicolai und Vizedekan des Stifts wurde
durch die Visitatoren der gebiirtige Osterreicher Konrad Cordatus eingesetzt, der
als Superintendent der Stadt fungieren sollte.’! Auch die {ibrigen Pfarrkirchen, die
offenbar zur Zeit der Visitation unbesetzt waren, wurden nun mit Pfarrern versehen,
die kiinftig wie in Tangermiinde zu berufen waren.>?

Der zweite Abschnitt der Visitation in der Altmark begann Mitte August 1541
mit dem Besuch von Alt- und Neustadt Salzwedel.”® Der Propst an der altstidtischen
Marienkirche, der bisher die Aufgaben eines Archidiakons des Bischofs von Verden
{iber weite Teile der nordwestlichen Altmark wahrgenommen hatte’, wurde in
seinem Amt bestitigt und bekam die Funktion eines Superintendenten. Allerdings
residierte der gegenwirtige Propst nicht dauerhaft vor Ort, so dass man zusitzlich
die Einsetzung eines »geschickten Prediger[s]« forderte. Besoldet werden sollte der
Prediger aus der Pfriinde des Propstes, die ansonsten unangetastet blieb.”> Die Pfarre
an der neustidtischen Katharinenkirche war bisher in der Hand des Propstes des
Augustiner-Chorherrenstifts zum Heiligen Geist gewesen. Sie war jedoch von diesem
inzwischen dem Rat der Neustadt abgetreten worden, der dem Propst kiinftig den
Pfarrer prisentieren sollte.”® Wie in Stendal scheinen zur Zeit der Visitation noch
keine reformatorischen Pfarrer amtiert zu haben.

Die Pfarrkirche in Seehausen, das ebenfalls im Spitsommer 1541 besucht wurde”,
war ebenso wie in Salzwedel mit einer Propstei des Bistums Verden verbunden, wobei
der Propst gleichzeitig Dekan des kleinen Kollegiatstifts Beuster war.’® Da der gegen-
wirtige Propst ebenso wie sein Salzwedeler Amtsbruder nicht residierte, sollte ein
Prediger angenommen werden, der bis zur Riickkehr des Propstes im Propsteihaus
wohnen und die Pfarreieinkiinfte erhalten sollte.”” Offenbar wurde der Prediger we-

49 MULLER/PARIsIUs: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.1, S. 1f. Nahezu gleichlautend der Abschied
fiir das Kollegiatstift Tangermiinde vom 4. November 1540 (ebd., S. 23).

50 Zum Verlauf vgl. HEroLD: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 21, S. 121-126.

51 MUuLLER/PARIsIUs: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 2—7. — Bestallung vom 16. November 1540:
ebd., S. 149f. — Zur Biographie des Cordatus vgl. GoTzE, Ludwig: Biographische Nachrichten tiber
die Mitglieder des ehemaligen Consistoriums zu Stendal, in: 14. Jahresbericht des Altmirkischen
Vereins fiir vaterlindische Geschichte und Industrie, 1864, S. 57-96, hier S. 57-88.

52 MULLER/PaRIsius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 10-13.

53 Zum Verlauf vgl. DanNEiL: Kirchengeschichte (wie Anm. 13), S. 146-155. — Herorp: Kirchen-
visitation (wie Anm. 46), Bd. 22, S. 89-92.

54 Vgl. hierzu Scuorz, Michael: Kirchliche Strukturen in der Altmark in der Reformationszeit, in:
Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 137-159, hier S. 140f.

55 MULLER/PARIsIUS: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.4, S. 248-250.

56 Ebd., S.280-282.

57 Zum Verlauf vgl. HEroLD: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22, S. 94-96.

58 Vgl. Scrovrz: Strukturen (wie Anm. 54), S. 141.

59 MULLER/PaRIsius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 156f.

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 161



nig spiter nicht durch den Landesherrn, der nach wie vor das Patronat beanspruchte,
sondern durch den stidtischen Rat berufen.®

In Gardelegen war die Pfarre im Besitz der Propstei des Nikolaistifts in Stenda
Dennoch war ein Pfarrvermégen vorhanden. Festgelegt wurde, dass nach dem Tode

1.61

des derzeitigen Stendaler Propstes der Kurfiirst die Pfarre verleihen sollte. Allerdings
hatte der Rat hier mit der Berufung von Bartholomius Rieseberg bereits vollendete
Tatsachen geschaffen. Die Visitatoren erklirten sich daher damit einverstanden, dass
Rieseberg »eines Pfarrers Statt« halte. Da er vom Rat besoldet wurde, wurde das
Pfarrvermogen in den Gemeinen Kasten geschlagen, aus dem wiederum der Rat zu
entschiddigen war. Fiir die zweite Stadtkirche St. Marien wurde die Anstellung eines
weiteren Predigers in Aussicht genommen.®?

Vergleichsweise gut ausgestattet war die Pfarre in Osterburg, die die Grundherr-
schaft iber ein ganzes Dorf besaf8.®> Das Patronatsrecht des Konventes des Klosters
Krevese wurde durch die Visitatoren bestitigt. Spiter besaf§ allerdings der stadtische
Ratein Nominationsrecht.®* Die Einsetzung eines neuen Pfarrers wird nicht erwihnt.

Als letzte der kleineren Stidte der Altmark wurde Werben erst im Oktober 1542
visitiert.”> Hier hatte der Komtur der Johanniterkommende die Pfarre bereits voll-
standig von der Kommende abgetrennt und das Prisentationsrecht dem stidtischen
Rat iibertragen.®¢

Im Regelfall erhielten die Pfarrer ein Geldeinkommen aus dem jeweiligen Ge-
meinen Kasten, das bei 1001l., in kleineren Pfarren zwischen 80 und 50fl. lag.®’
Hinzu kamen jeweils die freie Wohnung, Naturaleinkiinfte sowie Gebiihren fiir
Amtshandlungen, was eine Vergleichbarkeit der Einkiinfte erschwert. Das Gehalt
des Cordatus ragte mit 200fl. deutlich heraus, was seinen Funktionen geschuldet
ist.%8 Lediglich in Seehausen und Osterburg blieb es bei der bisherigen Pfriinde.®

In allen Stidten wurden den Pfarrern als Gehilfen in der Seelsorge Kapline zur
Seite gestellt, was den bisherigen Gepflogenheiten entsprach. In der Regel waren es
je Pfarrkirche zwei Kapline; in kleineren Pfarren begniigte man sich mit einem. Die
Besoldung der Kapline erfolgte wie die der Pfarrer teils in Geld, teils in Naturalien.

60 Ebd., S. 153f., Anm. 2.

61 Zum Verlauf der Visitation in Gardelegen vgl. HEroLD: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22,
S. 96-98.

62 MULLER/Parisius: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 205-207.

63 Zum Verlauf der Visitation in Osterburg vgl. HEroLD: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22,
S. 98f.

64 MULLER/PaRisIUs: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.3, S. 337-340, 353-358.

65 Zum Verlauf der Visitation in Werben vgl. HEroLD: Kirchenvisitation (wie Anm. 46), Bd. 22,
S. 106.

66 MULLER/PaRisIus: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.4, S. 398—402.

67 100 fl.: Tangermiinde, Stendal (Marien und Jacobi), Salzwedel (Marien) (MULLER/PARISIUS:
Abschiede [wie Anm. 15], Bd. 2.1, S. 1; Bd. 1.2, S. 11f,; Bd. 1.4, S. 157). — 80 fl.: Stendal (Petri),
Salzwedel (Katharinen) (Bd. 1.2, S. 12; Bd. 1.4, S. 281). — 70 fl.: Werben (Bd. 2.4, S. 401). — 50
fl.: Gardelegen (Marien) (Bd. 1.2, S. 207).

68 MULLER/PaRisIUs: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 7.

69 Ebd., Bd. 2.2, S.157; Bd. 2.3, S. 354f.

162 Michael Scholz



Der Geldanteil betrug 60 und 301l.; vielfach waren 501l. iiblich.”° Die Einsetzung
der Kapline scheint man in die Hinde der Pfarrer gelegt zu haben, wie die Regelung
in Tangermiinde zeigt.”!

In allen Stidten wurden im Zuge der Visitation in den Kirchen die bereits er-
wihnten Gemeinen Kisten aufgestellt, wie sie sich nach dem Vorbild der Leisniger
Kastenordnungvon 1523 in den Stidten durchgesetzt hatten, die zur reformatorischen
Lehre iibergegangen waren’?
Gardelegener Marienkirche, bei Ankunft der Visitatoren bereits existierten.”? In diese
Kisten wurden vorallem die Einkiinfte vakanter Altarlehen oder die Ertrige geistlicher

— wenn die Kisten nicht, wie in Seehausen und in der

Stiftungen gegeben; fiir die Zukunftsollten die Kastenvorsteher Almosen der Kirchen-
besucher einsammeln und Pfarrer und Kapline die Gemeinde zu testamentarischen
Legaten auffordern. Als Kastenvorsteher wurden regelmifSig Vertreter von stidtischem
Ratund Biirgerschaft gewihlt. Sie waren zu regelmi8igen Abrechnungen verpflichtet:
in Sechausen und Gardelegen beispielsweise gegentiber dem Rat und zehn Vertretern
der Gilden, in Osterburg gegeniiber dem Rat und dem Pfarrer. In Werben war der
Kasten mit drei Schléssern gesichert, von denen zwei von den Kastenvorstehern des
Rates und der Gemeinde und eines vom Pfarrer zu 6ffnen war.”4

Die Visitationsabschiede sowie die Protokolle zeigen, dass es den Visitatoren vor
allem um die wirtschaftliche Absicherung der Pfarrseelsorge ging. Hierzu wurden
Veridnderungen vorgenommen, wenn es notwendig erschien. War dies nicht der Fall,
wurden die vorgefundenen Zustinde festgeschrieben. Immerhin zeigen die Abschiede
fiir die Stddte mit Pfarrer, Kaplinen und auch Schulmeistern einen gewissen Standard

in der geistlichen Versorgung.

Ansitzezueiner Stadtreformation? Vergleichende Betrachtungenam Stendaler Beispiel
Die Ausformungdes reformatorischen Kirchenwesenslag somitin allen alemirkischen
Stidten in der Hand der vom Landesherrn eingesetzten Visitatoren, so dass in allen
Fillen von einer landesherrlichen »Vollendung« der Reformation gesprochen werden
kann. Unterschiedlich war allerdings der Grad der vom Landesherrn unabhingigen
reformatorischen Durchdringung der Gemeinwesen vor 1539. Nachdem es unter

70 Tangermiinde (2 Kapline): je 50 fl. (MULLER/PaRIstUs: Abschiede [wie Anm. 15], Bd. 1.1,
S. 2). — Stendal, Marien (2 Kapline): je 50 fl. (Bd. 1.2, S. 13f)). — Stendal, Jacobi: 50 fl. (Bd. 1.2,
S. 13f). — Stendal, Petri: 50 fl. (Bd. 1.2, S. 13f.). — Salzwedel, Marien (2 Kapline): 50 fl. und 40 fl.
(Bd. 1.4, S. 249f.). — Salzwedel, Katharinen: 60 fl. (Bd. 1.4, S. 282). — Sechausen (2 Kapline): je
60 fl. (Bd. 2.2, S. 159). — Osterburg: 40 oder 50 fl. (Bd. 2.3, S. 355). — Werben (2 Kapline): 40 fl.
und 30 fl. (Bd. 2.4, S. 403f.). — In Gardelegen wurden die Kapline aus den bisherigen Pfriinden
versorgt (Bd. 2.2, S. 207).

71 MULLER/PARIsIUS: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.1, S. 2.

72 Zum Gemeinen Kasten vgl. BAUER, Joachim: Gemeine Kisten in Kursachsen, in: Jahrbuch fiir
Geschichtedes Feudalismus, Bd. 12,1988,S.207-227. — LiermaNN, Hans: Geschichte des Stiftungs-
rechts, Tiibingen 22002, S. 147-156; LORENTZEN, Tim: Johannes Bugenhagen als Reformator der
6ffentlichen Fiirsorge (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 44), Tiibingen 2008, S. 210-327.

73 MULLER/PaRIsIUS: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 2.2, S. 167, 218.

74 MULLER/PARIsIUS: Abschiede (wie Anm. 15), Bd. 1.1, S. 14f. — Bd. 2.2, S. 167-170, 218-225;
Bd. 2.3, S. 357f,; Bd. 2.4, S. 407—-413.

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 163



Joachim II. allmahlich zum Nachlassen des landesherrlichen Drucks gekommen war,
gelangten einige Stidte autonom bis zur Berufung reformatorischer Prediger — wenn
auch wie im Fall von Gardelegen gleichsam erst in letzter Minute.

Wie hatte es aber vor 1535 ausgesehen? Dass die Quellen iiber stidtische Volks-
bewegungen der Zwanziger- und frithen Dreiffigerjahre schweigen, heif3t nicht, dass
es sie nicht gegeben hat. Wire tiberhaupt etwas tiber die spektakulidren Stendaler
Ereignisse von 1530 bekannt, wenn das Rechtfertigungsschreiben der Biirgerschaft
nichtim 18. Jahrhundert abgeschrieben worden wiire, bevor es verloren ging? Wire es
nicht moglich, dass bei etwas besserer Quellenlage auch Tangermiinde zu den Orten
mit einer stidtischen reformatorischen Volksbewegung gerechnet werden miisste?

Eine nochmalige Betrachtung der Stendaler Ereignisse unter vergleichendem
Aspekt macht deudlich, dass sich Handlungsabliufe in der alemirkischen Stadt niche
grundsitzlich von solchen in Stiddten unterschieden, in denen die Reformation sich
etwa gleichzeitig erfolgreich durchgesetzt hatte. Die Geschehnisse vom Sommer 1530
begannen mit dem Singen lutherischer Lieder — nach Magdeburger Vorbild, wie den
Zeitgenossen durchaus bewusst war.”” Immerhin war in Magdeburg im Mai 1524
die entscheidende Phase der Durchsetzung der Reformation mit dem offentlichen
Singen von Liedern Luthers durch einen Tuchmachergesellen eingeleitet worden.”®
Dass die Gardelegener Geistlichkeit genau durch den Gesang eines dieser Lieder
1531 aufs Auflerste alarmiert war, ist damit nachvollziehbar. Auch die »heifle Phase«
der Reformation in der Stadt Gottingen begann im August 1529 mit der Storung
einer Bittprozession durch ein derartiges Lied”’, und in Braunschweig wurde ein
eigens zur Bekimpfung der Reformation ausgerechnet aus Magdeburg (!) geholter
altglaubiger Prediger mit dem Lutherlied »Ach Gott im Himmel sich darein« von
der Kanzel vertrieben.”® In Liineburg wurde 1530 die entscheidende Etappe der
Durchsetzung der neuen Lehre mit dem Absingen desselben Liedes nach einer (ale-

75 Vgl. oben Anm. 28.

76 »Aus tiefer Not schrei ich zu dir« und »Es wolle Gott und gnidig sein«: HoLssE, Friedrich: Die
Einfithrung der Reformation in der Stadt Magdeburg, in: Geschichts-Blitter fiir Stadt und Land
Magdeburg, Bd. 16, 1883, S. 209-369, hier S. 254. Vgl. auch MieHE, Lutz: Magdeburg im Zeit-
alter der Reformation (1517-1551), in: PunLE, Matthias; PETscH, Peter (Hg.): Magdeburg. die
Geschichte der Stadt 805-2005, Dof3el (Saalkreis) 2005, S. 312—-342, hier S. 324. — SCHNEIDER,
Hans-Otto: Amsdorf als Statthalter Luthers in Magdeburg, in: BALLERSTEDT, Maren; KOsTER,
Gabriele; PoeNIcKE, Cornelia (Hg.): Magdeburg und die Reformation, Teil 1: Eine Stadt folgt
Luther (Magdeburger Schriften 7), Halle/S. 2016, S. 112-127, hier S. 114.

77 Vouz, Hans: Die Reformation in Géttingen, in: Géttinger Jahrbuch, Bd. 15, 1967, S. 49-71, hier
S. 58. Vgl. auch M6RkE, Olaf: Rat und Biirger in der Reformation. Soziale Gruppen und kirch-
licher Wandel in den welfischen Hansestidten Liineburg, Braunschweig und Géttingen (Veréffent-
lichungen des Instituts fiir Historische Landesforschung der Universitit Gottingen 19), Hildesheim
1983, S. 152. — MOELLER, Bernd: Die Reformation, in: DENECKE, Dietrich; Knn, Helga-Maria
(Hg.): Géttingen. Geschichte einer Universititsstadt, Bd. 1: Von den Anfingen bis zum Ende des
DreifSigjahrigen Krieges, Gottingen 1987, S. 492514, hier S. 492f.

78 JUrGENs, Klaus: Die Reformation in der Stadt Braunschweig von den Anfingen bis zur Annahme
der Kirchenordnung, in: Die Reformation in der Stadt Braunschweig. Festschrift 1528—1978, hg.
v. Stadtkirchenverband Braunschweig, Braunschweig 1978, S. 25-70, hier S. 38. — MORKE: Rat
(wie Anm. 77), S. 128.

164 Michael Scholz



gliubigen) Predigt eingeleitet.”” Lutherische Lieder waren eben »das« Kampfmittel
der frithen Reformation.®°

Dass die reformatorische Predigt ausgerechnet von einem Bettelmonch ausging,
war ebenfalls kein Einzelfall. In Magdeburg waren es die Augustiner-Eremiten,
deren Kloster zum frithen Zentrum der Reformation in der Altstadt wurde.®! In
Gottingen spielte der ehemalige Rostocker Dominikaner Friedrich Hiiventhal
eine entscheidende Rolle bei der Mobilisierung der Bevolkerung, insbesondere der
unteren Schichten.®? Der ehemalige Franziskaner Stephan Kempe wurde von der
Liineburger Biirgerschaft im April 1530 als erster reformatorischer Prediger aus
Hamburg berufen.®’

Letztlich wurde der offene Aufstand durch das Geriicht der bevorstehenden
Verhaftung Kuchenbeckers ausgeldst. In Magdeburg geschah Ahnliches anlisslich
der Verhaftung des lutherischen Singers vom Mai 1524.%4 In Géttingen war es das
Geriicht von der bevorstehenden Hinrichtung dreier Biirger, die Hiiventhal bei seiner
gewaltsamen Riickkehr in die Stadt im Oktober 1529 beigestanden hatten.® Basis
des Stendaler Aufstandes waren die Tuchmacher, die Kuchenbecker auf seiner Flucht
kaum — wie das Rechtfertigungsschreiben offenbar nahelegen wollte — zufillig aufge-
suchthat. Immerhin waren die Tuchmacher, die im Mittelalter die mitgliederstirkste
Innung bildeten, bereits 1429 und 1488 an stidtischen Unruhen beteiligt gewesen
und jeweils vom Landesherrn mit schweren Strafen belegt worden.¢ Die Tuchmacher
bildeten als unterprivilegierte Gruppe somit einen latenten Unruhefaktor innerhalb
der stadtischen Gesellschaft. Mit ihnen vergleichbar waren die »neuen« Wollenweber
in Géttingen, die 1529 den Kern der Anhingerschar Hiiventhals bildeten und eine im
Aufstieg befindliche Berufsgruppe darstellten, die ihren Placz im stidtischen Gefiige
noch nicht gefunden hatte.®” Unterstiitzt wurde Kuchenbecker auch durch zahlreiche
Handwerksgesellen, ebenfalls eine innerhalb der reformatorischen Unruhen in vielen
Stiadten aktive Gruppe. In Liineburg parodierten siezu Fastnacht 1530 eine altglidubige
Prozession, was einen voriibergehenden Stadtverweis, aber auch eine Solidarisierung
weiterer Gruppen von Biirgern nach sich zog.®

79 Prars, Uwe: Der Durchbruch der Reformation in Liineburg, in: Reformation vor 450 Jahren. Eine
liineburgische Gedenkschrift, Liineburg 1980, S. 25-67, hier S. 31. — Vgl. auch MORrkE: Rat (wie
Anm. 77), S. 103.

80 KaurMaNN: Geschichte (wie Anm. 5), S. 362-364.

81 Huwsse: Einfithrung (wie Anm. 76), S. 227-229.

82 Vouz: Reformation (wie Anm. 77), S. 58—64. — MOELLER: Reformation (wie Anm. 77), S. 497.

83 PrarH: Durchbruch (wie Anm. 79), S. 40—42. — Vgl. auch grundsitzlich Kaurmann: Geschichte
(wie Anm. 5), S. 377.

84 Huwvssk: Einfithrung (wie Anm. 76), S. 255.

85 Voirz: Reformation (wie Anm. 77), S. 61.

86 GoOTzE: Geschichte (wie Anm. 27), S. 193f., 240, 333.

87 Vourz: Reformation (wie Anm. 77), S. 58. Zu den neuen Wollenwebern vgl. auch NErTzERT, Dieter:
Géttingens Wirtschaft, an Beispielen des 15. und 16. Jahrhunderts, in: Denecke/Konn (Hg.):
Géttingen (wie Anm. 77), S. 298-345, hier S. 336-342.

88 PrarH: Durchbruch (wie Anm. 79), S. 35-37.

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 165



Dass der Rat sich anlisslich der Unruhen bedeckt hielt und mit Zogern reagierte,
gehortebenfallszu den Konstanten autonomer Reformationsprozesse in norddeutschen
Stidten.®” Aufverschirften Druck der Straf8e, der letztlich offenbarauch von Gruppen
jenseits der traditionellen Unruhefaktoren ausging”® — Bekmann spricht von sechs
Personen »von den iltesten aus der Biirgerschaft«! —, reagierte er mit Zuriickweichen
und stellte durch Annahme der »Artikel« den Frieden in der Stadt wieder her. Ein
dhnliches allmihliches Zuriickweichen bis hin zur Annahme der Forderungen aus
der Biirgerschaft findet sich in Magdeburg ebenso wie in Liineburg, Braunschweig
oder Gottingen.”? Ublicherweise diente diese Wiederherstellung der Einigkeit dazu,
das Heft in der Hand zu behalten und dem Landesherrn keine Gelegenheit zu geben,
in die Angelegenheiten der Stadt einzugreifen.”® Dies war freilich in Stendal nicht
mehr méglich, denn der Kurfiirst war in Gestalt des Landeshauptmanns und der
fiirstlichen Rite bereits in die Sache involviert.

So war der Aufstand trotz des kurzfristigen Erfolgs — vielleicht auch mit Gewih-
rung reformatorischer Predigt’® — letztlich von Beginn an zum Scheitern verurteilt.
Zu ungleich waren die Machtverhiltnisse, denn die Stadt Stendal hatte in der Folge
des sogenannten »Bierkrieges« von 1488 schon einen groflen Teil ihrer Rechte ver-
loren.”> Gleiches galt auch fiir die anderen altmirkischen Stidte, und so werden auch
die Tangermiinder Unruhen rasch beendet worden sein.

89 Vgl. hierzu MORKE: Rat (wie Anm. 77), S. 295f. — ScHILLING, Heinz: Die politische Elite nord-
westdeutscher Stidte in den religidsen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts, in: MoMMSEN,
Wolfgang]. u.a. (Hg.): Stadtbiirgertum und Adel in der Reformation (Veréffentlichungen des Deut-
schen Historischen Instituts London 5), Stuttgart 1979, S. 235-307, hier S. 246, 302—-304. — Ein
vergleichbares Phinomen ist auch in den Reichsstidten erkennbar: MOELLER, Bernd: Reichsstadt
und Reformation (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 180), Giitersloh 1962, S.25-27.

90 Die Verbindung von unruhigen Randgruppen und Teilen der etablierten Biirgerschaft findet sich
auch in anderen Stidten. In Magdeburg zeigten die Gemeindeversammlungen im Mai 1524, dass
sich ein Teil der Fiithrungsschicht an die Spitze der Bewegung gestellt hat (HtLsse: Einfithrung
[wie Anm. 76], S. 255f). In Géttingen versammelten sich im Oktober 1529 einhundert Biirger
aus allen Ziinften auf dem Markt (MOELLER: Reformation [wie Anm. 77], S. 408). In Liineburg
scheinen die Entscheidungstriger des im Frithjahr 1530 errichteten Biirgerausschusses dem oberen
Vermogensfeld angehort zu haben (MORKE: Rat [wie Anm. 77], S. 203). Zur breiten Zusammenset-
zung des im Mirz 1528 gewihlten Braunschweiger Biirgerausschusses vgl. ebd., S. 206-218. — Vgl.
ScHILLING: Elite (wie Anm. 89), S. 304f.

91 BexmaNN: Beschreibung (wie Anm. 11), Teil V, Bd. I, Kap. II, Sp. 230. — Die Sechserkommission
erinnert an die Biirgerausschiisse, die im Zuge der Durchsetzung einer stidtischen Reformation
regelmiflig gebildet wurden und deren Aufgabe es war, in Verhandlungen mit der stidtischen
Fithrung den Frieden wiederherzustellen. Hierzu pointiert: EnBrEcHT, Winfried: Verlaufsformen
innerstidtischer Konflikte in nord- und westdeutschen Stidten im Reformationszeitalter, in: MOEL-
LER, Bernd (Hg.): Stadt und Kirche im 16. Jahrhundert (Schriften des Vereins fiir Reformations-
geschichte 190), Giitersloh 1978, S. 27-47, hier S. 47.

92 Zur Ereignisgeschichte vgl. die oben zu den betreffenden Stidten genannte Literatur.

93 Vgl. ScuiLLing: Elite (wie Anm. 89), S. 304.

94 Skeptisch hierzu CREUTZBURG: Lieder (wie Anm. 11), S. 38.

95 GOT1zE: Geschichte (wie Anm. 27), S. 235-240. — Zum »Bierkrieg« vgl. BockER, Heidelore: Die
Festigung der Landesherrschaft durch die hohenzollernschen Kurfiirsten und der Ausbau der
Mark zum fiirstlichen Territorialstaat wihrend des 15. Jahrhunderts, in: MATERNA, Ingo; RiBBE,
Wolfgang (Hg.): Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 169-230, hier S. 220f.

166 Michael Scholz



Fiir den Verlauf der Reformation in semiautonomen Stidten wie den hier heran-
gezogenen Vergleichsbeispielen Magdeburg, Braunschweig, Liineburg und Gottingen
hat Heinz Schilling bereits Ende der 1970er Jahre den Begriff der »Hansestadt-
reformation« geprigt.”® Kennzeichnend fiir diesen Typus ist allerdings, dass es den
Stddten trotz formaler Landsissigkeit gelang, ein von Landesherrn unabhingiges
Kirchenwesen zu errichten und zumindest zeitweise zu behaupten. So weit ist es
in Stendal (und vielleicht auch in Tangermiinde) nicht gekommen, aber aufgrund
der Ahnlichkeiten in der Verlaufsform kénnte man fiir Stendal vielleicht von einer
»abgebrochenen Hansestadtreformation« reden, bei der das Maf§ der Autonomie fiir
den letzten Schritt eben nicht mehr ausreichte. Allerdings zeigen die Ereignisse, dass
auch in den altmirkischen Stddten ein Potential fiir eine eigenstindige Einfithrung
der Reformation vorhanden war, das jedoch aufgrund der im Vergleich zu den be-
nachbarten Territorien ungewdhnlich starken Stellung des altgliubigen Landesherrn
zumindest bis 1535 nicht zum Tragen kommen konnte.

Was bedeutet dies fiir die Einschitzung der brandenburgischen Reformation
tiberhaupt? Eike Wolgast hat 1990 drei Formen landesfiirstlicher Reformation
unterschieden, die in verschiedenen Territorien zu Tage traten: Erstens »Obrikeitli-
che Einhegung und Korrekeur schon vollzogener Gemeindereformation, zweitens
»organisierte Einfithrung in bisher altgliubigem Territorium mit intakter Kirchen-
organisation« und drittens »Spitreformation nach oft jahrzehntelanger Phase einer
Vorreformation«.%”

Typ 1 sah Wolgast am ehesten in Kursachsen verwirklicht; die Mark Branden-
burg diente ihm neben Wiirttemberg als Beispiel fiir den zweiten Typus. Bei seinem
Regierungsantritthabe JoachimII. ein weitgehend intaktes altgliubiges Kirchenwesen
vorgefunden; erst in der Folge habe die Ausbreitung der reformatorischen Bewegung
begonnen.”® Die Stendaler Ereignisse, die sich eng an die Verlaufsformen erfolgrei-
cher Stadtreformationen anlehnen, zeigen jedoch, dass das Kirchenwesen allenfalls
duflerlich intakt war und dass es bis zur vollzogenen Gemeindereformation nur ein
kleiner Schritt gewesen wire. So ist die Wolgast'sche Einordnung zwar auf den ersten
Blick richtig, aber letztlich lag Brandenburg reformationsgeschichelich doch niher
an Kursachsen, als es der erste Blick vermuten lisst.

96 ScHILLING: Elite (wie Anm. 89), S. 241. — Vgl. MORKE: Reformation (wie Anm. 5), S. 95f.

97 WoLagasT, Eike: Formen landesfiirstlicher Reformation in Deutschland, in: GRANE, Leif; Horsy,
Kay (Hg.): Die dinische Reformation vor ihrem internationalen Hintergrund. The Danish Refor-
mation against its international Background, Géttingen 1990, S. 57-90, hier S. 65f.

98 Ebd., S. 76f.

»Stidtische Volksbewegung« oder »Fiirstenreformation«? 167



Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem
und neuem Glauben

Reformation(en) in einer geteilten Stadt und das sozial-
geschichtliche Problem unterschiedlicher Geschwindigkeiten
des Reformationsprozesses

Alexander Sembdner

Einleitung

Die Reformation hat in der Bischofsstadt Naumburg a.d. Saale einen recht eigen-
titmlichen, aber dennoch nicht ungewshnlichen Verlauf genommen, den man guten
Gewissens mit dem Diktum Ernst Blochs von der »Gleichzeitigkeit des Ungleich-
zeitigen« belegen konnte.! Die neue Lehre hielt nur allmihlich und erst nach dem
Bauernkrieg 1525 Einzug, dies jedoch nicht gleichzeitig und flichendeckend, sondern
in unterschiedlichen Geschwindigkeiten in den jeweiligen Pfarrsprengeln —und nicht
immer auf Anhieb erfolgreich.? Oder um es mit einer beliebten Fernsehwerbung der
1990er Jahre zu sagen: Wihrend auf der Domfreiheit noch die Monstranzen geputzt
wurden, wurde in der Ratsstadt bereits das Abendmahl in beiderlei Gestalt gefeiert.

1 BrocH, Ernst: Erbschaft dieser Zeit. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt/M. 21992. Vgl. dazu NoLrE,
Paul: Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, in: JorpaN, Stefan (Hg.): Lexikon Geschichtswis-
senschaft. Hundert Grundbegriffe, Stuttgart 2002, S. 134-137. — LANDWEHR, Achim: Von der
»Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigens, in: Historische Zeitschrift, Bd. 295, 2012, S. 1-34.

2 Sowohl die mittelalterliche wie die frithneuzeitliche Stadtgeschichte Naumburgs ist bisher fast gar
nicht systematisch untersucht worden, sicht man von ilteren Arbeiten anlisslich eines 900-jihri-
gen Stadtjubiliums 1928 durch Borkowsky, Ernst: Naumburg a.d.S. Eine Geschichte deutschen
Biirgertums. 1028 bis 1928, Jena 1928; zuvor bereits Borkowsky, Ernst: Die Geschichte der Stadt
Naumburg an der Saale, Stuttgart 1897, ab. Einschligig fiir die Reformationsgeschichte Naum-
burgs sind: MrtzscHKE, Paul: Martin Luther, Naumburg a.S. und die Reformation. Festschrift
zur Begriiflung der Versammlung vormaliger Schiiler des Naumburger Domgymnasiums am
30. September, 1. und 2. Oktober 1885 in Naumburg, Naumburg/S. 1885. — Horrmann, Ernst:
Naumburg a. S. im Zeitalter der Reformation. Ein Beitrag zur Geschichte der Stadt und des Bis-
tums, Leipzig 1901; vgl. auch WiEssNER, Heinz: Das Bistum Naumburg. 2 Teilbde. (Germania
Sacra 35.1-2), Berlin/New York 1997, hier S. 152—178. Es liegen jedoch fast gar keine modernen
Forschungen zur Stadt- und Kirchengeschichte vor, was in einem krassen Gegensatz zu der Vielzahl
von Beitrigen und Monographien, diesich dezidiert dem Dom und im Besonderen den Naumburger
Stifterfiguren im Westchor der Domkirche zuwenden, steht. Vgl. dazu auch SEMBDNER, Alexander:
Alte Pfade — Neue Wege? Die historischen und kunsthistorischen Perspektiven des Naumburg
Kollegs, in: Sachsen und Anhalt, Bd. 27, 2015, S. 233-251. Diesen eklatanten Missstand soll in
Zukunft — zumindest fiir die mittelalterliche Stadtgeschichte — meine Dissertation beheben, die
ich im August 2016 unter dem Titel »Das Werden einer geistlichen Stadt im Schatten des Doms.
Zur Rolle der geistlichen Institutionen im Gefiige der Bischofsstadt Naumburg bis ca. 1400« an
der Fakultit fiir Geschichte, Kunst und Orientwissenschaften der Universitit Leipzig eingereicht
habe und die Herr Prof. Dr. Enno Biinz, Inhaber des Lehrstuhls fiir sichsische Landesgeschichte,
betreut hat.

168 Alexander Sembdner



Diese leicht humorige Aussage ist dann allerdings doch problematisch. In ihr
schwingt eine gewisse Wertung mit, die — mitunter unbewusst — Begriffe wie »neu«
und »alt« mit Etiketten wie »gut« und »schlecht« verbindet. Die Verbreitung einer
solchen Auffassung von derzivilisationsbefordernden Wirkung der Reformation —oder
doch zumindest deren Betonung als »epochalem« Einschnitt in der Geschichte — ist
sicher eines der Hauptaugenmerke des Reformationsjubildums 2017 bzw. der voran-
gegangenen »Lutherdekade«.? Doch der Historiker muss sich davor hiiten, verspitete
oder gar gescheiterte Reformationsversuche implizit mit einer Art kulturellen Riick-
stindigkeit oder gar Starrsinnigkeit der jeweiligen Akteure, die wohl die Zeichen
der Zeit nicht erkannt hitten, in Verbindung zu bringen.4 Nicht nur ist Geschichte
immer offen, auch ist es nicht Aufgabe des Historikers, ex post die Entscheidungen
und Handlungen der Menschen im Reformationsprozess zu bewerten, sondern sie zu
erkliren. Letztlich hat sich die Reformation auch in Naumburg, welches sicherlich
zum Bereich des reformatorischen »Mutterlandes<® zu zihlen ist, zwar durchgesetzt.
Doch zeigt sich an diesem Beispiel, dass dies keineswegs ein stringenter und wider-
standsfreier und erst recht kein zwangsliufig »erfolgreicher« Vorgang war.

Dies hat zunichst etwas mit den gewachsenen innerstiddtischen Strukturen zu
tun. Wenn im Titel des Beitrags die Rede von einer »geteilten Stadt« ist, wird man
wohl zunichst an Berlin zur Zeit der deutschen Teilung denken. Andere Stddte sind,
wie etwa die zypriotische Hauptstadt Nikosia, noch heute geteilt. Mauern trennten
aber schon im Mittelalter Stidte nicht nur nach aufSen vom »platten Lands, sondern
auch im Inneren einzelne Stadtteile voneinander ab.” Die mittelalterliche Stadt war
keine geschlossene Entitit, sondern ein von zahlreichen unterschiedlichen Sonder-

3 Vgl. Hamm, Berndt: Abschied vom Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Plidoyer,
in: Zeitschrift fiir Historische Forschung, Bd. 39, 2012, S. 373—411.

4 Vgl in diesem Sinne zum problematischen Begriff der »Ungleichzeitigkeit« LANDWEHR: »Gleich-

zeitigkeit des Ungleichzeitigen« (wie Anm. 1), S. 6f.: »[...] so bleibt doch dieses Wort Ungleichzei-

tigkeit« stechen. Und wer dieses Wort verwendet, muss sagen konnen, nach welchem Mafistab etwas
oder jemand als ungleichzeitigc apostrophiert wird, weil damit immer eine bestimmte Norm von

»Gleichzeitigkeit« einhergehen muss — ansonsten wiirde das Wort der »Ungleichzeitigkeit< keinen

Sinn machen.«

Vgl. dazu den Beitrag von Enno Biinz in diesem Band.

6 Zur Reformation einfithrend nach wie vor MORkE, Olaf: Die Reformation, Voraussetzungen
und Durchsetzung (Enzyklopidie deutscher Geschichte 74), Miinchen 22011. Fiir einen konzisen
Uberblick zur Forschungsgeschichte auch die Einleitung von Thomas Kaufmann in: MOELLER,
Bernd: Reichsstadt und Reformation. Neue Ausgabe. Mit einer Einleitung von Thomas Kaufmann,
Tubingen 2011, hier S. 1-38.

7  Zur Fortifikationsfunktion mittelalterlicher Stidte bereits WEBER, Max: Wirtschaft und Gesell-
schaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen Ordnungen und Michte. Nachlaf, Teilbd. 5:
Die Stadt (Studienausgabe der Max Weber-Gesamtausgabe 1/22-5), Tiibingen 2000, S. 7f. Vgl.
IseNnMANN, Eberhard: Die deutsche Stadtim Mittelalter 1150—1550. Stadtgestalt, Recht, Verfassung,
Stadtregiment, Kirche, Gesellschaft, Wirtschaft, Wien/K6ln/Weimar 2012, S. 40. — Herr, Alfred:
Vielfale der Erscheinung — Einheit des Begriffes? Die Stadtdefinition in der deutschsprachigen
Stadtgeschichtsforschung seit dem 18. Jahrhundert, in: JoHANEK, Peter; PosT, Franz-Joseph (Hg.):
Vielerlei Stidte. Der Stadtbegriff (Stidteforschung A/61), Kéln/Weimar/Wien 2004, S. 1-12, hier
S. 8f.

N

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 169



rechtsbereichen geprigtes und zergliedertes heterogenes Gebilde.® Von diesen Be-
reichen besonderen Rechts standen oftmals die geistlichen Institutionen im Fokus
einer stidtischen Obrigkeit, die durch deren Vereinnahmung oder Ausschaltung ein
einheitliches stidtisches Rechtsgebiet zu bilden versuchte.

Doch solche Bestrebungen mussten nicht zwangsliufig zu einer stidtischen Ein-
heit fithren, sondern konnten durch Konkurrenz und Abgrenzung auch verschiedene
cigenstdndige stddtische Einheiten ausbilden. Bestes Beispiel fiir solche Prozesse stellt
etwa die Stadt Braunschweig dar, die ja in nicht weniger als finf unterschiedliche
Weichbilder” zerfiel, von denen jedes einen eigenen Rat als obrigkeitliche Vertretung
besaf3. Jedoch blieb in einem gesonderten gesamtstidtischen Rat zumindest teilweise
die Einheit der Stadt erhalten.!” Ein ganz anderes Problem stellte sich, wenn parallel
und in Abgrenzung zu kommunalen Autonomiebestrebungen auch starke geistliche
Institutionen einer Stadtdarin Erfolg hatten, Sonderrechte und Einflussmoglichkeiten
von auflen auf ihr beanspruchtes Herrschaftsgebiet zu begrenzen bzw. auszuschalten.

Einen solchen Fall kann man fiir die Bischofsstadt Naumburg beobachten, die
seit der Verlegung des Bistumssitzes aus Zeitz nach Naumburg zwischen 1028 und
1032 mehrere Transformationsphasen durchgemachthatte, von einer anfinglich stark
durch bischéfliche Herrschaft geprigten Stadt des Hochmittelalters hin zu einer von
zwei starken kommunalen Michten geprigten Stadt des Spatmittelalters.!! Diese bei-
den Michte waren zum einen der Naumburger Stadtrat, dessen Mitglieder aus dem
Umfeld der Ministerialitit von Bischof und Landesherr stammten und der im Verlauf
des 14. Jahrhunderts eine gewisse obrigkeitliche Stellung entwickeln konnte.!? Zum

8 Vgl. FLacHENECKER, Helmut: Kirchliche Immunititsbezirke — Fremdkorper in der Stade?, in:
JoHANEK, Peter (Hg.): Sondergemeinden und Sonderbezirke in der Stadt der Vormoderne (Stidte-
forschungA/59), Kéln/Weimar/Wien 2004, S. 1-28. —BrascHKE, Karlheinz: Sonderrechtsbereiche
insichsischen Stidten an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit, in: JAGer, Helmut; PETRI, Franz;
Quirin, Heinz (Hg.): Civitatum Communitas. Studien zum europiischen Stidtewesen. FS Heinz
Stoob, 2 Teilbde. (Stidteforschung A/21.1-2), K6ln/Wien 1984, S. 254-265. — IseNMANN: Stadt
(wie Anm. 7), S. 621.

9  ScuHMIDT-WIEGAND, Ruth: Art. Weichbild, in: Handwérterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte,
Bd. 5, 1998, Sp. 1209-1212. — KroescHELL, Karl. A.: Art. Weichbild, Weichbildrecht, in: Lexikon
des Mittelalters, Bd. 8, 1997, Sp. 2093-2095.

10 Vgl. ARLINGHAUS, Franz-Josef: Einheit der Stadt? Religion und Performanz im spitmittelalterlichen
Braunschweig, in: FRErtaG, Werner (Hg.): Die Pfarre in der Stadt. Siedlungskern, Biirgerkirche,
urbanes Zentrum (Stidteforschung A/82), Kéln/Weimar/Wien 2011, S. 77-96.

11 Ich verweise erneut auf meine in Anm. 2 angesprochene Dissertation sowie SEMBDNER, Alexander:
Das Werden einer »geistlichen Stadt« — Naumburgs geistliche Institutionen im Mittelalter, in:
Naumburg-Kolleg: Interdisziplinire Forschungen zum Naumburger Dom. Ein Werkstattbericht,
Regensburg 2013, S. 16-19.

12 Dass kommunale Ratsgremien mittelalterlicher Stidte zu einem nicht geringen Teil aus der Dienst-
mannschaft geistlicher wie weltlicher Herren erwuchsen, ist ganz besonders durch Knut Schulz in
zahlreichen Untersuchungen herausgearbeitet worden. Die Tatsache, dass nicht nur finanzstarke
Fernhindler, sondern auch die mit Verwaltungsaufgaben beschiftigte Ministerialitidt an Kommu-
nalisierungsprozessen grofen Anteil hatte, diirfte kaum noch zu bestreiten sein. Vgl. ScuuLz, Knut:
Ministerialitit und Biirgertum in Trier. Untersuchungen zur rechtlichen und sozialen Gliederung
der Trierer Biirgerschaft vom ausgehenden 11. bis zum Ende des 14. Jahrhunderts (Rheinisches
Archiv 66), Bonn 1968. — ScHuLz, Knut: »Denn sie lieben die Freiheit so sehr...«. Kommunale

170 Alexander Sembdner



anderen war dies das Naumburger Domkapitel'?, dessen aus dem mitteldeutschen
Niederadel stammende Mitglieder sich auf der Domfreiheit eine quasi-kommunale
Einheit geschaffen hatten, mit Markt, Polizei und Zunftordnungen, rechtlicher Bin-
dung der Einwohner der Domfreiheit an das Domkapitel durch Eidesleistung, mit
Biirgerrechten und Biirgerpflichten usw.'* Zieht man die einschligigen Definitionen
einer mittelalterlichen Stadt zu Rate, so hat man es hier mit einer »richtigen« Stadt

zu tun — es fehlte nur die kommunale Vertretung durch ein eigenes Ratsgremium.”

Aufstinde und Entstehung des europdischen Biirgertcums im Hochmittelalter, Darmstadt 1992. —
Scuurz, Knut: Die Freiheit des Biirgers. Stidtische Gesellschaft im Hoch- und Spitmittelalter,
hg. v. Matthias KrRUGER, Darmstadt 2008; auflerdem Zotz, Thomas: Die Formierung der Mi-
nisterialitdt, in: Weinfurter, Stefan (Hg.): Die Salier und das Reich, Bd. 3: Gesellschaftlicher und
ideengeschichtlicher Wandel im Reich der Salier, Sigmaringen 1992, S. 3-50. Gleiches lisst sich
fiir Naumburg feststellen, wie dies in meiner Dissertation (vgl. Anm. 2) dargelegt wird. Nicht nur
lassen sich zahlreiche ehemalige Ministerialenfamilien im Naumburger Stadtrat nachweisen, auch
weist die gesamte stidtische Gesellschaft einen hohen Grad von ritterlich-ministerialer Prigung
auf, wie sic etwa an einer signifikanten Vorliebe fiir Ritterheilige als Kirchenpatronen ablesbar ist,
vgl. dazu Lepstus, Carl Peter: Uebersichtliche Nachweisung der bemerkenswerthesten Urkunden
und Handschriften, welche sich im Archiv des Stadtmagistrats zu Naumburg befinden und auf
die Geschichte der Stadt und deren ehemalige Verfassung beziehen, in: Lepsius, Carl Peter: Kleine
Schriften. Beitrige zur thiiringisch-sichsischen Geschichte und deutschen Kunst—und Alterthums-
kunde, Bd. 3, Magdeburg 1855, S. 295-304, hier S. 302f. - Borkowsky: Naumburg (wie Anm. 2),
S. 41. Die Teilhabe der Ministerialitit an der stidtischen Selbstverwaltung blieb aber keineswegs
auf Bischofsstidte beschrinkt, sondern lisst sich auch in landesherrlichen Stidten wie Freiberg oder
Leipzig nachweisen, vgl. UNGER, Manfred: Stadtgemeinde und Bergwesen Freibergs im Mittelalter
(Abhandlungen zur Handels- und Sozialgeschichte 5), Weimar 1963. — BNz, Enno: Ein Markgraf
in Bedringnis — der erste Leipziger Biirgeraufstand 1215/16, in: BRIELER, Ulrich; EckerT, Rainer
(Hg.): Unruhiges Leipzig. Beitrige zu einer Geschichte des Ungehorsams in Leipzig (Quellen und
Forschungen zur Geschichte der Stadt Leipzig 12), Leipzig 2016, S. 15-38.

13 Die mittelalterliche Geschichte des Naumburger Domkapitels wird derzeit durch Matthias Ludwig,
denLeiter desNaumburger Domstiftsarchivs, im Rahmen seines Dissertationsvorhabens bearbeitet.
Eine Publikation ist in den Schriften der Germania Sacra vorgesehen, vgl. KROGER, Birbel u.a.:
Germania Sacra. Bericht der Arbeitsstelle »Germania Sacrac an der Akademie der Wissenschaften
zu Gottingen fir das Jahr 2013/2014, in: Deutsches Archiv, Bd. 70, 2014, S. 199-204. — Vgl. bis-
her Lupwig, Matthias: Das Personal der Naumburger Domkirche und der Zeitzer Stiftskirche
1400-1564. Ein prosopographischer Beitrag zur mitteldeutschen Stiftskirchenforschung, masch.
Magisterarbeit Univ. Halle 2008.

14 So ist fur das Jahr 1456 kopial eine Ordnung des Domkapitels fiir die Domfreiheit und deren Ein-
wohner iiberliefert, welche insgesamt 24 Punkte umfasste, vgl. Domstiftsarchiv Naumburg, Kop. 5,
fol. 187r—188r. Paragraphen iiber die Pflicht, beim Besitz eines Grundstiicks mit Braurecht auch
einen Harnisch fiir den Verteidigungsfall zur Verfiigung zu haben (ganz im Sinne eines Biirger-
rechts) oder wie, wann und in welcher Form Lebensmittel herzustellen und zu verkaufen waren,
gleichen deriiblichen stidtischen Gerichtsbarkeit und den Polizeiverordnungen, vgl. dazu IseNMaNN:
Stadt (wie Anm. 7), S. 145-148, 181-192. Der Eid, den die Einwohner der Domfreiheit auf das
Dombkapitel zu leisten hatten, ist tiberliefert in DStAN (wie oben), Tit. XVIII 1c, fol. [7r]. Vgl. zur
Funktion der Eidesleistung als Instrument des Gemeinschaftserhalts auch KeLLEr, Hagen: Die
Verantwortung des Einzelnen und die Ordnung der Gemeinschaft. Zum Wandel gesellschaftlicher
Werte im 12. Jahrhundert, in: Frithmittelalterliche Studien, Bd. 40, 2006, S. 183-197, hier S. 185f.

15 Vgl. Isenmann: Stadt (wie Anm. 7), S. 133-250. Es ist im Ubrigen fiir Bischofsstidte nicht uniib-
lich, dass sich die Bereiche der Domfreiheit und der »eigentlichen« Stadt mit der Zeit auseinander-
dividieren und die Stadt »zunehmend als exemter Rechtsbezirk ausgegliedert« wird. Schon Walter
Schlesinger sprach in diesem Zusammenhang von einem Verfassungsdualismus, der zugleich
teilweise ein topographischer Dualismus sei, indem sich »herrschaftliche« und »genossenschaft-

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 171



Ab 1400 kann man fir Naumburg von zwei Stiddten sprechen, die sich auch
durch Mauern und Griben voneinander abgetrennt hatten.!® Doch damit hérte die
Differenzierung der Kommune noch nicht auf. Entscheidende Bedeutung hatten
dabei die Pfarrkirchen.”” Um diese hatten sich in der Formierungsphase von Biir-
gerstadt und Domfreiheit im 12. und 13. Jahrhundert zunichst eigene stadtische
Ansiedlungen herausgebildet, aus denen im Laufe der Zeit die Ratsstadt am Markt
um die in der zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts gegriindete Kirche St. Wenzel'®
erwuchs, wihrend etwa bei St. Othmar, einer Griindung der ersten Hilfte des
13. Jahrhunderts, eine vorstidtische Siedlung entstand, die sowohl von Domkapitel
wie Stadtrat beansprucht wurde. Die Gemeinde von St. Jakob?® als spitere Filialkirche
von St. Wenzel besa§ noch Anfang des 15. Jahrhunderts einen gewissen kommunalen
Sonderstatus, ging mit der Zeit aber in der Ratsstadt auf, ebenso wie die Gemeinde
um St. Maria-Magdalena?!, die rechtlich gesehen aber zum Benediktinerkloster

liche« Elemente einer Stadt »entmischt« hitten, vgl. SCHLESINGER, Walter: Uber mitteleuropiische
Stidtelandschaften der Frithzeit, in: Haasg, Carl (Hg.): Die Stadt des Mittelalters, Bd. 1: Begriff,
Entstehung und Ausbreitung (Wege der Forschung CCXLIII), Darmstadt 1978, S. 246280, hier
S. 273. — DILCHER, Gerhard: Stadtherrschaft oder kommunale Freiheit — Das 11. Jahrhundert ein
Kreuzweg?, in: JARNUT, J6rg; JoHANEK, Peter (Hg.): Die Frithgeschichte der europdischen Stadt
im 11. Jahrhundert (Stidteforschung A/43), Kéln/Weimar/Wien 1998, S. 31-44, hier S. 37.

16 1287 wurde der Naumburger Biirgerschaft wie dem Domkapitel durch den Meifiner Markgrafen
die Erlaubnis erteilt, dass sie Domfreiheit und Ratsstadt durch Wehranlagen voneinander abtrennen
bzw. gegeneinander sichern durften, vgl. Patze, Hans; DOLLE, Josef (Bearb.); ScuuLzg, Hans K.
(Hg.): Urkundenbuch des Hochstifts Naumburg, Teil 2 (1207-1304) (Quellen und Forschung zur
Geschichte Sachsen-Anhalts 2), Koln/Weimar/Wien 2000 (im Folgenden: UBN II), S. 626-628
Nr. 588.

17 Vgl. PETKE, Wolfgang: Die Pfarrei. Ein Institut von langer Dauer als Forschungsaufgabe, in: BoNz,
Enno; LoRENZEN-ScHMIDT, Klaus-Joachim (Hg.): Klerus, Kirche und Frommigkeit im spitmittel-
alterlichen Schleswig-Holstein (Studien zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte Schleswig-Holsteins
41), Neumiinster 2006, S. 17-49. — Krupra, Nathalie (Hg.): Pfarreien im Mittelalter. Deutschland,
Polen, Tschechien und Ungarn im Vergleich (Studien zur Germania Sacra 32 / Veréffentlichungen
des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 238), Gottingen 2008. — Biinz, Enno; FouQuert, Gerhard
(Hg.): Die Pfarrei im spiten Mittelalter (Vortrige und Forschungen 77), Ostfildern 2013.

18 Erstmals wird die Stadtpfarrkirche 1218 in einer Urkunde Bischof Konrads von Halberstadt er-
wihnt, als in Gegenwart des Naumburger Bischofs und des Domkapitels unter den Zeugen ein
»Wernherus parrochianus ecclesie sancti Wenczlai« auftrat: UBNI, S. 35 Nr. 29. Gegriindet wurde
die Pfarrkirche aller Wahrscheinlichkeit nach durch Bischof Udo II. um das Jahr 1169.

19 St. Othmar wird 1234 erwihnt, als ein »Titericus plebanus sancti Othmari in Nuenburc« in einer
Urkunde Bischof Engelhards als Zeuge fungierte: UBNII, S. 148—150 Nr. 126. Die Kirche diirfte
eine Griindung des im Reichsdienst aktiven Bischof Engelhards gewesen sein, der auf diesem Wege
wohl auch das aus dem Bodenseeraum stammende Patrozinium des HI. Othmars mitbrachte.

20 Diese Kirche, deren Geschichte weitgehend im Dunkeln verborgen bleibr, tritt tiberhaupt erstmals
im Jahr 1358 in Erscheinung, als sie zu einer Kapelle abgestuft wurde: Stadtarchiv Naumburg, Urk.
Nr. 18 (29. Januar 1358).

21 Die Kirche St. Maria-Magdalena geht auf eine Hospitalgriindung Bischof Udos I. von Naumburg
zuriick, die dieser vermutlich vor dem Jahre 1140 ausgefiihrt hatte. Urspriinglich dem Zisterzienser-
kloster Pforta tibergeben, gelangte es am 18. Mirz 1142 im Tausch an das Naumburger Georgen-
kloster: RosENFELD, Felix (Bearb.): Urkundenbuch des Hochstifts Naumburg, Teil 1 (967-1207)
(Geschichtsquellen der Provinz Sachsen und des Freistaates Anhalt, Neue Reihe 2.1), Magdeburg
1925 (im Folgenden: UBN I), S. 146-148 Nr. 168.

172 Alexander Sembdner



/)
1% /st

( \
/ “\} ‘\\
/

I
f
f

.

1 Pfarrkirchen und Pfarrsprengel im mittelalterlichen Naumburg a. d. Saale (A. Sembdner)

St. Georg gehérte. Auflerhalb des Zugriffs der Stadtviter stand die Domfreiheit mit
der Marienpfarrkirche??, welche im 14. Jahrhundertin ein Kollegiatstift umgewandelt
wurde. Pfarrkirche und Pfarrsprengel waren damit stddtische Ordnungseinheiten,
ihre Gemeinden deckten sich mit rechtlichen Untereinheiten der Stadt Naumburg
bzw. bildeten diese erst heraus.?> (Abb. 1)

Auf die Pfarrkirchen also kam es in Naumburg an, und dies galt auch fiir die Zeit
der aufkommenden Reformation®4, die seit den 1520er Jahren in der Bischofsstadt

22 Die Anfinge der Kirche reichen in das 12. Jahrhundert zurtick. Der letztmalig 1172 in den Quellen
auftauchende Domkanoniker Trutwin (1150-1172) hatte sich ausweislich des Naumburger »Mor-
tuologiums« von 1518 in der Marienpfarrkirche bestatten lassen, zu seinem Todestag am 7. Juli
hatte der Pfarrer von St. Marien fiir Kerzen zu sorgen, vgl. DStAN (wie Anm. 14), Tit. XXXIVa
1a, fol. 93r.

23 Vgl. FrertaG, Werner: Die Pfarre in der Stadt. Siedlungskern — Biirgerkirche — Urbanes Zentrum,
in: Frerrac (Hg.): Pfarre (wie Anm. 10), XI-XVII. Arnd Reitemeier hat fiir diese Funktion der
Pfarrkirchen den griffigen Begriff der »vertikalen Einheiten« gefunden, vgl. REITEMEIER, Arnd:
Kirchspiele und Viertel als »vertikale Einheiten« der Stadt des spiten Mittelalters, in: Blitter fiir
deutsche Landesgeschichte, Bd. 141/142, 2005/06, S. 603—640.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 173



allmihlich Einzug hielt, nachdem Martin Luther selbst im Jahr 1521 auf seinem Weg
zum Wormser Reichstag in Naumburg Station gemacht hatte.”> Dabei lassen sich

anhand des Beispiels Naumburg die unterschiedlichen Strategien und Probleme im

Umgang mit dem neuen Glauben erkennen und nachzeichnen. In der durch Pfarr-

sprengel und kommunale Obrigkeiten innerlich stark differenzierten und zugleich
auch sozial abgestuften Stadt nahm die Reformation ihre ganz eigene Entwicklung
in Form parallel zueinander bzw. zeitlich versetzt verlaufender Prozesse. Bisher je-

doch hat die Forschung, nicht zuletzt die evangelische Kirchengeschichte, vor allem

den Dualismus zwischen dem am 20. Januar 1542 mit Hilfe Luthers eingesetzten
evangelischen Bischof Nikolaus von Amsdorf und dem katholischen (und vom
Dombkapitel gewihlten) Bischof Julius Pflug in den Mittelpunke der Betrachtungen
geriicke, was freilich angesichts des ausgesprochen »experimentellen« Charakters der

24 Einschligige Quellenbestinde zur Reformation Naumburgs, besonders aus dem Naumburger Stadt-

25

174

archiv, sind im Ubrigen bereits im Druck greifbar, vgl. ScuéppE, Karl: Zur Geschichte Naumburgs
wihrend des Thiiringer Bauernkriegs 1525. Nach dem Rats-Kopialbuche, in: Neue Mitteilungen aus
dem Gebiet historisch-antiquarischer Forschungen, Bd. 19, 1898, S. 325-347. — Scuorrg, Karl: Zur
Geschichte der Reformation in Naumburg. Nach dem Rats-Kopialbuche, in: Neue Mitteilungen
aus dem Gebiet historisch-antiquarischer Forschungen, Bd. 20, 1900, S. 299-432. — ScHOPPE,
Karl: Regesten und Urkunden zur Geschichte Naumburgs im 16. Jahrhundert, in: Zeitschrift des
Vereins fiir Thiiringische Geschichte und Altercumskunde, Neue Folge, Bd. 15, 1905, S. 335-354.
Alswertvolle Quelle fiir die Reformationsgeschichte dienen die Anfang des 17. Jahrhunderts geschrie-
benen Annales Numburgensesdes Naumburger Stadtsyndicus und Oberbiirgermeisters Sixtus Braun
(um 1550-1614): BrAUN, Sixtus: Annales Numburgenses, bearb. v. Felix K&sTER, hg. v. Siegfried
WaNER und Karl-Heinz WinscH (Quellen und Schriften zur Naumburger Stadtgeschichte 3),
Naumburg 2009. Dieser hatte die Uberlieferung seines eigenen Archivs durchgearbeitet, um sich
ein umfangreiches Arbeitshandbuch zu schaffen, welches ihm unter anderem in den zu seiner Zeit
eskalierenden Auseinandersetzungen mit dem Naumburger Domkapitel als Nachschlagewerk und
Kompendium dienen sollte. Braun war zwar orthodoxer Lutheraner, lief sich jedoch nur duflerst
selten zu abfilligen Bemerkungen gegeniiber »Papisten« oder deren Glauben hinreiflen, vielmehr
gibt er sachlich und niichtern das im Stadtarchiv iiberlieferte Material wieder. Da aufgrund der
schwierigen politischen Lage in Naumburg selbst keine Visitationen vorgenommen werden konn-
ten, liegen dementsprechend auch keine Visitationsakten vor, abgesehen von einem sogenannten
»Gebrechenbuch« aus dem Jahr 1545, welches jedoch nur eine Mingelwiedergabe einzelner Orte
innerhalb des Hochstifts enthilt und nichts zur Bischofsstadt selbst aussagt, vgl. Landesarchiv
Sachsen-Anhalt, Standort Wernigerode, A 29d Konsistorium Naumburg und Zeitz, I Nr. 1956/1.
Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 164: »D. Martin Luthern hat der Rat Freitags nach Ostern [5.
Apr. 1521] in B. Gref8lers Hause das Geschenke geschickt.« Scnoppe: Reformation (wie Anm. 24),
S. 298. — MrrzscHKE: Reformation (wie Anm. 2), S. 6f. Mitzschkes Behauptungen, ebd. S. 11
u. 13, dass Johannes Tetzel am 1. Mirz 1517 in Naumburg den Ablass gepredigt und sich 1520
ein Magister Pfennig in der Wenzelskirche zu Luther bekannt habe, sind nicht durch Quellen zu
belegen, er schreibt vielmehr Lepstus, Carl Peter: Historische Nachricht vom Augustiner-Kloster
St. Moritz zu Naumburg. Ein Beitrag zur Geschichte der Stadt Naumburg, Naumburg 1835,
wiederabgedruckt in: Lepstus, Carl Peter: Kleine Schriften. Beitrige zur thiiringisch-sichsischen
Geschichte und deutschen Kunst- und Alterthumskunde, Bd. 1, Magdeburg 1854, S. 54141,
hier S. 99 aus. Vgl. dazu WiessNer: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 154. Allerdings waren
im Bistum Naumburg bereits seit Beginn der 1520er Jahre reformatorische Aktivititen bekannt
geworden, sodass etwa Herzog Georg von Sachsen in einem Schreiben vom 17. Mirz 1522 auch
den Naumburger Bischof aufforderte, solche Angelegenheiten anzuzeigen: Gess, Felician (Bearb.):
Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 1: 1517-1524, Leipzig 1905
(im Folgenden: ABKG/1), S. 291f. Nr. 318.

Alexander Sembdner



Amtszeit Amsdorfs und der Gelehrsamkeit und weitldufigen Verbindungen beider
Akteure nicht verwundert.?

Doch weder Amsdorf noch Pflug waren die entscheidenden Akteure der Refor-
mation in Naumburg bzw. des Widerstands gegen dieselbe, denn 1542 waren in
der ganzen Stadt und in allen Kirchspielen bereits Fakten geschaffen worden. Als
aktive politische Akteure traten vorrangig der Naumburger Stadtrat respektive das
Domkapitel in Erscheinung, nicht zuletzt aber auch die Wettiner als Kurfiirsten
von Sachsen.?” Der ausgeprigte Antagonismus zwischen Stadtrat und Domkapitel
war in Naumburg historisch bedingt, jedoch auch begiinstigt durch die gegebenen
politischen Umstinde. So war der Bischof von Naumburg, Philipp, Fiirstbischof
von Freising, einzig im Jahr 1512 fiir lingere Zeit in der Bischofsstadt bzw. in Zeitz
anwesend. Den ganz iberwiegenden Teil seiner Amtszeit aber residierte er in seinem
angestammten Bistum Freising und lief§ sich durch eine Stiftsregierung vertreten.?

Damit fiel der Bischof als Stadtherr und méglicherweise ausgleichender Akteur
aus. Zugleich konkurrierten die beiden kommunalen Obrigkeiten Naumburgs um
die Kontrolle der Naumburger Pfarrkirchen, die — in ihrer Funktion nicht nur als
Orte der Kommunikation, sondern auch als Kristallisationspunkte des alltiglichen
Lebens—als Vehikel der Reformation bzw. der Bewahrung desalten Glaubens geradezu
pridestiniert waren.? Wie so oft nahmen Biirger und Rite Einfluss auf das kirchliche

26 Vgl. BRUNNER, Peter: Nikolaus von Amsdorf als Bischof von Naumburg. Eine Untersuchung zur
Gestalt des evangelischen Bischofsamtes in der Reformationszeit (Schriften des Vereins fiir Refor-
mationsgeschichte 179), Giitersloh 1961. - DingeL, Irene (Hg.): Nikolaus von Amsdorf (1483-1565)
zwischen Reformation und Politik (Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation und der
Lutherischen Orthodoxie 9), Leipzig 2008. — MULLER, Otfried: Bischof Julius Pflug von Naum-
burg-Zeitz in seinem Bemiihen um die Einheit der Kirche, in: SCHRADER, Franz (Hg.): Beitriige zur
Geschichte des Erzbistums Magdeburg (Studienzurkatholischen Bistums- und Klostergeschichte 11),
Leipzig 1968, S. 155-178. — POLLET, Jacques V.: Julius Pflug (1499-1564) et la crise religicuse dans
I'‘Allemagne du XVlesiécle. Essai de synthese biographique et théologique (Studies in Medieval and
Reformation Traditions 45), Leiden 1990. — WovrcasT, Eike: Hochstift und Reformation. Studien
zur Geschichte der Reichskirche zwischen 1517 und 1648 (Beitrige zur Geschichte der Reichskirche
in der Neuzeit 16), Stuttgart 1990, hier bes. S. 240-243. Vgl. auch Mrrzscuxke: Reformation (wie
Anm. 2), S. 24-33. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 253-259. — ScHOPPE: Reformation (wie
Anm. 24), S. 427-429. — WiESSNER: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 965-1005 zur Wahl und
Einsetzung Amsdorfs.

27 Seit dem 15. Jahrhundert hatten die Wettiner zunehmend Einfluss auf Bistum und Bischofssitz
genommen. Zwar waren mit der Leipziger Teilung 1485 grofie Gebiete auf beiden Seiten der Saale
an die Albertiner gefallen, doch das Hochstift, deren Stiftsvogte die Wettiner spitestens seit dem
Vertrag von Seuslitz 1259 waren (UBN II, S. 338, Nr. 306), lag unter der Schirmherrschaft der
Ernestiner. Vgl. STIEVERMANN, Dieter: Die Wettiner als Hegemonen im mitteldeutschen Raum
(um 1500), in: ROGGE, Jérg; SCHIRMER, Uwe (Hg.): Hochadelige Herrschaft im Mitteldeutschen
Raum (1200-1600). Formen — Legitimation — Reprisentation (Quellen und Forschungen zur
sichsischen Geschichte 23), Stuttgart 2003, S. 379-393. — WoLcasT: Hochstift und Reformation
(wie Anm. 26), S. 22-25. Vgl. auch JapaTz, Heiko; WiNTER, Christian (Bearb.): Akten und Briefe
zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 3: 15281534, Kéln/Weimar/Wien 2010 (im
Folgenden: ABKG/3), S. 666f. Nr. 2339 Anm., wo sich Kurfiirst Johann Friedrich explizit als
Landesfiirst und Schutzherr Naumburgs bezeichnet.

28 Vgl. WiessNER: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 951-965. — WorgasT: Hochstift und Refor-
mation (wie Anm. 26), S. 240.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 175



Leben iiber das Instrument der Kirchenpflegschaft® und iiber Bruderschaften?!, die
an den Kirchen angesiedelt waren. Davon jedoch gab es in Naumburg insgesamt nur
vier, je eine an jeder Pfarrkirche. Dies war vermutlich Ausdruck einer ausreichenden
Befriedigung religidser Bediirfnisse durch die zahlreichen Pfarrkirchen in vorrefor-
matorischer Zeit. Der gleiche Befund diirfte auch fiir das Fehlen von Bettelordens-
konventen — sicht man von ein paar Termineien ab — in Naumburg gelten, die fiir
die Reformationsgeschichte Naumburgs nur geringe Bedeutung spielten. Bei einer
Einwohnerzahl von rund 6000 Einwohnern Anfang des 16. Jahrhunderts®* waren die
Naumburger mit vier Pfarrkirchen sowie weiteren Kapellen mit Pfarreirechten, etwa
St. Jakob am Holzmarke, St. Michael fiir die familia des Augustiner-Chorherrenstifts
St. Moritz und St. Margaretha fiir jene des Georgenklosters, recht gut ausgestattet,
vergleicht man dies etwa mit weitaus grofferen Stiddten wie Leipzig mit nur zwei oder
gar Frankfurt mit nur einer Pfarrkirche.?

In diesem Beitrag steht somit die sozialgeschichtliche Komponente des Reforma-
tionsprozesses (oder vielmehr: der Reformationsprozesse) im Vordergrund, zunichst
ihre enorme potentielle Sprengkraft in Bezug auf politische wie soziale Bindungen
und Verflechtungen, die sich aus der grundsitzlichen Berufung auf das Prinzip der
sola scriptura ergab. In einer Gesellschaft, die geprigt war von einer Totalitdt des
Religidsen im gesamten Alltagsleben, stellten die von den Reformatoren propagier-

29 DennauchsokannmanBernd Moellers Diktum von der»Reformationals Kommunikationsprozess«
begreifen, nimlich als Vermittlung und Ubersetzung des anfinglich akademischen Reformations-
diskurses iiber die Kanzel in die Gemeinden hinein, vgl. MOELLER, Bernd: Die frithe Reformation
alsKommunikationsprozef3, in: Boockmann, Hartmut (Hg.): Kirche und Gesellschaftim Heiligen
Rémischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften
in Géttingen. Philologisch-Historische Klasse 3, 206), Gottingen 1994, S. 148—164. Vgl. Hamwm,
Bernd: Reformation »von unten« und Reformation »von oben«, Zur Problematik reformationshisto-
rischer Klassifizierungen, in: GuGGisBERG, Hans R.; KropEL, Gottfried G. (Hg.): Die Reformation
in Deutschland und Europa: Interpretationen und Debatten (Archiv fiir Reformationsgeschichte,
Sonderband), Heidelberg 1993, S. 256293, hier S. 263: »Die Reformation war nicht zunéchst breite
Volksbewegung, um dann eine Verengung durch den politischen Zugriff der obrigkeitlichen Michte
zu erfahren, sondern zu allererst — nach dem individuellen Umbruch in Luthers Theologie — wurde
sie von einer sozialen Elite getragen, die zugleich eine Bildungselite war.«, vgl. ebd. S. 264f.

30 Vgl. REITEMEIER, Arnd: Pfarrkirchen in der Stadt des spiten Mittelalters: Politik, Wirtschaft und
Verwaltung (Vierteljahrsschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beihefte 177), Stuttgart 2005,
S.123-133. - BiiNz, Enno: Die Pfarrei in der Stauferzeit. Romanische Stadt- und Dorfkirchen aus
historischer Sicht (Vortrige im Europiischen Romanik Zentrum 3), Halle/Saale 2014, S. 61-65.

31 Vgl. REMLING, Ludwig: Bruderschaften in Franken. Kirchen- und sozialpolitische Untersuchungen
zum spitmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Bruderschaftswesen (Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Bistums und Hochstifts Wiirzburg 35), Wiirzburg 1986. — Frank, Thomas:
Bruderschaften im spitmittelalterlichen Kirchenstaat. Viterbo, Orvieto, Assisi (Bibliothek des
Deutschen Historischen Instituts in Rom 100), Tiibingen 2002.

32 Vgl. WiEssNER: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 441. — Borkowsky: Naumburg (wie Anm. 2),
S. 47

33 Vgl. BNz, Enno: Pfarreien und Kapellen, in: pERs. (Hg.): Geschichte der Stadt Leipzig, Bd. 1: Von
den Anfingen bis zur Reformation. Unter Mitwirkung von Uwe John, Leipzig 2015, S. 454—481
und S. 880—-887. — SCHMIEDER, Felicitas: »Wider die geistlichen Freiheiten«—Fiir die Herrschaft des
Rates. Das Ringen um die Kontrolle der Pfarrseelsorge in Frankfurt am Main im 15. Jahrhundert,
in: FREITAG: Pfarre (wie Anm. 10), S. 63-75.

176 Alexander Sembdner



ten Ideen der Riickkehr zu einem vermeintlich besseren Urzustand die bestehende
soziale Ordnung in Frage.** Unabhingig davon, ob man der neuen Lehre zugetan
war oder nicht, bedeutete dies fiir jeden Menschen die tatsichliche oder zumindest so
wahrgenommene Auﬂ'o'sung des normativen Orientierungsrahmens. Dievon Fiirsten,
Biirgern, Bauern usw. entwickelten und angewandten Strategien, diesen perzipierten
Zustand der normativen »Unordnung« zu iiberwinden, riickt die Reformation als
politisches Mittel des Machterwerbs oder -erhalts in den Blick, ob als »landesherr-
liches Kirchenregiment«® oder »Gemeindereform« bzw. »Kommunalismus«.3® Dies
ist die eine Ebene, von der aus man die unterschiedlichen Entwicklungsstringe der
Reformation in Naumburg erkliren kann, als komplexes Wechselspiel miteinander
konkurrierender Obrigkeiten um die geistliche Fithrung der stidtischen Gemeinde.
Denn die Herrschaft tiber die stadtische Sakralgemeinschaft war gleichbedeutend mit
der Herrschaft tiber die Gemeinschaft der Biirger. Um diese zu erringen, mussten die
geistlichen Institutionen, besonders die Pfarrkirchen, kontrolliert werden.

Damit gelangt man zur zweiten Ebene, den Pfarrgemeinden. Diese sind zwar
kollektive Akteure, die zum Beispiel mit ihren Fiilen abstimmen konnten, wenn
sie das Abendmahl in beiderlei Gestalt verlangten oder sich lautstark bei ihren
jeweiligen Obrigkeiten Gehor verschafften. Sie sind aber dennoch keine absolut in
sich geschlossene, homogene Gruppen mit einheitlicher Zielsetzung. Denn es ist
doch methodisch nicht zuldssig anzunehmen, dass alle Glaubigen bzw. in unserem
Fall alle Einwohner Naumburgs den neuen Glauben mit offenen Armen empfangen
haben. Dabei geht es nicht nur um dkonomische Verteilungskimpfe, etwa dass ale-

34 Vgl. Hamm, Berndt: Die reformatorische Krise der sozialen Werte: Drei Losungsperspektiven zwi-
schen Wahrheitseifer und Toleranz in den Jahren 1525 bis 1530, in: BRaDY, Thomas A. (Hg.): Die
deutsche Reformation zwischen Spitmittelalter und Frither Neuzeit, Miinchen 2001, S. 91-122,
ebd. S. 95: »Die Reformation 18ste durch die Fundamentalbekimpfung der bisherigen Kirche
eine Grundlagenkrise der sozialen Werte aus. Gemeinsam mit den aggressiv antireformatorischen
Kriften fiihree sie letztlich zu einer Partikularisierung der Werte in ihrer Beschrinkung auf einen
konfessionell homogenisierten Bereich. Die spitmittelalterliche Stadt beherbergte zwar in ihren
Mauern eine Vielzahl von religiésen Lebensformen, aber diese verhielten sich nicht ausschliefend,
sondern komplementir zueinander und fithrten daher in der Regel nicht zu einer Grundlagenkrise
des sozialen Friedens.«. — MOELLER: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 67f., 85f.

35 Vgl. Krumwiepg, Hans Walter: Art. Kirchenregiment, Landeshertliches, in: Theologische Real-
enzyklopidie, Bd. 19, 1990, S. 59-68. — WoLrgasT, Eike: Einfithrung der Reformation als politi-
sche Entscheidung, in: GucGisBERG/KRODEL: Reformation (wie Anm. 29), S. 465-486. — BiNz,
Enno; VoLkMAaR, Christoph: Das landesherrliche Kirchenregiment in Sachsen vor der Reformation,
in: Bonz, Enno (Hg.): Glaube und Macht: Theologie, Politik und Kunst im Jahrhundert der
Reformation (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005,
S. 89-109. — VOLKMAR, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs
von Sachsen 1488-1525 (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 41), Tiibingen 2008. — Hamm:
Klassifizierungen (wie Anm. 29), S. 280-284.

36 Vgl. BLICKLE, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum
Heil, Oldenburg 1987. — BLicKLE, Peter: Eidgenossenschaftin reformatorischer Absicht. Oder: Wie
begriindet ist die Kritik an der »Gemeindereformation«?, in: GuGGISBERG/KRODEL: Reformation
(wie Anm. 29), S. 159-173. — Hamwm, Berndt: Biirgertum und Glaube. Konturen der stidtischen
Reformation, Géttingen 1996. — Hamm: Klassifizierungen (wie Anm. 29). — MoELLER: Reichsstadt
und Reformation (wie Anm. 6).

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 177



gliubige Geistliche um ihre Pfriinden fiirchteten. Nein, es diirfte doch auch in den
Gemeinden jene Menschen gegeben haben, die nicht mitmachen wollten, die nicht
von der neuen Lehre tiberzeugt waren, die sich nicht dem mit Sicherheit ausgeiibten
sozialen Druck der Mitmenschen fiigen wollten, ohne dass man diesen Starrsinn
oder Renitenz unterstellen miisste.’” Formulierungen wie »mit dem Jahr X hielt die
Reformation in der Stadt Y Einzug« suggerieren eine geradlinige und problemlose
Ausbreitung der Reformation in Stadt und Land; als ob fundamentale gesellschaft-
liche Umbriiche dieser Art jemals so einfach wiren. Der Beitrag versucht daher am
Beispiel der Bischofsstadt Naumburg zu zeigen, dass der Reformationsprozess auch
einsoziales Problem von Opportunititen, Restriktionen und Handlungsmotiven bzw.

-motivationen der beteiligten Akteure ist.’

Politische Akteure: Stadtrat, Domkapitel und die Wettiner

Luther war zwar 1521 in Naumburg gewesen, und seine Anwesenheit sorgte wohl fiir
eine gewisse Aufregung unter der Bevolkerung, doch dieser Besuch fiihrte noch nicht
zu klaren reformatorischen Bekenntnissen des Stadtrates oder entsprechenden Aktio-
nen der Biirger. Diese hatten ohnehin andere Sorgen, denn 1473 und dann besonders

1517 war die Naumburger Ratsstadt zu groffen Teilen abgebrannt, wodurch auch die

Stadepfarrkirche St. Wenzel schwer in Mitleidenschaft gezogen wurde. Da vor allem

die Naumburger Biirgerschaft im Pfarrsprengel von St. Wenzel lebte, hatten diese

zum Wiederaufbau grof3e finanzielle Anstrengungen aufbringen miissen, sich aber
ebenso an ihren Bischof und nach Rom gewandt, um einen Ablass zur Férderung der
Bauarbeiten zu erlangen.?” Erst 1524 wurde der Neubau der Kirche beendet, dieser

37 Hamwm: reformatorische Krise (wie Anm. 34), S. 94: »In einer Zeit wie der des 16. Jahrhunderts,
in der sich die elementaren Legitimations- und Sicherungsbediirfnisse der Menschen unmittelbar
mit kontroversen Fragen der theologischen Wahrheit, des géttlichen Rechts, der Kirchenreform,
des rechten Gottesdienstes und der frommen Lebensgestaltung verbanden, war es die Normalitit,
daf§ Religion sozial eher spaltete als integrierte, obwohl der Anspruch der Theologen genau in die
Gegenrichtung lief.«

38 Dasssichdie Reformation in den Stidten nurschrittweise durchsetzte, ist freilich keine neue Erkennt-
nis, vgl. BLickLE: Gemeindereformation (wie Anm. 36), S. 94-96. Genauso ist der sozialgeschicht-
liche Aspektder Reformation spitestens seit Bernd MoeLLERS Werk »Reichsstadt und Reformationc
(wie Anm. 36) fest in der Forschung verankert, oder wie es BLickLE: Gemeindereformation (wie
oben), S. 15 ausdriickt: »Man muf sich in Riickerinnerung an den Forschungsstand der 1960er
Jahre vergegenwiirtigen, was das fiir die Einschitzung der Reformation insgesamt bedeutet. Wurde
sie — grob gesprochen — bislang zwischen ideeller und politischer Geschichte verortet, zwischen
der Theologie Luthers und ihrer Realisierung durch die Landesherren, so eréffnete sich mit der
Stadtreformation eine gewissermafien dritte Dimension des Reformationsprozesses, nimlich die
soziale Geschichte der Reformation.«

39 BraUN: Annales (wie Anm. 24), S. 93: »Die Stadt Naumburg ist dieses Jahres [1473] ginzlich
ausgebrant«. S. 153-157: »Mittwochen nach Galli, am Tage Ursulae [21. Oktober] dieses 1517.
Jahres ist ein erbirmliches und schreckliches Feuer in Heinrichen Peltzens Behausung, der damals
nicht anheimisch gewesen, aufgegangen, dass man dahero nicht eigentlich gewissen kann, wie es
auskommen; welches der Hausmann nicht innen worden und derohalber groffen Schaden getan,
sonderlichen am Rathause und neuen Waagen, dass die Gewdlbe und Gemicher ginzlichen ein-
gefallen, und fast die ganze Stadt bis auf wenige Hduser in der Mariengassen, auf der Pfar und im
Sacke in Asche geleget worden, also dass man auf dem Markte zu allen Toren hinausgesehen. Und

178 Alexander Sembdner



zum Beispiel ein neues Dach aufgesetzt.?’ Zugleich mangelte es der Wenzelskirche an
einem Pfarrer, da das Domkapitel bzw. der Dompropst, bei welchem das Patronats-
recht lag, nach dem Brand die nétigen Mittel zum Unterhalt nicht mehr aufbrachte,
bzw. diese an sich gezogen hatte.#' Daraufhin hatte der Rat selbst einen Prediger
angestellt, der der Gemeinde jeden Sonntag das Wort Gottes verkiinden, sich aber
ansonsten nicht in die Angelegenheiten des Pfarrers einmischen sollte. Auch andere
Einnahmen der an St. Wenzel angestellten Geistlichen, der Vikare und Alraristen,
hatte Dompropst Graf Wolfgang von Stolberg-Wernigerode wohl eingezogen, was
wiederum Beschwerdeschriften des Stadtrates provozierte.*?

In dieser politisch aufgeheizten Situation, die ihre Schirfe gerade dadurch erhiel,
dass existentielle Néte der Biirgerschaft — namlich die Sorge um das eigene Seelen-
heil bei einem dauerhaften Ausbleiben seelsorgerischer Handlungen und besonders
dem Empfang der Sakramente — zur Disposition standen, beriihrte der Thiiringische
Bauernkrieg 1525 auch die Bischofsstadt.*> Zwar war Naumburg nicht unmittelbar

ob es wohl bei der Nacht geschehen, so hat man doch nicht vermisset, dass einige Menschen im
Feuer umkommen. [...] Dieweil die Kirche [St. Wenzel] verbrannt, hat der Rat von des Bischofs
Official auf ein Jahr ein Indult erlangen miissen, dass darinnen Messe méchte gehalten werden und
als dies Jahr aus, wird darum anderweit angesuchet, desgleichen dem Rat die Gebiihr wiederfahren
zu lassen. [...] Der Bischof [Philipp] zu Freising und Administrator des Stifts Naumburg hat ein
offenes Patent von sich gestellet, solches von der Canzel zu verkiindigen, dass, wer Handreichung
zu der verbrannten Kirchen S. Wenceslai tun und etwas contribuiren wiirde, vierzehn Tage Ablass
aufgesetzer BufSen haben sollte. [...] Desgleichen hat der Rat einen priestern und Biirgern abgefer-
tiget, dieweil das I6bliche Gotteshaus und Pfarrkirchen der lieben Heiligen und S. Wenceslai samt
einem schonen, mit Kupfer zum Teil gedeckten Turme jaimmerlichen mit allen Glocken, Altarien,
Mess- und Sangbiichern, auch priesterlichen Kleidungen und inwendigem Zierrat griindlichen durch
das Feuer verzehret und vergangen, dass sie zu Erbauung und Wiederherstellung dessen betteln
sollten. Und sie sind abgegangen bald nach Ostern [nach dem 4. Apr. 1518]. [...] Der Rat hat auch
beim Babst [Leo X.] durch Vorschrift des Bischofs zu Freising um Indulgenz und gnadenreiche
Jahransuchen wollen, dadurch sie die verdorbene Pfarrkirche S. Wenceslai wieder erbauen kénnten,
dergestalt, dass solche Indulgenz und Gnade aufn Sonntag Invocavit [13. Mirz 1519] folgendes
1519. Jahres anfahen und auf Sonntag Quasimodogeniti [1. Mai 1519] sich enden sollen.«

40 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 166, vgl. ebd. S. 161.

41 In einem Schreiben des Rates an den Bischof vom 2. September 1523 heifit es, zit n. SCHOPPE:
Reformation (wie Anm. 24), S. 303: »[...] darum, dass die Conventores oder gemiette Pfarrherren
derselbigen die Pension und jihrliche Zinse dem Hern Thumprobste und Capitel des Thumstifts
zu Neunburg, welchen sie incorporiert oder zugehérig sein soll, wie vor Alters nicht haben forder
geben mogen, dadurch also diesselbige Pfarre eine Zeit lang ginzlich eines Pfarhers gemangelt
und auch folgend alleine durch einen Kapellan und Diener, welcher mit Reichung der Sakramente,
Messe halten, christlichem Begribnis u. dergl. zu schaffen genug hat, bis anher regiert und ver-
sehen gewesen. Es ist aber gleichwohl Mangel blieben an einem rechten Pastor und Seelwirter oder
Pfarrherrn, welcher das Wort Gottes notdiirftig und also, dass das Volk darvon Tréstung seines
Gewissens und christlichen Besserung empfahen hat mégen (gelehret), génzlich verlassen blieben.«
Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 161 berichtet fiir das Jahr 1520, dass die Gemeinde ihren Pfarrer
Oswald Pfeffer, »dieweil er die Jahr iiber in Sterbensnot bei der Gemeinde getreulich gehalten«, an
den Dompropst verwiesen hitte, da sie nicht mehr bereit waren fiir den Unterhalt des Seelsorgers
aufzukommen. Pfeffer diirfte kurz darauf gestorben sein.

42 Vgl. Scuorre: Reformation (wie Anm. 24), S. 306-312.

43 Vgl. zum Bauernkrieg BLICKLE, Peter: Art. Bauernkrieg, in: Handwdrterbuch zur deutschen Rechts-
geschichte, Bd. 1, 2008, Sp. 471-475. — BLIcKLE, Peter: Der Bauernjorg. Feldherr im Bauernkrieg.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 179



von Kriegshandlungen betroffen*4, doch schon allein Nachrichten iiber die umherzie-
henden Bauernhaufen versetzten sowohl Stadtrat wie Domkapitel bzw. Stiftsregierung

in hochste Alarmbereitschaft.®> So waren auf ein Geriicht hin am 2. und 3. Mai 1525

bewaffnete Biirger in das Augustiner-Chorherrenstift St. Moritz vor den Toren der

Stadt eingeriickt, um dieses im Ernstfall zu verteidigen. Man befiirchtete, dass das

nahe bei der Stadt gelegene Stift als militdrischer Stiitzpunkt genutzt werden konnte. ¢
Auch hatte Herzog Georg von Sachsen im gleichen Jahr den Stadtrat zum Widerstand
gegen die Bauern aufgerufen und die Biirger dazu verpflichtet, Proviantlieferungen
fiir die wettinischen Truppen vorzubereiten.?’

Es ist daher keine Uberraschung, dass gerade in einer solchen prekiren Lage
tiefer liegende soziale Spannungen aufbrachen, die zum einen das seit lingerem
gereizte Klima zwischen Stadtrat und Domkapitel um die Oberhoheit in der Stadt
aufgriffen, zum anderen aber auch die Legitimation des Stadtregiments in Frage
stellten.*® Ohne Zweifel inspiriert durch die Kirchenkritik der Reformatoren hatten
Naumburger Biirger zur Fastnacht 1525 »ein Spiel angerichtet [...], dass sie nim-
lichen den Pabst getragen, Cardinal und Bischofe umgeritten, item Ménche und
Nonnen getanzet und allerhand Abenteuer abgerissen und in der Stadt und auf
der Freiheit umtragen, Stationes gehalten und etzliche geriistet bei sich hergehen
lassen, ob sich vielleicht jemand an ihnen vergreifen wollte«.*” Die uniibersehbare
Satire auf die Geistlichkeit brachte den Naumburger Stadtrat, dessen Stadcherr
immer noch der Bischof war, in Verlegenheit. Mahnschreiben des Diézesans, dem
die Episode mittlerweile berichtet worden war, erinnerten die Stadtviter daher nach
der Schlacht bei Frankenhausen an besonderem Gehorsam. Als Reaktion griff die
stddtische Obrigkeit hart durch und verhaftete alle Personen, die am Fastnachts-
spiel beteiligt gewesen waren. Allerdings kam es nicht zu Hinrichtungen, sondern
man lief§ die Gefangenen nach einigen Wochen gegen Kaution wieder frei. Um
einen solchen Eklat zukiinftig zu verhindern, verbot der Rat im Jahr 1528 in dhn-

Georg Truchsess von Waldburg 1488—1531, Miinchen 2015. — BLicKLE, Peter (Hg.): Der Deutsche
Bauernkrieg von 1525 (Wege der Forschung 460), Darmstadt 1985. — VoGLER, Giinter (Hg.):
Bauernkrieg zwischen Harz und Thiiringer Wald, Stuttgart 2008.

44 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 170: »Ist also dieser Aufruhr in der Stadt Naumburg noch
gnidiglichen abgangen, wofiir Gott dem Allmichtigen zu danken ist.« Vgl. ebd. S. 167-170.

45 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 167: »[...] da die Biirger und Einwohner das scheuflliche und
wiiste Empéren hin und wieder im Lande gehéret, auch dass es ihnen hart an der Seiten wire, ver-
nommen, und ihnen tiglichen neue Zeitungen und Geschichten zukommen, wie man die Closter
und Geistlichen vornehmlichen allhier im Lande, desgleichen im Lande zu Franken, sowohl die
Edelleute gepliindert, die Hiuser und Wohnungen zerstoret und verbrennet, die Fischwisser und
Hélze verwiistet, und was man also ihnen abraubete und nahm, unter sich ausgeteilet wurde.«

46 Vgl. BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 169, vgl. ebd. S. 168-170 fiir das Folgende. — ScHOPPE:
Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 336f.

47 Gess, Felician (Bearb.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 2:
1525-1527, Leipzig/Berlin 1917 (im Folgenden: ABKG/2), S. 173 Nr. 921. — BRAUN: Annales (wie
Anm. 24), S. 169. — ScuorrE: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 332f.

48 Vgl. auch MoELLER: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 57-62.

49 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 168. — SCHOPPE: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 326.

180 Alexander Sembdner



lich angespannter Situation kurzerhand das Verkleiden zu Fastnacht bzw. das Fest

insgesam

t.SO

Anlass zum Unmut gaben offenbar auch einige Augustiner-Eremiten aus Erfurt,

deren Kloster spitestens seit dem 14. Jahrhundert eine Terminei in Naumburg unter-
hielt.”! Was genau die Monche aus Martin Luthers Konvent®” in Naumburg getan
und wohl vor allem gepredigt hatten, lisst sich nicht mehr ermitteln, jedenfalls sorgte
bereits ihre Anwesenheit fiir Streit in der Biirgerschaft.’® Die Bettelmdnche wurden
vermutlich von einem Teil der Gemeinde als Reprisentanten des alten Glaubens,

ganz besonders aber wohl als Agenten des Dombkapitels aufgefasst und deshalb

vehement abgelehnt.54 Offenbar befiirchtete der Stadtrat Aufruhr und gewalttitige

50
51

52

53

54

ScuoppE: Reformation (wie Anm. 24), S. 328f.

Vgl. MARTIN, Johann Ernst August: Verzeichnis der Termineien der Erfurter Einsiedler Augustiner

Ordens in Thiiringen, in: Zeitschrift des Vereins fiir Thiiringische Geschichte und Altertumskunde,
Bd. 13, 1886/87,S.132-137,396. Zum Terminierwesen: MINDERMANN, Arend: Das Termineiwesen

der Franziskaner in Thiiringen, in: MULLER, Thomas T.; Scumiks, Bernd; Loerke, Christian (Hg.):

Fiir Gott und die Welt. Franziskaner in Thiiringen, Paderborn 2008, S. 119-125. — Voigr, Jorg:

Das Terminierwesen der Bettelorden am Beispiel der Dominikaner und Franziskaner in Sachsen

und Thiiringen, in: Binz, Enno; Ktvnung, Hartmut (Hg.): Alltag und Frommigkeit am Vorabend

der Reformation in Mitteldeutschland. Wissenschaftlicher Begleitband zur Ausstellung »Umsonst

ist der Tod« (Schriften zur Sichsischen Geschichte und Volkskunde 50), Leipzig 2015, S. 345-362.
Vgl. dazu P1LvOUSEK, Josef; SPRINGER, Klaus-Bernward: Die Erfurter Augustiner-Eremiten — eine

evangelische»Briidergemeinde«vor und mit Luther (1266-1560), in: ScHMELZ, Lothar; LunpscHErT,
Michael (Hg.): Luthers Erfurter Kloster. Das Augustinerkloster im Spannungsfeld von monastischer

Tradition und protestantischem Geist, Erfurt 2005, S. 37-57.

Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 168: »Nichts desto minder, alldieweil der Ratin Sorge und Gefahr

gestanden [wegen der Bauern] haben sie nach Erfurt und allerwirts um Kundschaft gefraget, zu

welchem dann kommen, dass drei geistliche Personen von den Terminirern sich allhier eingeleget,
welcherwegen sich allerhand Aufruhr und Empérung ereignen wollen, derowegen an die bischof-
lichen Rite geschrieben, dieweil ihre Handlung nun hinfiiro mehr Unlustes und Widerwillens

denn Gutes wirkte, und viel gemeines Volk an ihnen sich irgerte, dass sie sich der zuvorn geiibten

Terminir Predigens, Beichtsitzens und dergleichen allhier eine Zeitlang bis zu besserer Verordnung

der Obrigkeit enthalten miissten.« Vgl. ScaoprpE: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 328-331.

Der Dompropst als Patronatsherr iiber St. Wenzel hatte die Oberaufsicht iiber die in Naumburg
anwesenden Termineien (der Leipziger Dominikaner, der Zeitzer Franziskaner und der Erfurter
Augustiner-Eremiten) inne, da diesen allen ein Platz zur Predigt in der Wenzelskirche eingerdumt

worden war. Bereits aus dem 14. Jahrhundert sind entsprechende Statuten iiber die Rechte und

Pflichten der Bettelorden in Naumburg bekannt, vgl. DStAN (wie Anm. 14), Tit. XLII, Nr. 24,
fol. 67v. Dabei erwiesen sich die Terminierer im Spatmittelalter eher der stiddtischen Obrigkeit

und der Biirgerschaft zugetan, durch welche sie sich éfter gegen die Stiftsgeistlichkeit instrumen-
talisieren lieffen. So hatte Bischof Dietrich IV. von Schénberg 1484 vom Rat der Stadt die offene

Rechnungslegung verlangt, um so Einblick in die stidtische Finanzverwaltung zu erhalten, was

die Ratsherren ablehnten. Wihrend dieses Streits habe »ein Terminierer von Leipzig ein 6ffentlich

Gebet in der Kirchen getan und die Zuhérer vermahnet, etzliche Paternoster und Ave Maria zu

beten, dass der Allmichtige Bischof Dietrichen zu Naumburg einen guten und rechten Sinn ein-
geben wollte, mit den Riten der Stadt Naumburg in Eintracht zu kommen. Dessen hat sich Bischof
Dietrich angenommen, solches zu Hohn und Spott angezogen [...J«. Die Reaktion des Bischofs

auf diesen Vorfall — der Leipziger Bettelmdnch hatte zudem ein vom Naumburger Rat verfasstes

Schmihgedicht auf den Bischof unter der Gemeinde verbreitet, dessen Wortlaut sich leider nicht
erhalten hat - war nicht minder deftig. So war Dietrich IV. der Meinung, dass »darumbe grof§ noth

gewest were, vor die selbigen ewre Regierer eyn gemeyn gebeth zuthiin, das sie nicht der geist auf$

dem weinkeller besundern der heilige geist erleuchte, das sie der armen gemeyne vnnser stat vnnd

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 181



Ausschreitungen aufgrund der Predigteitigkeit der Terminierer in der Wenzelskirche.
Im Entwurf eines Schreibens vom 24. November 1525, in welchem der Rat Bischof
Philipp von Freising um die Entscheidung in einigen strittigen Punkten bat, wurde
dieser auch aufgefordert, die Titigkeit der Bettelmdnche in Naumburg zu beenden,
»damit der angefangene Friede und Einigkeit ihrenthalb und um ihrer eigenniitzigen
Lehre willen nicht wiederum zerstért und in Weitliufigkeit, daraus itzund gewdhn-
lich irrige Disputation, Zwietracht u. dergl. Zertrennung unter den Christen sich
ursachen, nicht gefithre oder geleitet werde, und auch sie, die Terminarien, in Friede
ohne Beschwerung ihrer Gewissen in ihren Klostern bleiben und Gotte, als wol sie
konnten, dienen méchten«.”® Allerdings wurde dieser Punkt nicht in die Reinschrift
des Gesuchs tibernommen, was auf divergierende Auffassungen unter den Stadtvitern
tiber die reformatorischen Ideen bzw. deren Ursachen und Auswirkungen hindeuten
mag. Erkennbar ist aber eine gewisse Abschottungstendenz, die sich aus der Gleich-
setzung der Biirgergemeinschaft mit der Sakralgemeinschaft ergab.>

Die frithe Reformation in Naumburg war geprigt durch ein uniiberwindbares
Spannungsverhiltnis zwischen Stadtrat und Domkapitel, Biirgerschaft und Dom-
freiheit sowie der unmittelbaren Nihe zu den Ereignissen des Bauernkrieges 1524/25.
Diese explosive Gemengelage fiihrte zu einer signifikanten Destabilisierung zum
einen der legitimatorischen Grundlagen der politischen Obrigkeiten, zum anderen
des bis dato bestechenden sozialen und religiosen Normengefiiges. Der Soziologe
wiirde in dieser Situation klassisch den Zustand der »Anomie« erkennen, also den
Zusammenbruch der »kollektiven Ordnungg, den »Verlust der Giiltigkeit des bisher
verbindlichen Systems an Regeln, Normen und Leitlinien der Orientierung«.”” Dieser
Zustand der »Regellosigkeit« ergibt sich besonders dadurch, dass es eine gravierende
Diskrepanz zwischen den internalisierten Zielen, Normen und Werten der Akteure
und den ihnen zur Verfiigung stehenden (legitimen) Mitteln zur Umsetzung dieser
Ziele gibt. Sind legitime Mittel stark begrenzt, und dies darf man im Hinblick auf
die Einfithrung reformatorischer Ideen im durch die Geistlichkeit geprigten wie
rechtlich beherrschten Naumburg durchaus annehmen, so greifen Menschen nicht
selten zu illegitimen Mitteln, etwa des Protests, aber auch des abweichenden Verhal-

nicht iren eygen niitz ansehen«, vgl. StAN (wie Anm. 20), Ms. 35, fol. 179r. — BRaUN: Annales
(wie Anm. 24), S. 109f. — WiESSNER: Bistum Naumburg (wie Anm. 2), S. 934.

55 ScuOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 300. — Vgl. BRauN: Annales (wie Anm. 24), S. 168f.

56 MOoELLER: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 67—80. — BLickLE: Gemeindereformation
(wie Anm. 36), S. 111: »Kirche verwirklicht sich nach Vorstellung der lindlichen und stadtischen
Gesellschaft in der Gemeinde.« — Hamm: reformatorische Krise (wie Anm. 34), S. 92-94. — Vgl.
BNz, Enno: Klerus und Biirger. Die Bedeutung der Kirche fiir die Identitit deutscher Stiddte im
Spitmittelalter, in: CHITTOLINI, Giorgio; JoHANEK, Peter (Hg.): Aspetti e componenti dell‘identita
urbana in Tralia e in Germania: secoli XIV — XVI (Annali dell Tstituto storico italo-germanico in
Trento, Contributi 12), Bologna 2003, S. 351-390.

57 OgrtMANN, Riidiger: Abweichendes Verhalten und Anomie. Entwicklung und Verinderung abwei-
chenden Verhaltens im Kontext der Anomietheorie von Durkheim und Merton (Kriminologische
Forschungsberichte aus dem Max-Planck-Institut fiir Auslindisches und Internationales Strafrecht,
Freiburg i. Br. 89), Freiburg i. Br. 2000, S. 67.

182 Alexander Sembdner



tens.’® Dazu gehorten neben Fastnachtsparodien und Protesten gegen Mendikanten
zum Beispiel auch der 6ffentliche Bruch mit bisher geltenden normativen Regeln
wie dem Verzicht auf Fleisch in der Fastenzeit ebenso wie abfillige Bemerkungen
gegeniiber dem sichsischen Herzog als einem Hauptprotagonisten im Kampf gegen
die aufstindischen Bauern.>

Die Strategie des Stadtrates, in dieser Situation wieder die obrigkeitliche Kontrolle
tiber die Buirgerschaftzu erlangen, bestand darin, sich an die Spitze der reformatorischen
Bewegungzu setzen. Auf Veranlassung der Stadeviter hin, diezugleich als Kirchenviter
der Wenzelsgemeinde vorstanden, diirfte der von ihnen 1521 eingesetzte und bereits
angesprochene Prediger, Magister Johannes Langer von Bolkenhain®, angefangen
haben, den evangelischen Glauben zu verkiinden und wohl auch das Abendmahl
in beiderlei Gestalt zu reichen (die »offizielle« Anstellung als evangelischer Prediger

58 Den Begriff »Anomie« als Regellosigkeit —als ein Konzept zu Erklirung abweichenden Verhaltens —
wurde durch Emile Durkheim, einem der Griindungsviter der franzésischen Soziologie, eingefiihre,
vgl. DurkHEIM, Emile: Der Selbstmord, Frankfurt/M. 192006. Eine grundlegende Uberarbeitung
des Konzepts geschah 1938 durch Robert K. Merton, welcher nicht nur wie Durkheim die soziale
Struktur der Normen, sondern auch die sich aus der Gesellschaftsstruktur ergebenden Mittel (Res-
sourcen) fiir die Entstehung von Kriminalitit bzw. abweichenden Verhaltens betonte, vgl. MERTON,
Robert K.: Soziologische Theorie und Soziale Strukeur, Berlin/New York 1995. Dieser theoretische
Ansatz hat auch noch in jiingerer Zeit weitere Uberarbeitungen und Explikationen erfahren, vgl.
OrrMANN: Abweichendes Verhalten (wie Anm. 57). — CLowarD, Richard A.: Illegitimate Means,
Anomie and Deviant Behavior, in: American Sociological Review, Bd. 24, 1959, S. 164-176. —
DiEkMANN, Andreas; Opp, Karl-Dieter: Anomie und Prozesse der Kriminalitdtsentwicklung, in:
Zeitschriftfiir Soziologie, Bd. 30,1979, S. 330-343. - MESSNER, Steven F.: An Institutional-Anomie
Theory of Crime. Continuities and Elaborations in the Study of Social Structure and Anomie, in:
OBERWITTLER, Dietrich; KarsTEDT, Susanne (Hg.): Soziologie der Kriminalitit (Kolner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 43), Wiesbaden 2003, S. 93-109.

59 So berichtete am 17. Januar 1527 Christoph v. Taubenheim, Amtmann zu Freyburg, an Herzog
Georg, dass ihm durch den Naumburger Stadtrichter berichtet worden sei, dass ein Hans Krone in
Wenzel Hayns Haus in Naumburg beim Zechen den Herzog »mit merklichen laster- und schme-
worten beschwert, nemlich einen bluthund und einen blutvorkeufer und einen vorreterischen schalk
geheiflen. Welchen ich habn daselbst gefenglich setzen [und] fragen laflen, aus was ursachen er
E. F. G. also vormessentlich ... angegriffen hette; als hat er bericht getan, das er kein ander ursache
hab, dan er hab zu Frangkenhauf8en entlaufen mussen«. Die von Taubenheim gestellte Frage, was
er nun in dieser Angelegenheit unternehmen solle, lief§ der Herzog allerdings unbeantwortet, vgl.
ABKG/2 S. 690f. Nr. 1386. Bereits 1525 hatten mehr oder minder unbedachte Auflerungen gegen
den Herzog fiir Unruhe gesorgt, vgl. BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 169: »Desgleichen, als
Herzog Georg zu Sachsen mit seinem Volke vor der Stadt nach Frankenhausen voriiber gezogen
und den Rat, dass sie ihre Stadt in guter Acht haben, auch die Knechte nicht hinein lassen sollten,
verwarnen lassen, etzliche, denen die Tore zu hiiten befohlen, mehr aus Vorwitz denn der Notdurft
nach sich vernehmen lassen, wie hochgedachter Herzog wider das christliche Blut z6ge, welches der
Fiirst im Heimwege nach Stillung des Lirmens und Erschlagung der Bauern zu Frankenhausen
und Miihlhausen seinem Vettern, dem Churfiirsten Herzog Friedrich, geklaget und gebeten, dass
er ihm die von Naumburg zu ziichtigen oder zu strafen, tibergeben und befehlen wollte, solches
aber nicht erhalten kénnen.« Auch hatten einige Biirger, als sie bewaffnet im Moritzstift einzogen
waren, erst die Hithner des Stiftes erlegt und dann »auf der Freiheit nach der Pfaffen Fihnlein auf
den Hiusern geschossen, welches zwar alles gottlob ohne Schaden abgangenc, vgl. ebd.

60 Zu diesem KuscHE, Beate: »Ego collegiatus« — Die Magisterkollegien an der Universitit Leipzig
von 1409 bis zur Einfithrung der Reformation 1539. Eine struktur- und personengeschichtliche
Untersuchung, 2 Bde. (Beitrige zur Leipziger Universititsgeschichte A 6), Leipzig 2009, S. 625-628.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 183



erfolgte erstam 10. Oktober 1525). Somit schaffte der Stadtrat also »legitime« Mittel
fiir die Glaubigen der Wenzelsgemeinde bzw. in der Biirgerschaft zur Umsetzung ihrer
internalisierten Ziele, nimlich ihren Glauben nach der Auffassung der Reformatoren
zu leben. Méglich und notwendig war dies, weil der Wenzelsgemeinde in der Zeit
des Bauernkrieges kein Pfarrer vorstand und Johannes Langer praktisch dessen Rolle
ausfiillte.! Unbesehen des rhetorischen Talents des Leipziger Magisters wird es vor
allem diese Funktion gewesen sein, die ihm den spiteren Nachruhm einbrachte, er
habe durch sein Wirken gewaltsame Aufstinde in Naumburg verhindert.®? Auch die
Einrichtung eines Gemeinen Kastens fiir St. Wenzel diirfte auf das Betreiben der
Stadeviter zuriickzufiihren sein.®

Der Naumburg Stadtrat ging nun gezielt daran, den evangelischen Glauben im
Gebiet der Ratsstadt, also in dem von ihm perzipierten politischen Zustindigkeitsbe-
reich, einzufiithren. Bereits 1525 bat der Rat Bischof Philipp von Freising darum, das
Patrozinium der baufilligen und seit einigen Jahren als Arsenal genutzten Jakobskirche
entweder auf einen Altar in St. Wenzel zu tibertragen oder aber eine Jakobskapelle
unmittelbar bei St. Wenzel bauen zu diirfen, da man sich offensichtlich der alten
Filialkirche entledigen wollte.** Vermutlich stand sie geplanten Ausbaumafinahmen
der Stadtbefestigung im Weg, doch ein geweihtes Kirchengebiude konnte nicht ohne
Weiteres abgerissen werden. Diese Bitte scheint abschligig beschieden worden zu sein,
wie auch eine weitere von 1540, was die Stadtoberen jedoch nicht davon abhiel, die
Kirche dennoch abzureiffen.®

Die im Norden liegende Maria-Magdalenen-Kirche, deren Patronat beim Abt des
Benediktinerklosters St. Georg lag und dessen Ménche dort als Pfarrer titig waren,
war zwar im Gegensatz zu St. Jakob noch funktionstiichtig, allerdings bereits seit
dem spiten Mittelalter stark in die Ratsstadt eingebunden. Die wirtschaftlich diirftig
ausgestattete Kirche, deren Pfarrsprengel sich auf einen noch agrarisch geprigten
Raum innerhalb der Stadt erstreckte und insgesamt wohl nur knapp 500 Pfarrkinder

61 Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 170f.: »Dem Bischof [Philipp] zu Freising giebet der Rat zu er-
kennen [...], dass die Conventores oder gemietete Pfarrer zu S. Wenzel dem Domprobst und Capitel
zu Naumburg, welchem sie incorporirt, die Pension und jihrlichen Zinsen nicht geben kénnten,
darum eine Zeitlang solche Kirche eines Pfarrers gemangelt und alleine durch einen Caplan mit
Reichung der Sacramente, Messehalten, christlichem Begribnis und dergleichen versorget wiirde.
Es hitte aber die Gemeinde nach verlaufener unchristlicher Empérung [d. i. der Bauernkrieg] nach
gottlicher und christlicher Lehren ein heftig verlangen gehabt, darum sie bei dem Rate angehalten
und gesuchet um einen Predigern, welcher das Wort Gottes reinlichen und ohne Verwirklichung
einiger Einmischung des andern, davon Zwietracht und Uneinigkeit sich ursachte, verkiindigte.«

62 Vgl. Scuorrpe: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 327f.

63 Einige Rechnungen dieses Gemeinen Kastens sind von 1527-1529 in den Kirchenrechnungen der
Wenzelskirche erhalten, vgl. StAN (wie Anm. 20), Ms. 143, fol. 175r—193r.

64 BrauN: Annales (wie Anm. 24), S. 172: »An Bischof [Philipp] zu Freising hat der Rat gebrache, all-
dieweil in der Jacobsgassen eine alte Kirche stinde, die allerhand Verhinderung tite, darinnen weder
Messe gehalten noch geprediget wiirde, dass solche entweder auf einen Altar in der Wenzelskirchen
transferirt oder eine Capellen an itzo gedachter Wenzelskirchen dafiir gebauet werden méchte.«

65 Vgl. Lupwig, Matthias: Die Waffenschau von 1476. Neue Erkenntnisse zur Naumburger Stadt-
befestigung im Spitmittelalter, in: Saale-Unstrut-Jahrbuch, Bd. 14, 2009, S. 27-33, hier bes.
S. 30. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 192, 229, 235, 237.

184 Alexander Sembdner



zihlte, wurdevorallem durch das Engagement ihrer aus der Naumburger Biirgerschaft
stammenden Kirchenpfleger getragen. Bezeichnend istetwa eine Stiftung des Kirchen-
vaters Oswald Henning im Jahr 1506 iiber 100 Gulden Schreckenberger Miinze.®
Dieses Geld sollte vor allem zur Aufbesserung des Einkommens des Pfarrers dienen.

Nach 1525 scheint allerdings kein Benediktinerménch mehr als Pfarrer in
St. Maria-Magdalena aktiv gewesen zu sein, vielmehr wurde 1540, nachdem zuvor
wohl evangelische Geistliche aus St. Wenzel die Kirche betreut hatten, mit dem
chemaligen Domkanoniker Wolfgang Rotschiitz ein evangelischer Prediger an-
gestelle.”” In den 1530ern hatten dann die Kirchenviter von St. Wenzel wohl auch
in St. Maria-Magdalenen endgiiltig das Ruder iibernommen. 1540 hatten sie sich
die Kleinodien und das Kirchengerit der Kirche durch den Kiister bringen lassen,
um dieses in Verwahrung zu nehmen und anschlieflend zugunsten des Gemeinen
Kastens zu verkaufen.®® 1544 lieff dann Nikolaus von Amsdorf die Kirche schliefen,
das Pfarreinkommen an St. Wenzel gehen, die Kirche profanisieren und spiter den
gesamten Kirchenbezirk dem Stadtrat iibergeben, welcher unter anderem die Glocken
der Kirche einschmelzen lie3.%

Ohnehin hatte der Naumburger Stadtrat in Thomas Hebestreit, dem letzten Abt
von St. Georg und damit Patronatsherrn von St. Maria-Magdalena, einen wertvollen
Verbiindeten. Hebestreit, der seit 1510 das Benediktinerkloster leitete, war bereits
frith mit Luther und dessen Lehre in Kontakt gekommen und wurde zu einem der
energischsten Vertreter der Reformation in Naumburg.”® Ganz offensichtlich nahm
er dafiir auch den Bruch mit seinem eigenen Konvent in Kauf, aus dem einige An-
gehérige austraten, nachdem Hebestreits evangelische Haltung deutlich wurde.”!
Interessanterweise aber verblieb ein GrofSteil der Monche im Kloster. Etwa seit der

66 Vgl. StAN (wie Anm. 20), Ms. 118, fol. 17r.

67 LupwiG, Matthias: Art. Naumburg, St. Georg, in: Faust, Ulrich (Hg.): Die Monchskléster der
Benediktiner in Mecklenburg, Vorpommern, Sachsen-Anhalt, Thiiringen und Sachsen (Germania
Benedictina 10), St. Ottilien 2012, S. 993-1032, hier S. 1006. — Lubwig, Matthias: Das Naum-
burger Benediktinerkloster St. Georgzwischen Reform und Reformation, in: Em1g, Joachim; LeppIN,
Volker; ScHIRMER, Uwe (Hg.): Vor- und Friihreformation in thiiringischen Stidten (1470-1525/30)
(Quellen und Forschungen zu Thiiringen im Zeitalter der Reformation 1), K6ln/Weimar/Wien
2013, S. 167-181, hier S. 178. — BRaun: Annales (wie Anm. 24), S. 226-228.

68 StAN (wie Anm. 20), Ms. 118, fol. 105v. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 226, 240.

69 BERGNER, Heinrich: Beschreibende Darstellung der ilteren Bau- und Kunstdenkmiler der Stadt
Naumburg (Beschreibende Darstellung der dlteren Bau- und Kunstdenkmiler der Provinz Sachsen
XXI1V), Halle 1903, S. 272f.

70 Vgl. dazu nun ausfiihrlich Lupwic: Reform und Reformation (wie Anm. 67). Vermutlich bezieht
sich die Anekdote, dass angeblich ein hoher Naumburger Geistlicher Martin Luther bei dessen
Besuch in der Stadt 1521 ein Bildnis Savonarolas iiberreicht habe, auf Thomas Hebestreit, vgl. ebd.
S. 185. — MrrzscHKE: Reformation (wie Anm. 2), S. 6f. und ebd. S. 16f. zu dessen Wirken.

71 Vgl. Lubwia: St. Georg (wie Anm. 67), S. 1005-1007. Nach ABKG/3, S. 689f. Nr. 2380 Anm. hatte
Hebestreit wohl bereits vor 1534 geheiratet, vgl. Lubwia: Reform und Reformation (wie Anm. 67),
S.175. Vgl. auch LuTHER, Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer
Ausgabe), Briefwechsel, Bd. 10, Weimar 1947 (im Folgenden: WAB 10), S. 215-217 Nr. 3822, wo
Luther Mgf. Georg von Brandenburg den Abt von St. Georg als Vorbild fiir die Verwaltung der
Klsster empfiehlt.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 185



Mitte der 1520er Jahren kann man daher von einem vorwiegend evangelischen Kon-
vent ausgehen. Dies ist unter anderem daran ablesbar, dass man sich nun konsequent
der Einbindung in das liturgische Zeremoniell der Domkirche, etwa zu Ostern, ver-
weigerte, was zuvor jahrhundertelang Tradition gewesen war.”?

Hebestreit, der 1542 bei der Einsetzung Amsdorfs zum evangelischen Bischof
anwesend war, scheint den nicht unbetrichtlichen Besitz des Georgenklosters fiir
die Reformation nutzbar gemacht zu haben. So lief§ er eine Knabenschule auf dem
Klostergelinde errichten, diesichan entsprechenden Vorstellungen Luthers orientierte,
die Schulbildung in den Dienst der neuen Lehre zu stellen, um so auf das Universi-
titsstudium vorzubereiten und evangelische Geistliche auszubilden. Nach eigenem
Bekunden soll diese Schule bis zu 150 Schiiler beherbergt haben, jedoch fehlen iiber
die Unterrichtsinhalte jegliche Informationen.”> Mathias Ludwig hat Hebestreit
daher nicht zu Unreche als »verlingerten Arm der kurfurstlichen Religionspolitik«
bezeichnet.”* Nach seinem Tod 1542 allerdings wurde das Georgenkloster unter dem
kurfiirstlichen Amtmann Andreas Kratzenberger relativ schnell bis zum Jahr 1544
in ein kursichsisches Amt umgewandelt. Auch war der Schule keine lange Existenz
vergonnt, denn die Eroberung Naumburgs durch kaiserliche Truppen 1547 im
Schmalkaldischen Krieg bereiteten ihr ein jihes Ende.”®

Diese »evangelische Umklammerung« des Domkapitels bzw. der Domfreiheit
wurde seit den 1530er Jahren durch das Schicksal des Augustiner-Chorherrenstiftes
St. Moritz noch verschirft. Kurz vor 1119 durch Bischof Dietrich I. von Naumburg
gegriindet, war St. Moritz immer fest an den Naumburger Bischof und die Dom-
geistlichkeit angebunden.”® Die Augustiner-Chorherren hatten liturgische Aufgaben
in der Dombkirche zu erfiillen, zugleich beanspruchte der Bischof eine gewisse Ge-
richesbarkeit tiber das Stift. Die enge Bindung an die Naumburger Bischéfe hatte im
12. und 13. Jahrhundert Vorteile in Form umfangreicher Schenkungen eingebracht.
Zugleich bescherte sie aber auch Probleme. Nachdem St. Moritz in den Thiiringischen
Erbfolgekriegen Mitte des 13. Jahrhunderts schwer in Mitleidenschaft gezogen worden
war, hatte der Konvent grofle Schulden fiir den Wiederaufbau aufnehmen miissen.”
Da zugleich das Hochstift durch den Neubau des Naumburger Doms sowie die Aus-

72 LupwiG: Reform und Reformation (wie Anm. 67), S. 176f.

73 Vgl. dazu Lubwia: St. Georg (wie Anm. 67), S. 1007. — LupwiG: Reform und Reformation (wie
Anm. 67), S. 177f.

74 Lupwic: Reform und Reformation (wie Anm. 67), S. 178. Noch 1542 waren iibrigens sowohl Abt
Thomas Hebestreit von St. Georg als auch Propst Christoph Drechsler von St. Moritz auf einem
Landtag zu Weimar erschienen, vgl. ScHOPPE: Regesten (wie Anm. 24), S. 352 Nr. 59.

75 MrrzscHkE: Reformation (wie Anm. 2), S. 17.

76 Vgl. UBNIS. 103f. Nr. 120, S. 121f. Nr. 140. — Lupwig, Matthias: Das Augustiner-Chorherren-
stift St. Mauritius in Naumburg — Kritische Uberlegungen zur Griindungsgeschichte, in: MUTzE,
Dirk Martin (Hg.): Regular- und Sikularkanonikerstifte in Mitteldeutschland (Bausteine aus dem
Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 21), Dresden 2011, S. 31-55.

77 Vgl. UBNIIS. 340f. Nr. 309, S. 406f. Nr. 374. — LESSER, Bertram: Das Goslarer Provinzialkapitel
der Augustiner-Chorherren in Nord- und Mitteldeutschland vom 12. bis zum 16. Jahrhundert, in:
MotzE: Regular- und Sikularkanonikerstifte (wie Anm. 76), S. 103-140, hier S. 120.

186 Alexander Sembdner



einandersetzungen um die Stiftsvogtei mit den Wettinern in finanzielle Schieflage
geraten war, konnte von bischéflicher Seite keine Hilfe mehr erwartet werden.”® Um
die schlimmste Not zu lindern, wurden Giiter und Liegenschaften, die regelmifige
Einnahmen generieren konnten, zugunsten schneller Finanzspritzen und der Be-
dienung von Krediten verkauft. Damit schrumpften die jihrlichen Einnahmen des
Stiftes kontinuierlich, wihrend die Ausgaben fiir Unterhalt und Schulden hoch blieben.

Aus dem strukeurell bedingten Schuldenkreislauf konnte sich St. Moritz bis zur
Auflosung des Stiftes im Zuge der Reformation nicht mehr befreien. Zum Zeitpunkt
der Sequestration bedriickte es eine Schuldenlast von rund 3740 rheinischen Gulden.
Wihrenddessen beliefen sich die jahrlichen Zinseinnahmen von St. Moritz Anfang des
16. Jahrhundert auf nur knapp iiber 50 Gulden.”® Sie konnten damit nur ein Viertel
der jihrlich fiir laufende Kredite filligen Zinszahlungen, die sich im Jahre 1533 auf
187 Gulden beliefen, ausgleichen.®” Der Konvent, unwillig zur Reform® und nur
durch das massive Einbringen privater finanzieller Mittel des Propstes Neithard von
Langenbogen iiber Wasser gehalten, war wohl bereits zu jenem Zeitpunktam Ende, als
1525 bewaffnete Biirger im Stift einriickten.® Doch erst 1533 griff Kurfiirst Johann
Friedrich direkt ein, und zwar mit einer Strategie, die auch in vielen anderen Stiften
und Kléstern des Kurfiirstentums angewandt wurde. Man wartete den natiitlichen
Tod des Vorstehers der jeweiligen Institution ab und verhinderte dann durch schnelles
Eingreifen die Neuwahl. Ohne einen selbst gewihlten Vorstand war ein Konvent
mehr oder weniger handlungsunfihig, die rechtliche Souverinitit der Institution war
nicht mehr gewihrleistet. Anstelle von Abt oder Propst wurden dann landesherrliche
Amtleute eingesetzt, die die jeweiligen Institutionen abwickeln konnten.®

So war man beispielsweise 1525 im Kloster Buch vorgegangen, als nach dem Tod
des letzten Abtes bereits zwei Tage spiter die kurfiirstlichen Amtleute im Kloster er-
schienen, wo sie den Abt von Altzelle, der schon die Neuwahl vorbereitete, antrafen
und zum Abzug zwangen.?4 Eine Reaktionszeit von nur zwei Tagen spricht fiir gut

funktionierende Kommunikationsnetzwerke bzw. eine gewisse Planung im Voraus.®

78 Vgl. TeBRUCK, Stefan: Adlige Herrschaft und hofische Kultur. Die Naumburger Bischéfe und ihre
firstlichen Nachbarn im 12. und 13. Jahrhundert, in: Kroum, Hartmut; Kunpg, Holger (Hg.):
Der Naumburger Meister. Bildhauer und Architekt im Europa der Kathedralen, 3 Bde. (Schriften-
reihe der Vereinigten Domstifter zu Merseburg und Naumburg und des Kollegiatstifts Zeitz 4-5),
Petersberg 2011/12, S. 642—654, hier S. 651-654.

79 Thiiringisches Hauptstaatsarchiv Weimar, Ernestinisches Gesamtarchiv, Reg. Kk. 1003, fol. 5r—v.

80 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 994, fol. 21r—22v. An Bargeld fanden die kursichsischen
Amtleute 1533 nur noch 21 »Thaler groschen« und 780 Pfennige in zwei Sicken.

81 Vgl. Lesser: Provinzialkapitel (wie Anm. 77), S. 135-140. — MULLER, Georg: Reformation und
Visitation sichsischer Kloster gegen Ende des 15. Jahrhunderts, in: Neues Archiv fiir Sichsische
Geschichte, Bd. 38, 1917, S. 46—74, bes. S. 61-65, 72-74.

82 Vgl. dazu auch Scuorre: Bauernkrieg (wie Anm. 24), S. 345f.

83 Vgl. STIEVERMANN, Dieter: Landesherrschaft und Klosterwesen im spatmittelalterlichen Wiirttem-
berg, Sigmaringen 1998. — WovraGasT, Eike: Die Einfithrung der Reformation und das Schicksal
der Kléster im Reich und in Europa (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 89),
Géttingen 2014.

84 Vgl. ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 135.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 187



Im Fall des Naumburger Moritzstiftes etwa hatte Kurfirst Johann Friedrich bei cinem
Besuch in Naumburg iiber Ostern des Jahres 1533 vom schlechten Gesundheitszu-
stand des Propstes Melchior Mantzsch erfahren. Ganz im Sinne des landesherrlichen
Kirchenregiments als Schutzherr aller Kirchen und Gliubigen in seinem Territorium
handelnd, riet der Kurfiirst dem Propst vorsorglich, er solle doch zum Nutzen des
Stiftes schon einmal die Kleinodien inventarisieren lassen.3°

Einige Wochen spiter, zu Pfingsten, war Melchior Mantzsch dann auch tatsich-
lich verstorben. Die Rite des Naumburger Bischofs rieten sofort zur Neuwahl, nicht
nur, da die Bestitigung der Wahl ein bischéfliches Recht sei, das — obwohl Philipp
von Freising abwesend war — nicht geschmilert werden sollte, sondern vor allem,
um einem kurfiirstlichen Eingreifen zuvor zu kommen. Bereits am Dienstag nach
Plingsten aber war schon der kursichsische Amtmann Georg von Denstedt vor Orct.
Jedoch hatte der Konvent inzwischen Christoph Drechsler zum Propst gewihlt, was
der Kurfirst zahneknirschend akzeptieren musste, auch wenn er wissen lief3, dass er
von der Schnelligkeit der Wahl iiberrascht und verirgert dariiber sei, dass diese ohne
Absprache mit ihm stattgefunden habe.?” Der Kurfiirst wollte es aber dabei bewen-
den lassen, jedoch musste sich der neue Propst ihm gegeniiber dazu verpflichten, die
Haushaltung und Verwaltung des Klosters zu verbessern und Rechenschaftabzulegen,
wenn der Kurfiirst oder seine Amtleute es einfordern wiirden. Geschehe dies nicht,
so konne der kurfiirstliche Statthalter jederzeit wieder in das Kloster einziehen und
dort das Regiment iibernehmen. Auf den Protest der bischoflichen Rite, die auf das
Recht des Bischofs zur Wahlbestitigung pochten, reagierte der Kurfiirst kurzerhand
mit der Festnahme des Generalvikars Basilius Wilde.®® Hier zeigte sich die ganze
herrschaftspolitische Tatkraft des landesherrlichen Kirchenregiments.

Zwar existierte St. Moritz noch gute zehn Jahre weiter — Propst Drechsler war
zum Beispiel an der Wahl Nikolaus von Amsdorf 1542 beteiligt —, doch 1544 ver-
kaufte Kurfiirst Johann Friedrich das Stift samt allem Zubehér fiir die im Vergleich
doch recht bescheidene Summe von 4000 Gulden an den Naumburger Stadtrat.®’
Dass bereits zuvor schon in St. Moritz auch die neue Lehre gepredigt wurde, wird

85 Vgl. ScuwiNges, Rainer Christoph; WrIEDT, Klaus (Hg.): Gesandtschafts- und Botenwesen im
spitmittelalterlichen Europa (Vortrige und Forschungen 60), Stuttgart 2003. — HiBNER, Klara:
Im Dienste ihrer Stadt. Boten- und Nachrichtenorganisationen in den schweizerisch-oberdeutschen
Stidten des spiten Mittelalters (Mittelalter-Forschungen 30), Ostfildern 2010.

86 Vgl. ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 994, fol. 15r—19r. Ein zweites, weitaus kiirzeres
Inventar vom 9. Juli 1533 findet sich unter der Signatur ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk
995. Eine Edition desselben bei Lubwia: St. Mauritius (wie Anm. 76), S. 53-55.

87 Vgl. auch fiir das Folgende ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 994, fol. 1r—14r u. 27r—38r. —
ScuorpE: Regesten (wie Anm. 24), S. 348 Nr. 44.

88 BrauN: Annales (wie Anm. 24), S. 191. Zu Wilde WiEsSSNER: Bistum Naumburg (wie Anm. 2),
S.1039-1041.

89 Vgl. Horrg, Friedrich (Hg.): Die Urkunden des stidtischen Archivs zu Naumburga. S. Auf Grund
der Vorarbeiten des o. Professors an der Universitit Erlangen Dr. G. Beckmann, Naumburg 1912,
Nr. 269. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 265, 273. In einem Schreiben vom 13. April 1543
meldete der Stadtrat von Naumburg bei Kurfiirst Johann Friedrich sein Interesse an den Giitern
von St. Georg und St. Moritz an, da man vernommen habe, »das der Landschafft vorhaben seyn sol,

188 Alexander Sembdner



aus einem Schreiben des Stadtrates an Luther vom 5. April 1536 deutlich. Nachdem
der Prediger in St. Wenzel, Magister Gallus von Riickerswalde, gestorben war und
zeitweilig sogar der eigentlich zur Priifung der Pfarrverhiltnisse von St. Othmar
in Naumburg weilende Justus Jonas in St. Wenzel gepredigt hatte, habe sich der
Stadtrat den Prediger von St. Moritz »etliche Tage in der Wochen und am Sonntage
gelichen.« Jedoch musste die Wenzelsgemeinde auf diesen Prediger in der Osterzeit
wieder verzichten, denn der zweite Prediger von St. Moritz hatte kurz zuvor seinen
geistlichen Status aufgegeben »und also den Leuten mit Reichung der Sacramente
und Predigen nicht mehr vorsein« kénnen.”°

Da das Domkapitel weder in die Verhiltnisse von St. Moritz oder St. Georg (und
damit auch nicht der Maria-Magdalenen-Kirche) eingreifen konnte, konzentrierte
und intensivierte es seine Bemithungen um den Erhalt des Patronats tiber die Stadt-
pfartkirche St. Wenzel. Diese war ohnehin die politisch bedeutendste Institution
innerhalb der Naumburger Biirgerstadt. Hier wurde unter anderem der neu ge-
wihlte Rat jedes Jahr vereidigt, hier spielte sich das religiose Leben der Naumburger
Biirgerschaft ab.”! Auch sprach der Wechsel des Naumburger Ratssiegels Mitte des
15. Jahrhunderts — weg von den Stiftspatronen Peter und Paul, hin zum »Stadtpatronc
St. Wenzel — eine deutliche Sprache.”” Es ging dabei um nicht weniger als die Frage,
wer in der Bischofsstadt Naumburg die oberste politische Autoritit unterhalb des
Bischofs darstellte. Dies lasst sich ohne Weiteres schon an den zu dieser Zeit gefithrten
langwierigen Streitigkeiten ablesen, ob sich das in der Eidesformel, die der neue Rat
dem Bischof zur Treue schwdren musste, enthaltene Wort »Gotteshaus« auch auf das
Dombkapitel bezog oder nicht.”?

Am 11. August 1528 beschwerte sich die Stiftsregierung tiber den evangelischen
Prediger an St. Wenzel. Der Vorwurf lautete, dass dieser ohne Zustimmung des
Dombkapitels bzw. des Dompropstes aufgenommen worden sei, was der Rat freilich
bestritt und vielmehr auf die Notwendigkeit dieser Anstellung — es habe im Bauern-
krieg ein Pfarrer gefehlt, der die Gemeinde beruhige und tréste, da der Dompropst

diselben so wi andere in einen andern Standt zu bringen«. Da man bereits mehr als 2000 Gulden
fiir die Einfithrung der Reformation habe aufwenden miissen und zudem durch Feuer und Brand
schwer geschidigt sei, so wiren die Einkommen aus den Klostergiitern zur Aufbesserung des Ge-
meinen Kastens sehr willkommen, vgl. WAB 10, S. 291-293 Nr. 3866.

90 LuTHER, Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe), Brief-
wechsel, Bd. 7, Weimar 1937 (im Folgenden: WAB 7), S. 389f. Nr. 3007.

91 Vgl. BRauN: Annales (wie Anm. 24), S. 38, 116. Auch eine 1329 durch Bischof Heinrich I. erlassene
neue Ratsverfassung wurde in St. Wenzel verkiindet, vgl. DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 302 und
Kop. 1, fol. 37v. —=StAN (wie Anm. 20), Ms. 34, fol. 7r—8r und Ms. 70, fol. 5r—6r.

92 Vgl. DIENER-STAECKLING, Antje: Zwischen Stadt und Rat. Das Siegel als Zeichen von stidtischer
Reprisentation seit dem 14. Jahrhundert, in: SPATH, Markus; LANGE, Saskia Henning von (Hg.):
Die Bildlichkeit korporativer Siegel im Mittelalter: Kunstgeschichte und Geschichte im Gesprich
(Sensus. Studien zur mittelalterlichen Kunst 1), Koéln/Weimar/Wien 2009, S. 223-238, hier
S.230-233, deren Interpretationen allerdings mit einiger Vorsicht zu genief8en sind.

93 DStAN (wie Anm. 14), Kop. 3, fol. 34r. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 174. Man einigte
sich schliefSlich darauf, dass dies nur beim ersten Einzug des Bischofs in Stadt so gedeutet wiirde,
ansonsten aber unbestimmt bleibe.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 189



seinen Pflichten nicht nachgekommen sei — verwies.” Nicht bestritten wurde hin-
gegen, dass Magister Johann Langer das Evangelium predigte und die Eucharistie
in beiderlei Gestalt reichte.”® Es ist in dieser Zeit unklar, ob die Wenzelspfarrkirche
tiberhaupt iiber einen Pfarrer verfiigte. Vielmehr scheint Langer dessen Aufgaben
faktisch tibernommen zu haben. Der Rat suchte im Streit mit dem Dompropst tiber
den evangelischen Predigeran St. Wenzel 1528/29 jedenfalls auch bald Unterstiitczung
bei den Ernestinern.”® »Der Bischof aber hat in Summa den Predigern hinweg haben
wollen, auch dergleichen und, dass der Rat sich keiner Neuerung ferner unterfangen
sollen, bei Verlierung aller ihrer Privilegien inhibirt; darum hierinnen Herzog Johann
Friedrich zu Rate gezogen.«’”

Entnervt von den langanhaltenden Streitigkeiten zwischen Stadtrat, Domkapitel
und Bischof um die Ausiibung des evangelischen Gottesdienstes in St. Wenzel’,
resignierte Johannes Langer 1529 mehr oder weniger freiwillig sein Amt.”” Damit
eskalierte der Konflikt. Kurzerhand liefen die Kirchenviter von St. Wenzel, zu denen
immer Biirgermeister und Ratsherren gehdrten, Monstranzen, Paxtafeln und andere
Kleinodien in St. Wenzel einschmelzen, um damit Schulden zu begleichen.'?® Alle
vom Dombkapitel nunmehr eingesetzten Geistlichen boykottierte die Wenzelsge-
meinde.!”! So stattete der Dompropst an Stelle Langers 1530 ausgerechnet Magister
Wolfgang von Rotschiitz, der 1540 evangelischer Prediger in St. Maria-Magdalena

94  Scuorre: Reformation (wie Anm. 24), S. 329 u. ebd. S. 332: »Denn als zur Zeit der unchristlichen
biurischen Aufruhr und auch etzliche Zeit davor der Herr Thumpropst — welchem St. Wenzels
Pfarrkirche mit Pfarrer, Kapellanen, Predigern u.a. Dienern [...] zu versorgen und bestellen zu-
gestanden — daran etwa lange hat Mangel und Gebrech sein, auch das Volk — welchem darzurzeit
die schwinden und fihrlichen Weltldufte viel Mutwillens und Arges, auch greuliche Verreizung
zu bésen Thaten fiirbilden — also ginzlich ohne das Wort Gottes, als das Einige und Nétigste, hat
unversorget gehen lassen, da ist hoch notig gewesen, zu Verhiitung des Argen und das gemeine
Volk in solchen fihrlichen und geschwinden Zeiten widderum mit dem Worte Gottes zu stirken,
trosten und in friedsamer Einigkeit zu erhalten und also dieselbige Zeit — doch auf eure Gunst,
Wissen und Férderung — aufgenommen und wie gehért besoldet worden.«. Vgl. BRaun: Annales
(wie Anm. 10), S. 176-179.

95 ScuOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 331: »So wird sich auch unzweiflig befinden, dass er
[Johannes Langer] zur Zeit, da er noch im Thumstifte geprediget, gleich als wohl wie itzund bei
uns, 6ffentlich geredt und angezeiget hat, wie Christus unser Herr und Heiland das h. Sakrament
seines fromen Leichnams und Bluts unter beider Gestalt zu entpfahen, seinen lieben Jiingern und
uns allen ausgesetzt und befohlen hat, zu entfahen zu seinem Gedichtnis [...].«

96 Vgl. Scuorre: Reformation (wie Anm. 24), S. 347f.

97 BRrAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 180 zum Jahr 1529.

98 Diese sind ausfiihrlich in Scudprre: Reformation (wie Anm. 24) dokumentiert.

99 Bezeichnend ist ein Eintrag in den Abrechnungen des bereits erwihnten Kastens von 1529: StAN
(wie Anm. 20), Ms. 143, fol. 178r—v: »Der erliche fromme vnd tewre man, der prediger des claren
vnd lautern wort Gots, Johann Langer von Bulkenhain, ist vortriben vnnd von vnserm Bischoff
vorjagt wurden. Dadurch dye Leuthe also seindt zurstrawet, das kein [from] mensch zu diesser
[zceit] in die kirche egegangen hat.« Langer wurde anschliefend Prediger in Coburg, vgl. LUTHER,
Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe), Briefwechsel,
Bd. 5, Weimar 1934 (im Folgenden: WAB 5), S. 171f. Nr. 1488, S. 172f. Nr. 1489.

100 BrauN: Annales (wie Anm. 24), S. 181, 184f.

101 Scuorpe: Reformation (wie Anm. 24), S. 369f: In einem Schreiben vom 20. Februar 1532 an
Kurfiirst Johann beschwerte sich der Rat: »Es hat sich auch, da man gehandelt, zugetragen, dass

190 Alexander Sembdner



werden sollte, mit einem Lehen in St. Wenzel aus und stellte diesen als Prediger ein,
was zu Protesten von Stadtrat und Gemeinde fiihrte. Nicht nur verlangte man erneut
einen richtigen Pfarrer, auch verband man dies mit der grundsitzlichen Forderung
nach dem Patronatsrecht iiber St. Wenzel. Denn es leuchtete dem Stadtrat nicht
mehr ein, fir den Unterhalt des Predigers aufkommen zu miissen, diesen aber nicht
selbst wihlen zu diirfen.!%?

In der Folge blieb die Wenzelskirche mehrere Jahre lang ohne einen Pfarrer bzw.
Prediger, was nicht nur zu Konflikten zwischen Stadtrat und Dombkapitel, sondern
auchzwischen Biirgerschaft und stadtischer Obrigkeit fithrte, denn die Pfarrgemeinde,
die wohl um die zweitausend Menschen umfasste, forderte die Anstellung eines evan-
gelischen Pfarrers zur religiésen Versorgung, wofiir auch der Stadtrat verantwortlich
gemacht wurde.!% Bezeichnend ist eine Geschichte, die der zeitgendssische Bosauer
Moénch und Chronist Paul Lange fiir das Jahr 1531 iibetliefert. Es wiren namlich in
der Christnachteinige »Lutherani homines«in den Naumburger Dom eingedrungen
und hitten dort »der heiligen Messe, dem hochwiirdigen Sakrament und dem Wort
Gottes und auch der Priesterschaft zu Spott und Hohn« auf den Hochaltar, den
Predigtstuhl, aber auch in das Gestiihl des Biirgermeisters ihre Notdurft verrichtet
(»minxerunt et cacaverunt).!04

In diesem sich linger hinzichenden Streit bot sich schliellich, auf Bitten des
Stadtrates, am 13. November 1531 Kurfiirst Johann als Vermittler an.!% Der Kurfiirst
lief Magister Gallus Griindling nach Naumburg bringen, der auch als evangelischer
Predigerangenommen wurde, allerdings aufgrund des Widerstandes von Domkapitel
und Bischof erst drei Jahre spiter sein Amt antreten konnte.!% Die Streitigkeiten
erreichten schliefflich 1531/32 eine weitere Eskalationsstufe, als die Stiftsregierung

Stacthalter und Rite, weil man mit dem Handel umgangen, einen Prediger M. Pistoris von Leipzk
zu predigen aufgestallt. Weil aber desselbigen Predigers Lehre, Leben und Geschicklichkeit bei uns
und vielen andern leuten bekannt, der uns aus mancherlei Urdachen und Bewegnis nicht gitlich,
haben wir [...] anzeigen lassen, dass gemeldter M. Pistoris zu einem Prediger und Seelsorger uns
nicht leidlich [...]. So kénnen und mégen wir keinen andern erdulden, denn der uns das Wort
Gottes klar verkiindige.« BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 185 berichtet fiir das Jahr 1531: »End-
lichen haben Statthalter und Rite M[agister] Pistoris nach Naumburg geschickt und ihn dahier
zum Predigern verordnen wollen, und als er geprediget, hat er den Rat heftiglichen angegriffen,
derohalber der Rat gebeten, ihn dahier nicht zu verordnen.«

102 Scuorre: Reformation (wie Anm. 24), S. 360f. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 183.

103 BrAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 187: »Alldie weil der Bischof zu Freising mit M[agister] Johann
Langen, Predigern, den der Ratangenommen und bestellet, nicht wollen zufrieden sein, besondern
dem Rate befohlen, bei Verlust aller ihrer Privilegien, denselben abzuschaffen, so hat der Rat aus
Furcht dergleichen vornehmen miissen und gehoffet, sie wiirden anderweit der Vertréstung nach
versorget werden, sind aber in das dritte Jahr, ungeachtet Sterbensgefahr mit eingefallen, also
trostlos gelassen [...].«

104 LaNGE, Paul: Cronica Neumburgensis Ecclesiae, in: MENCKE, Johann Burchard (Hg.): Scriptores
rerum Germanicum praecipue Saxonicarum, Bd. 2, Leipzig 1728, Sp. 78.

105 ScuOrpE: Reformation (wie Anm. 24), S. 366f.

106 Vgl. BRaUN: Annales (wie Anm. 24), S. 188, 190. — Scuo6rre: Reformation (wie Anm. 24),
S. 379-386 u. passim. Zeitweilig spielte der Rat sogar mit dem Gedanken, Johannes Langer von
Bolkenhain nach Naumburg zuriickzuholen, vgl. ebd. S. 393f.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 191



die Annahme einiger neu gewihlter Ratsherren verweigerte.!'” Als Reaktion darauf
lieB8 der Stadtrat kurzerhand die iiblicherweise zur Ratswahl stattfindende Messfeier
streichen und ersetzte diese mit einer evangelischen Predigt, welche die Regierungs-
titigkeit des Stadtrates direkt aus gottlichem Recht erwachsen lie8.!% Damit wurde
nicht nur symbolisch die Oberhoheit des Bischofs bzw. der Stiftsregierung in Frage
gestellt.'?” Der Konflikt um den evangelischen Gottesdienst und die evangelischen
Prediger in St. Wenzel fiihrte letztlich zum Verlust der bischéflichen Stadtherrschaft
tiber die Biirgerstadt Naumburg und zum Zusammenbruch eines iiber Jahrhunderte
gewachsenen — nicht immer einfachen, dennoch stabilen — Miteinanders von Ratss-
tadt und Domfreiheit. Dieser bereits im Mittelalter angelegte (und zuweilen noch
heute spiirbare) Dualismus wurde so durch die Reformation nicht etwa tiberwunden,
sondern deutlich verschirft.!

Seit 1532 ging die Ratsstadt nun endgiiltig cigene Wege, und diese fithrten
direkt in die Arme der ernestinischen Kurfiirsten. Nach dem Tode des Predigers
Griindling 1536'"! iibernahm zeitweise Justus Jonas das Amt des Predigers in
St. Wenzel, bis am 8. September 1536 Nikolaus Medler auf Vorschlag Luthers,
nachdem der Stadtrat Kontakt zum Reformator und zum Kurfiirsten in dieser
Sache aufgenommen hatte, als neuer Pfarrer angenommen wurde.!'? Zu diesem
Zeitpunktwar dem Dombkapitel, der Stiftsregierung und dem Bischof die Kontrolle
tiber St. Wenzel — und damit iber Stadtrat und Biirgerschaft — vollends abhanden-

107 Vgl. BrRaun: Annales (wie Anm. 24), S. 184. — ScHOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 372f,,
387-393.

108 BrauUN: Annales (wie Anm. 24), S. 191: »Und da zuvorn Messe gehalten worden, wenn der neue
Rat ist aufgangen, wird nunmehr befunden, dass der Prediger das Volk ermahnet, Gott zu bitten,
dem Rat Gnade zu verleihen, recht und wohl zu regiren.«

109 Vgl. BrickLE: Gemeindereformation (wie Anm. 36), S. 96-101, 111f. — BrickrE: Eidgenossen-
schaft (wie Anm. 36), S. 166: »Nur wo Obrigkeiten dem sreinen Evangelium« beistehen, verfiigen
sie Giber die fiir Herrschaft notige Legitimitit. Soweit Herren diesen Legitimitdtsmaf$stab nicht
anerkennen, wird die gesellschaftliche und herrschaftliche Ordnung zunichst einmal prinzipiell
offen und damit verhandelbar.«. — MogLLER: Reichsstadt und Reformation (wie Anm. 6), S. 67f.
Der konsequente Bezug auf das Prinzip der sola scriptura verlangte von der Obrigkeit wie von der
Gemeinde vollstindige Unterwerfung unter das Evangelium. Wer dieser Forderung nicht Folge
leistete — wie etwa, im Verstindnis der Biirger, Bischof und Stiftsregierung —, verlor seine obrig-
keitliche Autoritit und Legitimation.

110 DerStadtrathattespitestens 1533 damitangefangen, Gelder von Testamentsstiftungen an St. Wenzel
fiir den Gotteskasten einzuziehen. Protestschreiben diverser Testamentsvollstrecker, die sowohl
Stiftungskapitel wie Kleinodien zuriickforderten, da die entsprechenden Messen nicht gehalten
wurden, beantwortete der Rat abschligig. Die Kliger wiirden wohl schon noch einsehen, dass dies
alles zur Ehre Gottes geschehe, so die Antwort der Stadtviiter. Da die Gelder an die Wenzelskirche
gebunden seien, so argumentierte der Rat, konnten diese auch nicht einfach wieder abgezogen
werden, vgl. ScHOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 399—405 fiir einige eindringliche Beispicle.

111 Vgl. BRaUN: Annales (wie Anm. 24), S. 194. — ScHoprPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 406f.

112 Vgl. WAB 7, S. 380f. Nr. 3002, S. 385f. Nr. 3004, S. 389f. Nr. 3007, S. 392 Nr. 3009, S. 537f.
Nr. 3079. — LuTHER, Martin: D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer
Ausgabe), Briefwechsel, Bd. 8, Weimar 1938 (im Folgenden: WAB 8), S. 1f. Nr. 3123, S. 73f.
Nr. 3150. — ScHOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 407—413. — BRAUN: Annales (wie Anm. 24),
S. 194f.

192 Alexander Sembdner



gekommen. Medler, zugleich Superintendent von Naumburg, legte in den Jahren
1537 und 1538 eine umfangreiche Kirchen- und Schulordnung vor, die (nach vor-
heriger Priifung durch Luther, Melanchton und Justus Jonas) die Einrichtung eines
gemeinen Kastens vorsah, mit allen dazugehérigen Aufgaben wie Besoldung des
Kirchenpersonals, Armen- und Krankenfiirsorge usw. — also im Grunde auch die
offizielle Einfiithrung der Reformation besiegelte.!'> Auch wurden der Gottesdienst
an St. Wenzel sowie der Unterricht in der dort angesiedelten Ratsschule im Sinne
der lutherischen Lehre neu geordnet. In den sich daran anschlieSenden erneuten
langwierigen Auseinandersetzungen zwischen Stadtrat und Bischof, in welche so-
gar das Reichskammergericht eingeschaltet wurde, konnten sich die Naumburger
Stadtviter mit Hilfe des Kurfiirsten und durch die Unterstiitzung kursichsischer

Juristen erfolgreich behaupten.!'

Kollektive Akteure: Die Pfarrgemeinden

Die Einfithrung der Reformation in Naumburg fungierte zugleich als politisches
Instrument zur grundlegenden Verinderung der Herrschaftsverhiltnisse innerhalb
der Bischofsstadt, indem sich der Stadtrat endgiiltig aus der Stadtherrschaft des
Bischofs befreite.!’® Es scheinen besonders tatkriftige Akteure — der Stadtrat, der
Abt von St. Georg, die Kurfiirsten —, ausgestattet mit den notigen politischen, recht
lichen wie wirtschaftlichen Ressourcen, in der Lage gewesen zu sein, den religiosen
Umbruch durchzufiithren und zu gestalten. Doch man muss zugleich die einzelnen
Pfarrgemeinden als kollektive Akteure neben diesen politischen Akteuren mitberiick-
sichtigen, um die eingangs gestellte Frage zu beantworten, warum sich die Reformation
in Naumburg nur langsam und in Teilen durchsetzen konnte.

Esistdabei nichtallein damit getan, nuraufdie jeweils unterschiedlichen Rahmen-
bedingungen in den einzelnen Pfarrsprengeln zu rekurrieren, auch wenn diese ohne
Zweifel von grofer Bedeutung waren. Ebenso wie strukturelle Rahmenbedingungen
(Opportunititen und Restriktionen) diejenigen (politischen, finanziellen, militiri-
schen usw.) Mittel bestimmen, die einem Akteur zur Umsetzung bestimmter Ziele
zur Verfiigung stehen, genauso istauch die Handlungsmotivation eines jeden Akeeurs,
also die subjektiv rationale Abwigung von Kosten (etwa finanzieller Aufwand oder
soziale Sanktionen) und Nutzen (der nur in den seltensten Fillen auch materieller

113 Diese ist publiziert durch KosTER, Felix: Die Naumburger Kirchen- und Schulordnung von D.
Nicolaus Medler aus dem Jahre 1537, in: Neue Mitteilungen aus dem Gebiet historisch-antiqua-
rischer Forschungen, Bd. 19, 1898, S. 497-569. Vgl. WAB 8, S. 129f. Nr. 3179, S. 133f Nr. 3181. —
ScuoppE: Reformation (wie Anm. 24), S. 413—417. — BRauN: Annales (wie Anm. 24), S. 199.

114 Vgl. dazu ausfihrlich BRauN: Annales (wie Anm. 24), S. 200-218. Auch unterstiitzte der Kur-
fiirst den Naumburger Rat und die Wenzelsgemeinde gegen Herzog Georg von Sachsen, so z.B.
in einem Schreiben vom 23. Oktober 1538 hinsichtlich einer durch den Amtmann zu Dornburg
verweigerten Zahlung von Zinsen in Schmiedehausen, die die Bauern ebendort der Wenzelskirche
zu zahlen verpflichtet waren, vgl. Japarz, Heiko; WinTER, Christian (Bearb.): Akten und Briefe
zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 4: 1535-1539, Kéln/Weimar/Wien 2012 (im
Folgenden: ABKG/4), S. 625 Nr. 3444.

115 Vgl. BLickLE: Gemeindereformation (wie Anm. 36), S. 77, 101-110.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 193



Natur ist), entscheidend, ob Akteure iiberhaupt handeln oder nicht.!!® Das heifit fiir
das Beispiel Naumburg: Ob die Glaubigen aktiv versuchten, auch in ihrer Pfarrkirche
den evangelischen Gottesdienst einzufiihren.

Gerade die empirische soziologische Erforschung von sozialen Bewegungen hat
gezeigt, dass diese nicht einfach nur Reaktionen benachteiligter Schichten auf eine
Krise des jeweils herrschenden Wirtschaftssystems sind'!, genauso wenig wie sich
politische Proteste einfach aus einem bestimmten Mafd an »Gelegenheitsstrukeuren,
also einem gesellschaftlich bestimmten Maf§ an Notwendigkeit und Moglichkeitzum
Protest, ergeben. Sie sind vielmehr Ergebnisse von Interaktionsprozessen unterschied-
licher Akteure, die jeweils individuell handeln, gemeinsam aber an der Bereitstellung
eines 6ffentlichen Gutes (Kollektivgutes) interessiert sind.!'® Kollektivgiiter sind jene
Art von Giitern, die jedem Mitglied einer Gesellschaft zur freien Nutzung zur Ver-
fiigung stehen, ohne dass der Einzelne fiir die Herstellung dieses Gutes personliche

119

Anstrengungen oder Aufwendungen unternechmen miisste.!”” »Proteste richten sich

im allgemeinen gegen die mangelnde Bereitstellung von Kollektivgiitern wie z.B.
gegen Umweltverschmutzung.«'?

Auch die Einfithrung des neuen Glaubens bzw. der Reformation ist ein solches
Kollektivgut. Denn viele bzw. alle Mitglieder — etwa der stddtischen Gesellschaft
Naumburgs — konnen am evangelischen Gottesdienst bzw. der evangelischen Pre-
digt partizipieren, ohne dass sie daftir enorme oder tiberhaupt irgendwelche Kosten
aufbringen miissten (denn der Zugang zur evangelischen Predigt, sollte eine solche
einmal eingefithrt worden sein, kann schlechterdings nicht kiinstlich verknappt
werden). Damit ist die Einfithrung der Reformation zugleich auch ein Kollektivgut-
problem. Damit ist gemeint, dass gerade die Organisation kollektiver Interessen zur
Herstellung eines 6ffentlichen Gutes oft daran scheitert, dass dieses Gut zwar allen
zur Verfiigung steht, der Einzelne aber bei der erstmaligen Herstellung des Gutes
hohere Kosten als Nutzen erwarten darf, gerade weil ja das Kollektivgurt allen zur

Verfiigung steht.'! »Offentliche Giiter sind nicht teilbar und — vor allem — nicht

116 Fiireine kurze und konzise Einfithrung in den diesen Uberlegungen zugrundeliegenden Ansatz der
subjektiv rationalen Handlungstheorie (oder: Rational Choice): Orp, Karl-Dieter: Der »Rational
Choice-Ansatzund die Soziologie sozialer Bewegungen, in: Forschungsjournal Soziale Bewegungen,
Bd. 7, 1994, S. 11-26.

117 Auch die Reformationsforschung hat sich ja mittlerweile von der Uberbetonung einer »kirchli-
chen« Krise des Spitmittelalters verabschiedet, vgl. Boockmany, Hartmut: Das 15. Jahrhundert
und die Reformation, in: pErs: Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 29), S. 9-25. — Biinz, Enno:
Alltagliche Frommigkeit am Vorabend der Reformation. Einfithrende Bemerkungen, in: Binz/
Konne: Alltag und Frommigkeit (wie Anm. 51), S. 15-41.

118 Vgl. Orp, Karl-Dieter: Gesellschaftliche Krisen, Gelegenheitsstrukturen oder rationales Handeln?
Ein kritischer Theorienvergleich von Erklirungen politischen Protests, in: Zeitschrift fiir Sozio-
logie, Bd. 25,1996, S. 223-242. — Ders.: DDR’89. Zu den Ursachen einer spontanen Revolution,
in: Joas, Hans; Konvi, Martin (Hg.): Der Zusammenbruch der DDR. Soziologische Analysen,
Frankfurt/M. 1993, S. 194-221.

119 Kollektivgiiter bzw. éffentliche Giiter kénnen somit recht unterschiedlicher Natur sein, etwa
offentliche VerkehrsstrafSen oder Leuchttiirme, aber auch Umweltschutz oder Hochwasservorsorge.

120 Opp: Gesellschaftliche Krisen (wie Anm. 118), S. 237.

194 Alexander Sembdner



ausschliefSbar. Und deshalb wird ein jeder abwarten und hoffen, dafl die anderen
das Gut bereitstellen, und dafd er selbst als free rider, als Trittbrectfahrer, die Friichte
von deren Bemiihungen erntet.«!*

Uberwunden wird dieses Problem vor allem dadurch, dass nicht jeder Akteur die
gleichen Kosten/Nutzen-Priferenzen besitzt und auch die zur Verfiigung stehenden
Micttel nicht gleichmifig verteilt sind. Es gibt also Akteure, die intrinsisch motiviert
sind, hohe Kosten auf sich zu nehmen, um ein 6ffentliches Gut herzustellen (etwa
Organisationsteams von Demonstrationen), oder aber als institutionalisierte Akteure
ausreichende Mittel besitzen, um das offentliche Gut ohne weitere Hilfe bereit-
stellen zu konnen (das ist klassisch der Staat, der etwa das Rechtssystem oder die
Gesundheitsversorgung garantiert — auch wenn er die urspriinglichen Kosten etwa
durch Steuern im Nachhinein wieder auf den Einzelnen umlegen kann). Besonders
im Hinblick auf soziale Proteste verbindet sich dieser Ansatz mit der sogenannten
Schwellenwerttheorie'*?, die besagt, dass sich die subjektiv empfundenen Kosten der
Teilnahme (am Protest, an der Herstellung des Kollektivguts) umso mehr absenken,
desto mehr der Einzelne erkennen kann, dass bereits andere an der Herstellung eines
offentlichen Gutes beteiligt sind. Esbedarfalso zunichsteiner entschlossenen Gruppe
von Initiatoren und leistungsbereiten Unterstiitzern, die bereits erkennbare Erfolge
erzielen, damit sich auch groflere Gruppen von Akteuren beteiligen, die alleine fiir
sich niemals aktiv geworden wiren.!?* Soziale Bewegungen sind somit dynamische
Prozesse, die in ihrem Kern zunichst von Kleingruppen und Personennetzwerken
getragen werden, an die sich (bei subjektiv absehbarem Erfolg der Bewegung) weitere
Akteure bzw. Gruppen anschlieflen, dahingehend, dass am Ende eine Massenbewe-

gung entstehen kann.!®

121 Das Kollektivgutproblem ist Gegenstand der inzwischen klassischen Analyse des kollektiven Han-
delns von OvrsoN, Mancur: Die Logik des kollektiven Handelns. Kollektivgiiter und die Theorie
der Gruppen, Tiibingen 1968. Dieses Problem kann iiberall dort beobachtet werden, wo eine Ko-
operation innerhalb einer Gruppe von Personen diesen zwar objektiv einen gemeinsamen Nutzen
schaffen wiirde, diese Kooperation aber dann daran scheitert, dass sich niemand verantwortlich
fithlt, jeder die Kosten scheut etc. Man denke nur an das Problem der Miilltrennung oder der
Einhaltung von Putzplinen in studentischen WGs. Inzwischen hat Olsons Ansatz reichlich Kritik
und Uberarbeitungen erfahren, einzelne Annahmen etwa zur Gruppengrofe oder zur Hiufigkeit
des Kollektivgutproblems sind in ihrer urspriinglichen Form empirisch widerlegt worden, vgl.
UpknN, Lars: Twenty-five Years with 7he Logic of Collective Action, in: Acta Sociologica, Bd. 36,
1993, S. 239-261. Das dndert jedoch nichts an der grundsitzlichen gesellschaftlichen Relevanz
des Problems.

122 Esser, Hartmut: Soziologie. Spezielle Grundlagen, Bd. 3: Soziales Handeln, Frankfurt/M./New
York 2000, S. 201, vgl. ebd. S. 199-226 zur Logik kollektiven Handelns.

123 Vgl. GRANOVETTER, Mark S.: Threshold Models of Collective Behavior, in: The American Journal
of Sociology, Bd. 83, 1978, S. 1420-1443. — BrauN, Norman: Das Schwellenwertmodell und die
Leipziger Montagsdemonstrationen, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie,
Bd. 46, 1994, S. 492-500.

124 Vgl. Opp: DDR’89 (wie Anm. 118), S. 209f,, ebd. S. 210: »Die (erwarteten) Kosten der Teilnahme
fiir den einzelnen sind umso geringer, je grofler die (erwartete) Anzahl der Teilnehmer ist.«

125 Vgl. Orp, Karl-Dieter; GERrN, Christiane: Dissident Groups, Personal Networks, and Spontaneous
Cooperation: The East German Revolution of 1989, in: American Sociological Review, Bd. 58,
1993, S. 659—-680. Als ein Beispiel fir die Bedeutung sozialer Gruppen im Reformationsprozess

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 195



Dieser Wirkungszusammenhang leuchtet unmittelbar fiir das Beispiel Naumburg
ein. Ohne die Unterstiitzung michtiger politischer Einzelakteure wie des Stadtrates
oder des Kurfiirsten wire die Einfiihrung der Reformation aus der Gemeinde heraus
(sozusagen »von unten«) wohl kaum méglich gewesen, wiire sie doch schon allein am
Sanktionspotential der Stiftsregierung gegeniiber nonkonformem religiésen Verhalten
gescheitert. Die potentiellen Kosten (von sozialer Ausgrenzung tiber Strafen bis hin
zu Folter) wiren fiir den Einzelnen viel zu groff gewesen, als dass er bereit gewesen
wire, an der Bereitstellung des Kollektivguts »Reformation« mitzuwirken. Nur sehr
wenige Menschen sind bereit, als Mirtyrer zu sterben.!?® Nun ist die Erkenntnis,
dass die Reformation ihren Erfolg vor allem der Unterstiitzung »von oben« verdank,
gerade im »Mutterland« Sachsen, nicht neu.!?” Aber die hier angesprochenen Mecha-
nismen bieten einen Erkldrungsansatz dafiir, warum in der Bischofsstadt Naumburg
mancherorts die Reformation kaum Fufd fassen konnte.

Da ist zunichst das schon angesprochene Trittbrettfahrerproblem. Das klingt fiir
einen Gegenstand wie die Reformation erst einmal reichlich abwertend, sagt aber
doch nur aus, dass Menschen sehr oft von 6ffentlichen Giitern profitieren wollen,
ohne sich aktiv an deren Herstellung zu beteiligen. Dieser Zusammenhang zeigt sich
im Phinomen des so genannten »Dérferrennens«. So hatte der evangelische Abt von
St. Georg, Thomas Hebestreit, dafiir gesorgt, dass in den dem Kloster inkorporierten
Pfarrkirchen auf dem Land evangelische Pfarrer installiert wurden.'”® So existier-

MORKkE, Olaf: Rat und Biirger in der Reformation. Soziale Gruppen und kirchlicher Wandel in
den welfischen Hansestidten Liineburg, Braunschweig und Géttingen (Verdffentlichungen des
Instituts fir Historische Landesforschung der Universitit Gottingen 19), Hildesheim 1983. — Vgl.
auch Hamm: Klassifizierungen (wie Anm. 29), S. 267-270.

126 So ist z.B. fiir Naumburg auch nur ein Fall eines angeblichen Wiedertiufers bekannt, ansonsten
traten radikale Formen der frithen Reformation hier nicht auf, vgl. ABKG/2, S. 838f., Nr. 1512;
ABKG/3, S. 66—68, Nr. 1540 Anm. — ScHOrPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 323-326. Am
8. Mai 1533 berichtete der Stadtrat der Stiftsregierung, dass ein Naumburger Biirger namens
Merten Zschantzschernall die erlésende Wirkung von Taufe und Abendmahl abstritt (mit der
Bemerkung, »dass miisste ein wundetlicher Gott sein, der sich ins Brot bannen liesse«). Da er sich
aber strafrechtlich nichts zu Schulden hatte kommen lassen, wussten die Stadtviter nichts mitihm
anzufangen. Auf Anraten der Stiftsregierung wurde der Biirger drei Tage spiter jedoch verhaftet,
vgl. ebd. S. 386f. Solche Fille blieben die absolute Ausnahme.

127 Vgl. ScuuskrT, Ernst: Fiirstenreformation. Die Realitit hinter einem Vereinbarungsbegriff, in:
Biinz: Glaube und Macht (wie Anm. 35), S. 23—47. — Ders.: Die Reformation in Meiflen. Zum
Zusammenhangvon Stadt- und Fiirstenreformation im Herzogtum Sachsen, in: BAHLCKE, Joachim;
LamprECHT, Karen; MANER, Hans-Christian (Hg.): Konfessionelle Pluralititals Herausforderung,.
Koexistenz und Konflikt in Spatmittelalter und Frither Neuzeit. Winfried Eberhard zum 65. Ge-
burtstag, Leipzig 2006, S. 263-286.

128 Vgl. ABKG/4, S. 270, Nr. 2979 u. ebd. Anm. Christoph von Taubenheim, Amtmann zu Frey-
burg, informiert am 26. Mirz 1536 Herzog Georg dariiber, dass der Pfarrer von Kleinjena, der ein
Monch des Georgenklosters war, seinen Habit abgelegt und denjenigen, die solches wiinschten,
das Abendmahl in beiderlei Gestalt gereicht habe. Taubenheim iibersendet dem Herzog eine Liste
mit den Namen derjenigen Personen, die daran teilgenommen hitten, darunter seien auch Leute
aus dem Filialort Groflwilsdorf. Vgl. auch Lubwia: St. Georg (wie Anm. 67), S. 1006f. — Lupwia:
Reform und Reformation (wie Anm. 67), S. 179f. Am 18. August 1538 rechtfertigte sich Abt Tho-
mas Hebestreit gegeniiber Andreas Pflug, Amtmann zu Freyburg, fir diese Praxis, vgl. ABKG/4
S. 601, Nr. 3414: »Dieweyl aber dieses die predig des heyligen gotlichen worts, vnd Reichung der

196 Alexander Sembdner



ten in der unmittelbaren Umgebung der Bischofsstadt also evangelische Pfarreien,
wihrend in Naumburg selbst das Domkapitel in den 1520er und 30er Jahren noch
recht erfolgreich die Einsetzung evangelischer Pfarrer verhindern konnte.'*” Lieber
nutzte man die Moglichkeit des bereits bestehenden und nur mit geringem Aufwand
verbundenen evangelischen Gottesdienstes, als dass sich die Gemeindemitglieder
organisierten, um die mit groflen Kosten verbundenen Auseinandersetzungen mit
dem Dombkapitel auf sich zu nehmen. Es bedurfte daher letztlich der enormen An-
strengungen des Stadtrates, um auch an St. Wenzel den neuen Glauben einzufiihren.
Weitaus weniger Gliick hatte die Gemeinde der Marienpfarrkirche auf der Dom-
freiheit, tiber deren Schicksal in der Reformationszeit gerade deshalb wenig bekannt
ist, weil es der Gemeinde an tatkriftigen politischen Akteuren mangelte. Die ver-
mutlich adlteste Pfarrkirche Naumburgs, die Anfang des 16. Jahrhunderts wohl rund
2000 Pfarrkinder zu versorgen hatte'?°, war durch einen Brand auf der Domfreiheit
im Jahr 1532 schwer beschidigt worden, die Gottesdienste mussten seitdem im Lang-
haus des Domes abgehalten werden.!?! Das Patronat lag seit 1329 beim Naumburger
Domkapitel, die Pfarrstelle war aber nicht mit einem Kanonikat an dieser seit 1343
zu einem Kollegiatstift aufgewerteten Kirche verbunden gewesen.!? Bereits 1315 sind
zwar Kirchenpfleger an der Marienkirche bezeugt, doch stammten diese urspriinglich
aus der Klerikergemeinschaft, die an dieser Kirche lebte.!®® Erst 1514 sind tiberhaupt
Einwohner der Domfreiheit als Kirchenviter von St. Marien nachweisbar.!*4 Da diese
eben nicht aus dem Stadtrat bzw. der Biirgerschaft stammten, sondern Untertanen
des Bischofs und des Domkapitels waren, waren ihre Einflussméglichkeiten auf die

heyligen Cristlichen sacrament betreffend ist, wissen wir als ein geystlicher prelat dem auch solch
dorff vnd gemeine zu clein jhena dieses fhals sonderlich zustendig vnd eingeleibt ist, nicht anders,
dann das der pfarner doselbist ein frommer, ehrlicher vnd Cristlicher man sei.« Da Hebestreit in
den Angelegenheiten der Lehre und der Eucharistie gleicher Ansicht sei, hoffe er, Herzog Georg
werde ihm, als weltlicher Fiirst, in diesen geistlichen Dingen keine Vorschriften machen. Vgl. auch
ebd. S. 582f. Nr. 3395.

129 Auch der Naumburger Stadtrat berichtete in einem Schreiben vom 20. Februar 1532 an Kurfiirst
Johann: »Desgleichen weil in etzlichen umliegenden Dérfern bei uns die dritthalb Jahr lang, so wir
ohne Prediger gewest und sonderlich itziger Zeit etzliche evangelische Prediger verordnet, dahin
dann eine grosse Mennige aus unserer Stadt zu laufen untersteht, also dass wenig vom Kerne in
der Stadt bleiben und — da Gott vor sei — wo Feuer in der Stadt aufginge oder andere Fihrlich-
keit entstiinden, miissten wir uniiberwindlichen Schaden erdulden, wie E. k. G. minniglich zu
ermessen haben.q, zit. n. SCHOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 371, vgl. BRAUN: Annales (wie
Anm. 24), S. 188: »Als danach die Biirgerschaft bei dem Rate heftig angehalten, einen Predigern
anzunehmen, oder sie wollten die Sachen an den Churf. zu Sachsen untertinigst gelangen lassen
und um einen selbsten anhalten und bitten, wo sie des Sonntags auf die Dérfer gelaufen, das wahre
und reine Wort Gottes zu horen, also, dass fast niemand in der Stadt blieben.«

130 Dies ergibt sich aus der Auszihlung der im sogenannten Eidbuch der Domfreiheit verzeichneten
Personen, die vermutlich Hausviter darstellten und daher einen Gesamthaushalt reprisentierten,
vgl. DStAN (wie Anm. 14), Tit. XVIII Ic.

131 Vgl. BraUN: Annales (wie Anm. 24), S. 188f. — Lupwig, Matthias: Der Stadtbrand in der Naum-
burger Domfreiheit von 1532, in: Saale-Unstrut-Jahrbuch, Bd. 17, 2012, S. 80-94.

132 Vgl. DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 304, 399f.

133 DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 217.

134 DStAN (wie Anm. 14), Urk. Nr. 906.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 197



Pfarrkirche duflerst bescheiden, war doch St. Marien als Annexstift nicht nur rium-
lich stark in die Domkirche eingebunden.!®

Erst am 11. September 1541, das Vorbild der Ratsstadt vor Augen, hatten sich
die Kirchenviter an Kurfiirst Johann Friedrich mit der Bitte um einen evangelischen
Pfarrer gewandt. Ihnen hatte kurz zuvor der Superintendent Nikolaus Medler das
Evangelium in der Domkirche zu predigen versucht. Vermutlich wollte man dabei
die Vakanz auf dem Bischofsstuhl nach dem Tod Philipps von Freising Anfang des
Jahres ausnutzen. Doch wurde dieses Unterfangen durch das Domkapitel behindert,
etwa indem der Zugang zum Dom verweigert wurde, woraufhin sich die Glaubigen
gewaltsam Zutritt verschafften.!?¢ Als Reaktion darauflie§ Domdekan Giinther von
Biinau die Gemeindevorsteher vor sich kommen und ihnen ein Mandat Karls V. vor-
legen, worin unter anderem ausdriicklich die Oberhoheit des Domkapitels iiber die
Gemeinde der Domfreiheit betont wurde. Daraufhin zog sich Medler zuriick, und
Teile der Gemeinde versuchten in der Othmarskirche den evangelischen Gottesdienst
zu horen, der dort seit 1540 gehalten wurde.

Der Bitte um einen evangelischen Pfarrer kam Kurfiirst Johann Friedrich aber
nicht nach, er stellte die Gemeinde nur unter den Schutz des evangelischen Abtes
Thomas Hebestreit.!”” Die Eroberung Naumburgs durch kaiserliche Truppen 1547
beendete dann die Versuche Amsdorfs und Medlers, auch auf der Domfreiheit die
neue Lehre zu verankern. Erst mit dem Tod Bischofs Julius Pflug 1564 und der darauf
einsetzenden kurfiirstlichen Administration wandelten sich die kirchlichen Verhilt-
nisse auf der Domfreiheit hin zum evangelischen Glauben.'?® Auch hier zeigt sich,
dass die Bereitstellung eines 6ffentlichen Gutes nicht nur von dem Wunsch abhingt,
dieses zu realisieren, sondern zudem von den zur Verfligung stechenden Mitteln und
der Motivation einzelner Akteure, diesen Wunsch in die Tat umzusetzen. Weder
besaf$ die Mariengemeinde ein tragendes Personennetzwerk (etwa der Kirchenviter)
wie an St. Wenzel, noch durfte es auf die Unterstiitzung anderer politischer Akteure
hoffen, da die mit einem direkten Eingriff in den Herrschaftsbereich des Domkapi-
tels verbunden Kosten wohl selbst von Bischof Nikolaus von Amsdorf und Kurfiirst
Johann Friedrich als zu hoch empfunden wurden.

135 Die Marienkirche stehtals Teil des Kreuzganges siidlich der Domkirche, vgl. auch KarLson, Olaf:
Untersuchungen zur Baugeschichte an der Domklausur und an der St. Marienkirche in Naumburg,
in: Saale-Unstrut-Jahrbuch, Bd. 16, 2011, S. 103-114.

136 Als die Geistlichen der Domkirche die Zuginge verriegelt hatten, schlug daraufhin die versam-
melte Menschenmenge die Tiiren zum Dom mit Axten und anderen Werkzeugen ein. Nach dieser
Provokation und der entsprechenden Reaktion des Domdekans blieb die evangelische Predigt
Medlers auf der Domfreiheit ein Einzelfall. Vgl. dazu auch Braun: Annales (wie Anm. 24), S. 240.

137 Zum gesamten Vorgang ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 917, fol. 1r—4r.

138 Vgl. Worgast: Hochstift und Reformation (wie Anm. 26), S. 240-243. — WIESSNER: Bistum
Naumburg (wie Anm. 2), S. 174-178. — MrrzscHKE: Reformation (wie Anm. 2), S. 33-35. Vgl.
Rosseaux, Ulrich: Administration, Mediatisierung, Dynastisierung. Die geistlichen Fiirstentii-
mer Mitteldeutschlands im Zeitalter der Reformation, in: MOLLER, Winfried (Hg.): Perspektiven
der Reformationsforschung in Sachsen. Ehrenkolloquium zum 80. Geburtstag von Karlheinz
Blaschke (Bausteine aus dem Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 12), Dresden
2008, S. 73-81.

198 Alexander Sembdner



Doch es ist auch ein weiterer Faktor zu beriicksichtigenn, nimlich, dass nichtalle
Naumburger gleichermaflen die Reformation begriifithaben werden. So zeigtsich etwa,
dassderevangelische Prediger von St. Wenzel, Johannes Langer von Bolkenhain, nicht
nur aufgrund des Widerstandes aus dem Domkapitel Abwanderungsgedanken hegte,
sondern auch deshalb, weil seine Botschaft sich nur langsam — fiir ihn zu langsam

— unter den Gliubigen durchsetzte.!® Noch 1539 und 1542 bezeugen Aussagen von
Biirgern, die in Verleumdungsklagen gegen den Superintendenten Nikolaus Melder
vor dem Stadtrat auftreten mussten, dass eben nicht alle Naumburger gleichermaflen
von der neuen Lehre angetan waren.!*? Dabei spielten freilich auch soziopolitische
Aspekte eine Rolle, nimlich eben jene Verinderungen der normativen Strukturen,
die durch die Reformation in Gang gesetzt waren und die die Obrigkeiten in ihrem

Sinne zu gestalten versuchten.!!

Die Pfarrkirche St. Othmar vor den Toren der Stadt bietet fiir die Problematik
unterschiedlicher Ziele innerhalb der Pfarrgemeinden zum Schluss ein eindriickliches
Beispiel, auch von der Komplexitit der reformatorischen Vorginge in Naumburg.
Die Kirche, deren Patronat seit Beginn des 14. Jahrhunderts beim Domdekan lag,
war noch bis Ende des 17. Jahrhunderts ein Holzbau von geringen Ausmaflen. Zu-
gleich erstreckee sich ihr Pfarrsprengel aber auf die Vorstadt zwischen Domfreiheit
und Ratsstadt, aber auch auf Teile derselben sowie des Stiftsbezirks von St. Moritz.
Darin wohnten nach Aussagen der Kirchenpfleger, die hier wie auch an St. Wenzel

139 Scuopre: Reformation (wie Anm. 24), S. 336f.: Der Rat der Stadt zeigte 1528 der Stiftsregierung
an, dass Johannes Langer das Angebot einer Predigtstelle in St. Joachimsthal erhalten habe. »Da
hat er [Langer] auf dem Rathause vor den Gassenmeistern von wegen der Gemeinde und uns u.a.
diese vornechmste Ursache angezeigt: nimlich dieweil er nu vermittelst der Gnaden Gottes beiliufig
8 Jahre das Wort Gottes, sein heil. Evangelium im Thumstifte und auch in St. Wenzels Kirchen,
seines Verhoffens treulich, gepredigt und dem Volke fiirgesagt und doch leider ffentlich am Tage
wire, dass niemands oder ganz wenig demselbigen folgen und danach sein Leben richten wollte
und besunderlich, dass nach Vermogen und Geheisse desselbigen und wie billig gescehehn sollte,
keine christliche und dem Worte gemisse Ordnung mit T4ufen, Messhalten und Messhalten des
heil. hochw. Sakraments des wahren Leichnams und Bluts unsres Heilands Christi Jesu und was
Gott haben woll, auch durch sein gottlich Wort geschafft, aufgericht und angenommen, sundern
viel mehr darwidder gehandelt und iiber den Missbriuchen, so dem Wort und Befehl Gottes ent-
gegen, gehalten wiirde [...].« Daher habe Langer beschlossen, das Angebot aus St. Joachimsthal
anzunehmen, was ihm die Stadtviter aber hitten doch noch ausreden kénnen, vgl. ebd. S. 338f. —
BrauN: Annales (wie Anm. 24), S. 178.

140 ScuOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 423: Der Biirger Donat Heinrich machte am 3. Mirz
1539 vor dem Rat die Aussage: »Hans Leupold habe gesagt: der Doctor [Medler] wollte ihm ver-
bieten, nichtzu St. Jorgen zu gehen oder zu St. Moritz; wo ers thite, so sollten ihn 1000 Pestilentien
bestehen; er hoffte auch, es sollte im Himmel anders denn hie zugehen, da wiirde man, wie der
Rat thite, nicht Kimmerer, Doktor u.a. ansehen, sondern die Strafe gleich durchgehen lassen.
Da ihn auch der Doktor bannen wiirde, sollte er ein solch Bannen thun, dass ihn sein Lebelang
gereuen sollte, er wiisste nichts von ihm, dass er seine Obrigkeit wire.« Zu anderen Zeugen habe
Leupolt gesagt, »wenn ihn der Doctor dringen wollte, in die Kirche zu gehen, er wollte ihn wohl
eins in Dreck sudeln dafiir, er wéllte in die Kirche gehen, wohin er wollte, ihn sollte Gottes Marter
schinden, und andere grosse Fliiche gethan«. Leupolt wurde daraufhin mit einer Strafe von 50
Schock Groschen belegt. Vgl. ebd. S. 424 fiir weitere Beispiele, etwa die Verweigerung einiger
Gemeindemitglieder von St. Othmar, den evangelischen Gottesdienst zu besuchen.

141 Vgl. auch Hamm: reformatorische Krise (wie Anm. 34), S. 95.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 199



und St. Maria-Magdalenen Naumburger Biirger und Ratsleute waren'#?, zwischen

1200 und 1400 Personen.!*? So schilderte man es jedenfalls Kurfiirst Johann Friedrich,
als man diesen 1533 bat, sich bei Domdekan Giinther von Biinau dafiir einzusetzen,
dass er in ihrer Kirche einen evangelischen Seelsorger anstellen wiirde. 44

Einen evangelischen Prediger hatte sich die Gemeinde bereits um 1528 besorgt,
doch war dieser durch den Dekan abgesetzt worden. Ein altglidubiger Patronatsherr
und lutherische Gemeindevorstinde, zudem eine enorme Anzahl von Pfarrkindern
fiir eine recht kleine Holzkirche, die seit fiinf Jahren keinen Pfarrer mehr besafs, das
vermehrte Spannungen innerhalb der Gemeinde. So berichteten die Kirchenviter an
den Kurfiirsten, dass sich die Pfarrkinder anderweitig hitten Gottesdienst und das
Abendmahl in beiderlei Gestalt besorgen miissen, doch sei schon die benachbarte
Wenzelskirche véllig tiberfiillt gewesen, zumal dort ja auch zeitweise der Pfarrer
fehlee.'> Implizit wurde also auch gegeniiber dem Kurfiirsten das Ausweichen auf
das Land angedeutet. Dieser fithlte sich bemiifligt, in die Angelegenheit einzugreifen,
und entsandte daher 1536 Justus Jonas nach Naumburg, um vor allem die rechtlichen
Verhiltnisse priifen zu lassen.'4
Denn diese stellten im Fall von St. Othmar ein weitaus grofleres Problem dar als

bei den anderen Naumburger Pfarrkirchen. Der recht grofle Pfarrsprengel, der zu-

142 Anders aber als an der Maria-Magdalenenkirche, wo sich die Gemeinde ihre Kirchenpfleger selbst
wiihlte, setzte der Naumburger Stadtrat die Kirchenviter von St. Othmar ein und verlangte von
diesen auch die Rechnungslegung, was bereits 1482 nachweisbar ist, vgl. StAN (wie Anm. 20),
Ms. 138, Bd. 5, fol. 149r: »Am fritag [vor Jubilate, 26. April 1482] der rath vnnd eldisten als man
des morgens die rethe gehabt hat [...] rechnung vom Spitelmeister vor dem saltzthore gehort vand
alterlute zu sant othmar gesatze [...]«, fol. 150r: »Am donnerstag [nach Exaudi, 23. Mai 1482]
der rath vnnd aldistenn als der altermann von sant Othmar rechnung gethan hat [...]«, fol. 164v:
»Am donnerstag [nach Oculi, 14. Mirz 1482] der rath vnnd eldistenn als man die alterluthe zu
sant Othmar rechnung gehort [...J«. — BRaUN: Annales (wie Anm. 24), S. 104: »Alterleute zu
S. Othmar hat der Rat zu setzen und Rechnung von ihnen zu nehmen.«

143 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 5r, 10r—11v, 24r—v.

144 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 2r: »[...] habenn wir arme leuthe eynen wol-
vorstendigen vnd gnugsam gelertten man, welcher aus Gottes genaden durch gabe sein gotlichs
wort, das heilige Evangelium als vil wir zw erkentnus vnserer sunde, besserung vnsers lebens vnnd
rechten anfange chrnstlichs glauben habenn erwercken vndt vorsehenn konnen, rechtschaffen
vnnd reyne geprediget. Auch die heiligen sacrament der tauffe vnnd nachtmals Christi Jhesu
vnsers einigen selligmachers nach einer ordenung vnnd einsatzung gereicht vand gegeben hadt,
zw einem pfarhern vndt seelsorger gehabt. Dieweil vns aber der selbige hie zuuor alleine wie wir
nichtanders wissen, was desselbigen heilwerttigen gotlichen worttes willen vinnd das er ein eheweib
ynnerhalb dem priesterlichen stande genommen, abgedrenget wurden, dardurch wir des alles der
tauffe beicht, sacrament christlicher begrebnis vnnd was vns zw vnserer selen heile vand seligkeit
forderlich entsatzt, darben vind mit hoher beschwerung vnser gewissen geraten miissen.« Vgl. auch
ScuorpE: Reformation (wie Anm. 24), S. 411f.

145 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 5v: »Vnnd wie woll genedigster Churfurst vand
herr, Got der almechtige, deme hirvb sey ewig lob sein gotliches heiliges wort mit aller notdurfft
seiner genadenreichen sacramenten in der stadt Neumburgk vnd In vmbligenden orthernn reich-
lich bescheret, so seindt doch gottlib die selbigenn diener, so vill der ytzo ist, mit yrer pfarkindern
vorsorgunge, vib der scheinbarlichen mennige also beladen, das ynen nit woll muglich sein [kan]
solch grofd kirchspiell hirneben zuuorwalttenn.«

146 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 8—9v. —- BRAUN: Annales (wie Anm. 24), S. 195.

200 Alexander Sembdner



gleich dlter war als die spatmittelalterlichen kommunalen Gebilde von Ratsstadt und
Domfreiheit, hatte eine sehr breit geficherte Streuung unterschiedlicher rechtlicher
Bindungen zur Folge. So waren 26,56 % aller Gemeindemitglieder von St. Othmar
Untertanen des Moritzstiftes, 13,75 % waren Naumburger Biirger, 13,13 % »Frei-
heitischec, jeweils 10,94 % waren Untertanen entweder des Naumburger Bischofs oder
des Dompropstes, 9,38 % waren Lehenstriger des Naumburger Stadtrates, 8,13 %
waren Untersassen des Pfarrers von St. Othmar. Hinzu kamen Untertanen des Abtes
von Pforte, des Naumburger Stadtrichters, der Domvikarien und des Benediktiner-
klosters St. Georg.'¥/

Diese Gemengelage behinderte den von den Kirchenvitern angedachten reforma-
torischen Prozess an St. Othmar nachhaltig. Vor allem aber der Widerstand aus der
eigenen Gemeinde war entscheidend. Diese wurde durch die Fronleichnamsbruder-
schaft an St. Othmar reprisentiert, der die Kirchenpfleger angehorten und deren
Vorstand eigentlich der Pfarrer war. Laut Aussagen der Kirchenviter besaf§ diese
Bruderschaft ein jihrliches Einkommen von dreiflig alten Schock Groschen, wovon
sie jahrlich einen Festschmaus auf Fronleichnam ausrichtete, der allerdings bereits seit
etlichen Jahren ausgefallen sei. Dieses Einkommen wollte ein Teil der Bruderschaft
fiir den Unterhalt eines evangelischen Pfarrers und der Kirche verwenden, wogegen
sich aber sieben namentlich genannte Mitglieder, von denen fiinf Untertanen des
Dombkapitels waren, gesperrt hatten.!8 Erst 1540, also nach gut zwdlf Jahren, wurde
durch Kurfiirst Johann Friedrich ein evangelischer Pfarrer fiir St. Othmar bestellt, die
Kirchenfabrik zugleich dem Stadtrat unterstellt.'* Dieses Eingreifen war wohl nur
deshalb méglich, weil Giinther von Biinau inzwischen verstorben war. Die verzogerte
und langwierige Einfithrung des evangelischen Glaubens in der Othmarskirche war
also ecine Kombination sowohl des Trittbrettfahrerproblems (Teile der Pfarrgemeinde
gingen einfach in die benachbarte Wenzelskirche oder auf das Land.) sowie eines
signifikanten Dissenses innerhalb der Gemeindefithrung. Hier konnte, anders als
an St. Wenzel, das tragende Personennetzwerk der Kirchenviter nicht greifen, letzt-
lich musste ein michtiger politischer Akteur das 6ffentliche Gut »Reformation« im
Alleingang herstellen.

Zusammenfassung

Am Beispiel der Bischofsstadt Naumburg zeigt sich die ganze Komplexitit des reforma-
torischen Vorgangs in einer stark durch die Geistlichkeit geprigten Stadt. Fiirstliches
Eingreifen war auflerhalb der landesherrlichen Stifte und Kloster — die im Falle von
St. Georg dann allerdings zu den aktiven Forderern der Reformation gehorten — niche
ohne weiteres moglich, zu viele rechtliche Kompetenzen und Bindungen mussten

147 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 24r—v. Dies hatte der Stadtrat auch Kurfiirst
Johann Friedrich berichtet, als dieser wissen wollte, wer das Patronatsrecht iiber St. Othmar be-
sitzen wiirde, vgl. SCcHOPPE: Reformation (wie Anm. 24), S. 411f.

148 ThHStAW (wie Anm. 79), EGA, Reg. Kk. 915, fol. 31v—32r.

149 BrauN: Annales (wie Anm. 24), S. 226.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 201



aufgrund der historisch gewachsenen Strukturen der Bischofsstadt beachtet werden.
Das noch bis mindestens 1564 katholische Domkapitel versuchte vehement, seine
Patronatsrechte tiber die Naumburger Pfarrkirchen, die zugleich Instrumente der
politischen Einflussnahme waren, zu verteidigen. Dies gelang aber nur auf der Dom-
freiheit selbst, an den Pfarrkirchen St. Wenzel, St. Othmar und St. Maria-Magdalena
setzte sich zunehmend der lutherisch gesinnte Stadtrat durch. Entscheidend war dabei
die Kontrolle der Kirchenfabriken durch die biirgerlichen Kirchenpfleger, die es in
mehr oder weniger langgestreckten und konfliktreichen Prozessen ermoglichte, die
Reformation an der jeweiligen Kirche einzufiihren.

Zugleich war die Reformation ein kommunikativer Prozess, nicht nur in Form von
Aus- und Verhandlungen zwischen widerstreitenden Parteien, sondern auch im Sinne
schneller Nachrichteniibermittlung, wie das rasche Eingreifen im Augustiner-Chor-
herrenstift St. Moritz zeigt. Aber vor allem war die Reformation, neben der niemals
zu vernachlissigenden religiosen Komponente, ein politisches Instrument. Dies ist
an der unterschiedlichen Intensitit ablesbar, mit welcher sich der sichsische Kurfiirst
um die Belange der Gliubigen in Naumburgkiimmerte. Wihrend Biirgermeister und
Stadtrat in Angelegenheiten ihrer Pfarrkirche sogar vor dem Reichskammergericht
verteidigt wurden, erhielt die Gemeinde der Marienpfarrei nur virtuelle Unterstiit-
zung. Auch im Fall von St. Othmar hielt sich der Kurfurst zuriick. Wo er bei der
Wenzelsgemeinde noch energisch eingegriffen hatte, schreckten hier die zahlreichen
rechtlichen Bindungen ab, die den Prozess der Reformation verkomplizierten. Zu-
dem waren die Gemeinden von St. Marien und St. Othmar politisch wenig relevant,
sodass sich eine aktive Unterstiitzung gegen den Widerstand des Domkapitels kaum
lohnte; eher wartete man ab, ob sich durch den etwaigen Tod des Patronatsherrn
nicht giinstige Gelegenheiten ergaben.

Dieunterschiedlichen Geschwindigkeiten, mitdenen die Reformation in Naumburg
Einzug hielt, erkldren sich aber nicht nur aus den historisch gewachsenen politischen
und rechtlichen Gegebenheiten, sondern auch aus den sich dynamisch verindernden
Anreizstrukturen und Motivationen der einzelnen Glaubigen, sich der neuen Lehre
zuzuwenden — und damit aus dem kollektiven Handeln der Pfarrgemeinden als kol-
lektiven Akteuren. Es ist meines Erachtens keineswegs anriichig, auch dem Menschen
des frithen 16. Jahrhunderts unterstellen zu wollen, dass dieser sein Handeln nach
einer fiir ihn subjektiv rationalen Kosten-Nutzen-Abwigung bestimmte. Mochte das
Verlangen nach der neuen Lehre noch so hoch sein, so war es doch hiufig sinnvoller
(da kostengiinstiger), auf das Land oder in benachbarte Pfarrsprengel auszuweichen,
als in der eigenen Gemeinde aktiv zu werden, wo man am Ende alleine fiir die ge-
meinsame Sache kimpfte und wohlmoglich harte Strafen zu befiirchten hatte. Dass
die Reformation in den Pfarrgemeinden von St. Marien und St. Othmar nur sehr
schleppend oder gar nicht vorankam, ist durch den Mangel (bzw. eine betrichtliche
Storung) jener tragenden Personennetzwerke (etwa der aus dem Stadtrat stammenden
Kirchenvorsteher) zu erkldren, die aufgrund einer hohen intrinsischen Motivation
und grofler Ressourcenausstattung von sich aus bereit und in der Lage waren, hohe
Kosten zu tragen, um den Reformationsprozess voranzubringen.

202 Alexander Sembdner



Die dadurch ausgelosten innerstddtischen Migrationsprozesse, hin zur bereits
evangelischen Ratsstadt oder zur noch katholischen Domfreiheit, intensivierten eine
sowohl soziale wie politische Polarisierung der gesamten Stadtgesellschaft. Zugleich
sorgte die Reformation fiir eine Aufldsung bzw. Neuordnung der politischen wie
sozialen Bindungen, die sich etwa in der Loslosung der Ratsstadt aus der Stadtherr-
schaft des Bischofs niederschlug. Uber kurz oder lang mussten sich die Naumburger
Biirger und Einwohner entscheiden, zu welcher Gemeinschaft von Gliubigen sie
gehoren wollten, mit allen rechtlichen, sozialen, ja auch familiiren Konsequenzen,
die sich daraus ergeben mochten. Und so einte die Reformation am Ende auch nicht
die seit dem spiten Mittelalter geteilte Stadt Naumburg, eher verschirfte sie noch die
Gegensitze zwischen Ratsstadt und Domfreiheit, die auch noch dann weiter bestehen
blieben, als Domkapitel und Domfreiheit lingst evangelisch geworden waren.

Die Bischofsstadt Naumburg zwischen altem und neuem Glauben 203



Kontinuitat und Bekenntniswechsel an der
Universitat Frankfurt/Oder

Michael Hohle

Der uns so geldufige und eng gefithrte Terminus »reformatio« begegnet uns seit dem
ausgehenden 15. Jahrhundert sehr hiufig auf dem Gebiet der Universitit! — dhnlich
wie heute Bildungsreformen an der Tagesordnung sind. Auch der erste erhaltene
Lehrplan der Frankfurter Universitit aus dem Jahr 1512 trigt diese Bezeichnung:
»Ordinatio nova sive reformatio studij florentissim[a]e Achademiae Francophordia-
n[a]e«.? Kurfiirst Joachim I. und sein Bruder Albrecht, der spitere Kardinal, hatten
1506 die brandenburgische Landesuniversitit als Vier- Nationen- und herkommliche
Vier-Fakultiten-Hochschule eréffnet. Die grundlegende Fakultit mit den meisten
Hérern und Professoren war die Artistenfakultit. In ihr vollzog sich in den folgenden
Jahrenin Frankfurtwie in allen anderen Universitidten —unabhingig von den religiésen
Fragestellungen —ein bedeutsamer Wandel vom scholastischen Logik-Studium hin zur
Philosophischen Fakultit mit den beiden Schwerpunkten, der klassischen Philologie
und Rhetorik einerseits und der Mathematik und Naturkunde andererseits.> Zunichst
wollen wir diese »reformatio« in den Blick nehmen. Dann geben wir einen Uberblick
tiber die Arbeit und Ausrichtung der Universitit vor 1540 und nehmen anschlieffend
die im Auftrag Kurfiirst Joachims II. durchgefiihrte Universititsreform in den Blick.

Der Sieg des Humanismus in der Artistenfakultit

Schon bei der Errichtung der Universitit Frankfurt 1506 spielte der Impuls der

humanistischen Bildungsbewegung eine Rolle. Die vom ersten Ordinarius der Ju-
ristenfakultit Johannes Blankenfeld verfasste Einladung der fiirstlichen Universitits-
stifter versprach: Bisher werde jeder, der »in nostra Germania« seine Augen auf einen

hervorragend Gebildeten richte, wie ein weiffer Rabe angesehen, nun aber miisse man

nicht mehr nach Italien ziehen.? Kurfiirst Joachim I. und der humanistisch gebildete

1 Vgl. etwa fiir Leipzig: HELBIG, Herbert: Die Reformation der Universitit Leipzig im 16. Jahrhun-
dert, Giitersloh 1953. — Biinz, Enno: Die Universitit Leipzig um 1500, in: DERs.; FucHs, Franz
(Hg.): Der Humanismus an der Universitit Leipzig (Pirckheimer Jahrbuch fiir Renaissance- und
Humanismusforschung 23), Wiesbaden 2008, S. 9-39, hier S. 32-37.

2 Vgl. HéHLE, Michael: Universitit und Reformation. Die Universitit Frankfurt (Oder) von 1506
bis 1550 (Bonner Beitrige zur Kirchengeschichte 25), Kéln/Weimar/Wien 2002, S. 64.

3 Vgl. AscHE, Matthias: Frequenzeinbriiche und Reformen — Die deutschen Universititen in den
1520er bis 1560er Jahren zwischen Reformation und humanistischem Neuanfang, in: Lupwig,
Walther (Hg.): Die Musen im Reformationszeitalter (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten
in Sachsen-Anhalt 1), Leipzig 2001, S. 53-96.

4 Vgl. Riepkt, Adolph Friedrich (Hg.): Codex diplomaticus Brandenburgensis. Sammlung der Ur-
kunden, Chroniken und sonstigen Quellenschriften fiir die Geschichte der Mark Brandenburg und
ihrer Regenten (im Folgenden: CDB), 4 Hauptteile [A-D], 35 Bde., Supplement, 5 Registerbde.,
Berlin 1838—1869, hier 1.23, S. 318f.

204 Michael Héhle



Bischof von Lebus, Dietrich von Biilow, der als Kanzler der Universitit fungierte,
hatten eigens zwei Poetik- und Rhetorik- Lehrer, den aus Straflburg stammenden
Publius Vigilantius, und den in Sommerfeld in der Niederlausitz geborenen Johannes
Rhagius, berufen und besoldet. Einen Platz in der Artistenfakultit fanden die beiden
damals noch nicht. Ihr Katheder fiir die 6ffentlichen Vorlesungen stand im »Col-
legium juridicume«. Doch bezeugen ihre Schiilerkreise (darunter der junge Ulrich
von Hutten) und Veréffentlichungen die Resonanz. Als Rhagius schon Ende 1507
wieder von Frankfurt wegging und Vigilantius 1512 auf der Reise nach Italien den
frithen Tod fand, wurden ihre Lekturen neu vergeben.’ Die »Ordinatio nova« von
15120, das einzige erhaltene Vorlesungsverzeichnisaus der Anfangszeit, lisst uns noch
die Hochschitzung der aristotelischen Logik erkennen, die damals an der Viadrina
nach dem thomistischen und dem skotistischen Weg gelehrt wurde. Der Buchdruck,
der in Frankfurt mit der Universitdtsgriitndung begann, fithrt uns die scholastischen
Kommentare zu den Aristoteles-Lehrbiichern und zu den »Summulae logicales« des
Petrus Hispanus, die der aus Miincheberg stammende Magister Johannes Lindholz’
zwischen 1502 und 1509 in Frankfurt drucken lief3, vor Augen. Aber nach diesem
Zeitraum erschien kein scholastischer Kommentar mehr.® Im Lehrplan von 1512
hat der Magister Andreas Heinz bereits die unbeliebten mittelalterlichen Schul-
grammatiken durch die der beiden italienischen Humanisten Johannes Sulpitius
Verulanus — auch in Frankfurt gedruckt — und Niccol6 Perotti ersetzt. Was dann
von Mitgliedern der Artistenfakultit, etwa von den Briidern Fabian und Matthias
Funck, veroffentlicht wurde, liegt zumeist ganz auf dem rhetorischen und poetischen
Gebiet. Fabian Funck begegnet uns spiter als Lehrer des Kurprinzen, Propst von
Berlin und — dezidiert altgliubig — bis 1551 am Hof Joachims I1.” Als die beiden
Lektoren der vhumaniores litterae« Richardus Sbruliusund Hermann Trebelius 1516/17
ausschieden, hatten ihre Lehrinhalte in der Fakultdt selbst Platz gefunden. Noch
gravierendere Verinderungen, als wir sie aus der »Ordinatio nova« ersehen, kénnen
wir von einer Statutenredaktion im Sommer 1523 erwarten, die wir nur durch die
Notiz im Promotionsregister kennen.!”

Schrite fiir Schrict wurde das herkommliche Regenz-System, das die Vorlesungen
unter die zwolf Kollegiaten und die anderen besoldeten Lehrer durch Los verteilte,
von festen Leketuren — und damit Spezialisierungen der Professoren — abgeldst. Den
Anfang machte der »Mathematicus«, den Frankfurt von Anfangan in der Gestalt des
aus Meersburg am Bodensee stammenden Ambrosius Lacher besal3, der bis zu seinem

N

Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 109-120.

6 Vgl. BaucH, Gustav (Hg.): Akten und Urkunden der Universitit Frankfurt a. O., Heft 6, Breslau
1906, S. 33-39.

7 Uber ihn bisher nur Allgemeine Deutsche Biographie (ADB), Bd. 1-56, Leipzig 1875-1912, hier
Bd. 18, S. 724f.

8 Vgl Terrce, Hans-Erich: Der Buchdruckdes 16. Jahrhundertsin Frankfurtan der Oder. Verzeichnis
der Drucke (Beitrige aus der Staatsbibliothek zu Berlin Preuf8ischer Kulturbesitz 11), Wiesbaden
2000, S. 299-3009.

9  Vgl. HouLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 83-91.

10 Vgl. ebd., S. 68.

Kontinuitiit und Bekenntniswechsel an der Universitir Frankfurt/Oder 205



Tod 1540 lehrte.'! Nachdem bereits die beiden humanistischen Lehrer Rhagius und
Trebelius Griechisch-Kenntnisse vermittelt hatten, wurde 1518 Gregor Schmidr aus
Werdenberg in der Schweiz als Grizist innerhalb der Artistenfakultit angestellt — im
selben Jahr, in dem Philipp Melanchthon als Grizist nach Wittenberg berufen wurde.
Die erste Nachricht iiber einen Hebriisch-Lehrer besitzen wir aus dem Jahr 1521.12
Schmides Nachfolger wurde 1524 deraus dem ermlidndischen Réfel stammende Jodocus
Willich, der 1516 sein Studium an der Viadrina begonnen hatte. Fast drei Jahrzehnte
hat er in Frankfurt in der philosophischen und spiter in der medizinischen Fakultit
wirken konnen. In seiner humanistischen Ausrichtung und in der literarischen Pro-
duktivitit und Vielseitigkeit weist er manche Parallelen zu Melanchthon auf. Mehr
als 80 verschiedene Drucke seiner zahlreichen Schriften sind aus dem 16. Jahrhundert
erhalten. Sie reichen von Dialektik-Lehrbiichern, Kommentaren zu antiken rémischen
Schriftstellern und zu biblischen Biichern bis hin zur Anatomie.!?

Die Oder-Universitit war in den 1530er Jahren also lingst keine »scholastische
Hochburg« mehr. Als der Dominikaner Johannes Mensing im Frithjahr 1529 als
Stadtprediger nach Frankfurt kam, musste er den ihn begleitenden Frater Johannes
bald wieder zuriickschicken. Offensichtlich wurde das, was die Dominikaner als
philosophische Grundlagen zum Theologiestudium fiir nétig erachteten, nicht mehr
gelehrt. Mensing klagt, dass »alhie das studium fast auff stelzen gehets, das heifSc
doch wohl: sich hoher Worte ohne Inhalt bedient; dahinter steckt die Forderung der
Scholastiker, Philosophie habe »de rebus, non de vocabulis« zu handeln. Doch — wie
Mensing bedauerte — »die junge welt will ymmer hynanen an das newe weflen. die
alten magistri und lerer haben wenig odder keyn gehoer, darumb sie auch niche
wollen die alten kiinste leSen«.'4

Jodocus Willich, der in der Artistenfakultit die fithrende Rolle spielte, besafl gute
Verbindungen nach Wittenberg, vor allem zu Melanchthon. Er hielt in Frankfurtam
Ende der 1530er Jahre 6ffentliche Vorlesungen tiber die Heilige Schrift, die allerdings
mehr vom Bibelhumanismus als von Luthers Theologie inspiriert waren. Als er sich
auflerdem in der Umbruchsphase beim neuen Kurfiirsten fiir einen »Luterischen
prediger« und liturgische Anderungen — vermutlich den Laienkelch — einsetzte, be-
schwerte sich der Bischof von Lebus und Universititskanzler Georg von Blumenthal
am Neujahrstag 1539 mit scharfen Worten.” Nachdem dann ausgesprochene Luthe-
raner die Theologische Fakultit prigten, geriet Willich auch zu ihnen in Spannungen.

11 Vgl. ebd., S. 91-94.

12 Vgl. ebd., S. 94-96.

13 Vgl. ebd., S. 100-105. Eine moderne Biographie und Auswertung seines umfangreichen Schrift-
tums fehlt. Auf der Grundlage von Matthius Host vgl. ADB, Bd. 43, S. 278-282 (R. Schwarze). —
ScHWENGLER, Hans-Joachim: Polyhistor an der Oder-Universitit Frankfurtim ersten Jahrhundert
ihres Bestehens, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Landesgeschichte, Bd. 39, 1988, S. 88-96.

14 Mensing an Fiirstin Margarete von Anhalt, 7. Juni 1529. CLEMEN, Otto (Hg.): Briefe von Hierony-
mus Emser, Johann Cochlius, Johann Mensing und Petrus Rauch an die Fiirstin Margarete und die
Fiirsten Johann und Georg von Anhalt (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte 3), Miinster
1907, S. 9.

15 Vgl. HouLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 429f.

206 Michael Héhle



Dass er 1552 auf der Burg Lebus beim letzten altgliubigen, gleichfalls humanistisch
gebildeten Bischof Johann Horneburg sein Leben beschloss, zeigt, wie schwer er sich
einordnen lisst.

Die vorreformatorische Viadrina
Im Griindungsjahr 1506 konnten in Frankfurt 933 Immatrikulationen gezihle wer-
den — dies ist die hochste Zahl, die bis dahin eine deutsche Universitit erreichte, und
musste an die kaum 6000 Einwohner zihlende Stadt grofle Anforderungen stellen.
In den nichsten Jahren pendelte sich die Zahl der jihrlichen Neuimmatrikulationen
auf etwa 150 ein. Tiefpunkte bildeten die Jahre der Pestepidemien.!® Einen lange
andauernden Einbruch verursachte die an der Wittenberger Universitit ausgeloste
reformatorische Bewegung — nicht nur fiir Frankfurt, sondern fiir alle deutschen
Hochschulen ab etwa 1521." Sie stellte nicht nur kirchliche Autorititen und Frommig-
keitsformen in Frage, sondern verwarfzu einem groffen Teil Lehrkanon und Methodik
des bisherigen Unterrichts. Zugleich wurde mit den kirchlichen Institutionen auch
die wirtschaftliche Grundlage der Universitit gefihrdet. In Frankfurt blieben die
jahrlichen Immatrikulationen fiir fast zwanzig Jahre unter hundert, oft sogar unter
finfzig. Allerdings ist die Deutung, dass die Studenten aus der Mark statt dessen
nach Wittenberg gezogen seien, falsch. Von 1522 bis 1535, dem Todesjahr Joachims .,
finden sich nur 54 Brandenburger in der Wittenberger Matrikel.'® In der Zeit der
Krise der Universitit sank die Studienwilligkeit tiberhaupt. »Auffs erst/ erfahren wyr
ietz ynn deutschen landen durch und durch/ wie man allenthalben die schulen zur
gehen lesst/ die hohen schulen werden schwach/ kloster nehmen ab/ und will solichs
gras diirre werden/ und die blume fellt dahyn/ wie Isaias sagt«!?, stellte Luther in
seiner Schrift »An die Ratsherrn aller Stidte deutschen Lands, dass sie christliche
Schulen aufrichten und halten sollen« 1524 fest; er erklirte sich diesen Riickgang,
nur die Sorge fiir den »bauch und zeytliche narung« habe vorher dieselben Schulen
gefiille.?? Fiir altgliubige Beobachter war ein anderer Schuldiger ausgemacht.?! Eras-
mus klagte in seinem berithmten Brief an Willibald Pirckheimer 1528: »Ubicunque
regnat Lutheranismus, ibi litterarum est interitus.«*?

Wir fragen: Welche Auswirkungen hatten die Frequenzeinbriiche fiir die Frank-
furter Universitit? Welche Arbeit vermochte sie in den diirren Jahren noch zu leisten?

16 Vgl. ebd., S. 52-57.

17 Vgl. IMMENHAUSER, Beat: Universititsbesuch zur Reformationszeit. Uberlegungen zum Riick-
gang der Immatrikulationszahlen nach 1521, in: Jahrbuch fiir Universititsgeschichte, Bd. 6, 2003,
S. 69-88.

18 Vgl. Go1zE, Lludwig]: Die Mirkischen Studenten auf der Universitit Wittenberg seit deren Griin-
dung bis zum Tode Melanchthons, in: Mirkische Forschungen, Bd. 14, 1878, S. 226-246.

19 LuTHER, Martin: Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 1-60 (WA), Weimar 1883-1983, hier
Bd. 15, S. 28.

20 Ebd., S.29.

21 Vgl. Ascue: Frequenzeinbriiche (wie Anm. 3), S. 54.

22 ALLEN, Percy S.; ALLEN, Helen M. (Ed.): Opus epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami, Bd. 7,
Oxford 1928, S. 366, Brief 1977.

Kontinuitiit und Bekenntniswechsel an der Universitir Frankfurt/Oder 207



Die theologische Fakultit war nach der Horer- und Lehrerzahl bedeutend kleiner
als die der Artisten. Thre Aufgabe war es im Mittelalter niche zuerst, Geistliche auszu-
bilden, sondern die »Heilige Schrift« im weitesten Sinne, das heifSt nach den Erklirun-
gen ihrer erprobten Ausleger, der Kirchenviter des Altertums und der scholastischen
Lehrer, zu durchdenken und an den wissenschaftlichen Nachwuchs weiterzugeben.
In Frankfurt besafs sie hochstens vier besoldete Professoren, davon zwei Franziskaner,
deren Generalstudium der Universitdt inkorporiert war und sich bis 1529 nachwei-
sen lisst.??> Der aus Buchen im Odenwald gebiirtige Konrad Koch genannt Wimpina,
Griindungsrektor und bis zum Tod 1531 stindiger Dekan, besafl von seiner Leipziger
Studienzeit her humanistische Ambitionen, war aber der scholastischen Methode und
der Lehre des Thomas von Aquin verpflichtet.?* Im Ablass-Streit exponierte sich die
kleine Frankfurter Theologische Fakultdt gegen Martin Luther und gab dem Domi-
nikaner Johann Tetzel zweimal in der ersten Hilfte des Jahres 1518 die Méglichkeit
zu einer akademischen Disputation und anschliefSend zur Promotion. SchliefSlich war
sie dem Kurfiirsten und seinem Bruder, dem von Luther angegriffenen Erzbischof
Albrecht, verpflichtet. Aber auch der Theologendekan Konrad Wimpina hielt sich in
der persdnlichen Auseinandersetzungzuriick.?”” Nachdem Luther gebannt und geiichtet
war, hat ihn Wimpina in den Disputationen seiner Fakultdt immer wieder zu wider-
legen versucht. Zu antilutherischen Veroffentlichungen lief§ er sich wohl erst ab 1524
bewegen —in der Landessprache noch spiter und mithsamer. In einem umfangreichen
Sammelband seiner Schriften »Sectarum, errorum... ancephalaeoseos... librorum
partes tres« (1528) stellte Wimpina Luther in eine Reihe mit den spatmittelalterlichen
Hiretikern, vor allem mit John Wyclif und Johann Hus. Dies verhinderte allerdings
eine Auseinandersetzung mit der Originalitit des Reformators.¢ 1529 rief Kurfiirst
Joachim I. den schon genannten Dominikaner Johannes Mensing nach Frankfurt, der
Luther von einem Studienaufenthalt in Wittenberg her kannte und sich griindlicher
mit ihm beschiftigt hatte. Seine vier Frankfurter Schriften verraten uns, mit welcher
Leidenschaft sich Mensing fiir seine Kirche einsetzte und zugleich ihre Schwichen
sah und nach Reform rief.?” 1530 nahm der Kurfiirst Wimpina, Mensing und den
Stendaler Stiftspropst Wolfgang Redorfler, der an der Viadrina Recht studiert und
zwischen 1522 und 1524 drei antireformatorische deutsche Flugschriften verfasst
hatte, zum Reichstag nach Augsburg mit. Dort wirkten die Theologen an der alt-

23 Vgl. HoHLE, Michael: Die Franziskaner in Frankfurt (Oder) zwischen Universititsgriindung und
Reformation, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 48/49, 2008/2009, S. 64-100.

24 Uber ihn vgl. NEGWER, Joseph: Konrad Wimpina. Ein katholischer Theologe aus der Reformations-
zeit (Kirchengeschichtliche Abhandlungen 7), Breslau 1909. — Noack, Lothar; SpLETT, Jiirgen:
Bio-Bibliographien. Brandenburgische Gelehrte der Frithen Neuzeit, Bd. 4: Mark Brandenburg
mit Berlin-Colln 1506-1640, Berlin 2009, S. 636—651.

25 Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 205-227.

26 Vgl. ebd., S. 227-276.

27 Vgl. PFNUR, Vinzenz: Johannes Mensing, in: IserLon, Erwin (Hg.): Katholische Theologen der
Reformationszeit, Heft 3 (Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspal-
tung 46), Miinster 21996, S. 48—64. — HouLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 304-310, 342-352,
366-377.

208 Michael Héhle



gliubigen Widerlegung der »Confessio Augustana« mit, lielen sich aber durchaus
noch — trotz aller Vorbehalte — von der zeitweiligen Hoffnung auf Verstindigung
bewegen. Die Enttduschung nach dem Scheitern der Einigungsverhandlungen war
um so grofler.” In den folgenden Jahren hat Mensing die literarische Auseinander-
setzung mit Melanchthons »Apologie des Augsburger Bekenntnisses« aufgenommen
und immer wieder Ordensbriider nach Frankfurt gezogen. Unter ihnen ragt Petrus
Rauch hervor, der 1532 Mensings Aufgabe als Stadtprediger ibernahm und ein Jahr
spiter an den Berliner Hof berufen wurde. Die drei Binde seiner Predigten aus jenen
Jahren sind eine einzigartige Quelle, die sich heute in der Staatsbibliothek Bamberg
befindet.?? Im Winter 1536/37, mehr als ein Jahr nach dem Tod Joachims I., wurde
der letzte Dominikaner immatrikuliert, um akademische Grade zu erlangen.

Mensings an Thomas von Aquin anschlieende Ausfiihrungen zur Erbsiinden-
und Rechtfertigungslehre tibertreffen die Arbeiten altgldubiger Mitstreiter. Seine fast
alle fiir die breitere Offentlichkeit bestimmten Schriften sind gekennzeichnet von
anschaulicher und oft kriftiger Sprache, klarer, schliissiger Argumentation sowie
lebendigem Umgang mit der Bibel und den Kirchenvitern. Sie bezeugen auch den
Willen zur Reform der Kirche und tiefe persénliche Frommigkeit. In seiner »Vor-
meldunge der unwarheit Luterscher clage« 1532 mahnte er die Bischéfe — das Buch
ist dem Lebuser Bischof ausdriicklich gewidmet —, nicht Hirten zu sein, die sich
selber weiden. Die Sorge um gute Prediger stellte er als besonders dringend heraus.
Die Bischofe sollten helfen, dass »frommer leuthe kinder« in der Heiligen Schrift
unterrichtet werden kénnen, und ihr Studium finanzieren; der Dominikaner kann
sich eines sarkastischen Nebensatzes nicht enthalten: »Wen yhr auch soltet (wie ich
hoffe nit noth ist) eyn pferdt desteweniger halten.«*® Wir horen nichts davon, dass in
den letzten Jahren Joachims I. Anstrengungen dafiir unternommen worden wiren.
Selbstzur Férderung des reformationsfeindlichen Frankfurter Buchdrucksscheintder
Kurfiirst — anders als sein sichsischer Nachbar, Herzog Georg der Birtige’ — kaum
etwas beigetragen zu haben.??

Bei der Griindung der Frankfurter Universitit ist die Bedeutung des Rechtsstu-
diums fiir die Regierung des Landes betont worden. Joachim I. sorgte fiir eine gute
Besetzung der Juristenfakultit und verwendete die Professoren oft zugleich als seine
Rite. 1512 lasen vier Doktoren geistliches Recht, drei Zivilrecht. Der dem Rang nach
erste Kanonist fiithrte wie an der Leipziger Universitit den Titel Ordinarius.”> Den
Anfang machte 1506 in dieser Funktion der Berliner Biirgermeistersohn Johannes
Blankenfeld, der, in Bologna ausgebildet, einen hervorragenden Ruf genoss und die
Hérer anzog. Allerdings war bereits abzusehen, dass der noch nicht fiinfundzwanzig-

28 Vgl. ebd., S. 310-336.

29 Vgl. ebd., S. 360-366.

30 Vgl. ebd., S. 350f.

31 Vgl. VoLkmaR, Christoph: Reform statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von
Sachsen 14881525 (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 41), Tiibingen 2008, S. 569-579.

32 Vgl. HouLe: Universitit (wie Anm. 2), S. 379f.

33 Vgl. ebd., S. 160-166.

Kontinuitiit und Bekenntniswechsel an der Universitir Frankfurt/Oder 209



jahrige Doktor seinen Karriereweg weiterfithren wollte. Seit 1509 vertrat er Branden-
burg beim Reichskammergericht. 1512 ging er als Generalprokurator des Deutschen
Ordens nach Rom und erhielt wenig spiter die Bistiimer Reval, Dorpat und Riga.>
Blankenfelds Nachfolger Johann Eberhard aus Luckau hat eine lange Zeit bis zum
Tod 1539 wirken kénnen. Fiir das 1513 eingerichtete Ordinariat des Zivilrechts
berief Joachim I. anerkannte, meist in Italien ausgebildete Doktoren: den Erfurter
Siegfried Utzberg, den Magdeburger Levin Emden, den aus Buchen stammenden
Wiprecht Schwab, den Magdeburger Stephan Gercken und den Liibecker Albrecht
Malsau. Wenn sie von Frankfurt wieder weggingen, traten sie meist in den angese-
henen, eintriglichen Dienst eines Fiirsten oder als Syndikus einer bedeutenden Stadt
wie Magdeburg, Liineburg oder Breslau. Im Winter 1535/36 erhielt der beriihmte
Humanist Christoph Hegendorff den Auftrag zur Lehrstuhlvertretung und konnte
an der Viadrina Lizentiat und Doktorgrad erlangen. Zeugnisse seines theologischen
Interesses sind die Predigten seiner Frankfurter Hausandachten, die er nach seinem
Weggang 1538 veroffentlichte. Am Ende der 1530er Jahre lassen sich fiinf Professoren
der Juristenfakultit nachweisen. Da drei von ihnen bald starben und zwei weggingen,
waren Neuberufungen fillig.>

Die kleine medizinische Fakultit besafl zu Anfang meist nur zwei Doktoren. Sie
erdffnete ihre Arbeit mit Eberhard Guttenberger aus Schwibisch-Hall, der zugleich als
Stadtphysikus in Frankfurt wirkte und bald zusitzlich eine Anstellung als kurfurst-
licher Leibarzt erhielt. Auch sein Nachfolger Christian Schirach, den wir als Studenten
an der berithmten medizinischen Universitit Montpellier finden, hatte am Hof zu
dienen. Bis zum Tod 1560 besetzte er die erste medizinische Professur. Die Doktoren
Gregor Jerschig (Crabat) und Heinrich Eggeling waren nach ihrer Ausbildung an der
Viadrina nach Italien gezogen, um dort weiterzustudieren. Sie wurden in Bologna
bzw. Ferrara promoviert und kehrten dann kurz nach 1535 nach Frankfurt zuriick.?

Die Universititsreform Joachims II.

Derjunge Kurfiirst JoachimII., der 1535 von seinem Vater die Regierung der Kurmark
ibernahm, plante von Anfang an eine Kirchenreform und — damit verbunden — eine
gritndliche Neuorganisation der Universitit. Auflerdem suchte er in der Reichspolitik
zu agieren, um die Glaubensspaltung zu tiberwinden. In den ersten Jahren fiithrte
er mehrere Gespriche mit Melanchthon.”” Ahnliche Reformen sind zur selben Zeit
in den nahen Universititen Greifswald, Rostock und Leipzig erfolgt. Die wichtigste
Mafinahme lag auf dem wirtschaftlichem Gebiet. Die finanzielle Fundierung der

34 Vgl. ScunoriNg, Wilhelm: Johannes Blankenfeld. Ein Lebensbild aus den Anfingen der Refor-
mation (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte 86), Halle/Saale 1905. — ScHucHARD,
Christiane: Johann Blankenfeld ( 1527) — eine Karriere zwischen Berlin, Rom und Livland, in:
Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin, Jg. 2002, S. 27-56.

35 Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 169-191.

36 Vgl. ebd., S. 196-204.

37 Vgl. DELius, Walter: Melanchthon und die Mark Brandenburg, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte,
Bd. 72, 1961, S. 315-335. — HouLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 385-416.

210 Michael Héhle



Frankfurter Universitit war von Anfang an recht schmal. 823 Gulden sollten durch
eine jihrliche Umlage der geistlichen Stinde und der Stidte erbracht werden, hinzu
kamen einige kirchliche Pfriinden. Der Kurfiirst und Universititsstifter selbst hielt
sich mit Zuwendungen aus seiner Kammer sehr zuriick. Wenn die jihrliche Umlage
von den einzelnen geistlichen Stinden und den Stddten nicht oder nicht vollstindig
einging, musste dieszu erheblichen Problemen bei der Professorenbesoldung und damit
zum Niedergang der Universitit fithren. Genau dies ist in Frankfurt — mitverursache
durch die reformatorische Bewegung — geschehen.’® Auch der hoch verschuldete
Joachim II. sah sich nicht in der Lage, aus eigenen Mitteln zur Neufundierung beizu-
tragen, und schlug den Weg der Aneignung und Umwidmungkirchlichen Vermégens
ein, den vor ihm bereits mehrere lutherische Fiirsten gegangen waren und der spiter
auch auf der altgliubigen Seite verfolgt wurde. Zunichst wendete Joachim II. — mit
papstlicher Genehmigung — die Giiter des Kartduserklosters vor den Toren der Stadt
der Universitit zu. Der durchaus noch lebendige Konvent leistete erbitterten Wider-
stand, der aufgrund der politischen Konstellation zum Scheitern verurteilt war. Die
Ubereignung des Kollegiatstifts St. Nikolai in Stendal 1551/52 hat die Viadrina der
grofiten finanziellen Sorgen entheben kénnen.?” Anfang 1540 ordnete der Kurfiirst
eine griindliche Visitation der Universitit an. In einem ersten Schritt im Frithjahr
wurde eine Bestandsaufnahme der Vermogenswerte und -verwaltung sowie des Lehr-
betriebs durchgefiihre. Hier nahm der auch personlich an der Universitit interessierte
Kanzlerbischof Georg von Blumenthal, der selbst an der Viadrina Recht studiert,
das Rektorenamt bekleidet und den Doktorhut empfangen hatte, noch teil. Bei der
zweiten Phase im September 1540, die zugleich mit der Kirchenvisitation erfolgte,
war er dagegen — von Melanchthon als Lebuser Heuchler (Libusanus hypocrita)4
denunziert—an den Rand gedringt. Den maf§geblichen Anteil hatte der kurfirstliche
Vizekanzler Johann Weinleben, der mit Melanchthon in guter Verbindung stand.?!
Damit wurde die Neuorganisation der Viadrina in engem Zusammenhang mit der
Einfithrungder ersten behutsamen lutherischen Kirchenordnung durchgefiihrt. Lehr-
plane wurden fiiralle vier Fakultiten aufgestellt und Anordnungen fiir Disputationen,
Promotionen und Priifungen getroffen. Vieles von der alten Verfassung blieb nominell
bestehen: das Kanzleramt des Lebuser Bischofs, die Vier-Nationengliederung und die
Einrichtung des Collegium maius, dessen zwolf Kollegiaten nun allerdings heirateten
und nicht mehr gemeinsam wohnten. Vier von den Visitatoren ernannte Professoren
sollten als Superintendenten die Reformen iiberwachen.

War die Besoldung gesichert, konnten neue Professoren berufen werden. Dies betraf
vor allem die theologische und die juristische Fakultit, weniger die philosophische
oder Artistenfakultdt, auf die wir zuniachstschauen. Dieerste Neuberufung von aufler-

38 Vgl. HouLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 47-52.

39 Vgl. ebd., S. 459-472.

40 Melanchthon an Johann Weinleben, 1. Dezember 1539. ScueiBLE, Heinz (Hg.): Melanchthons
Briefwechsel. Kritische und kommentierte Gesamtausgabe, Regesten, Bd. 1-8, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1977-1995, hier Bd. 2, Nr. 2321.

41 Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 438—446.

Kontinuitiit und Bekenntniswechsel an der Universitir Frankfurt/Oder 211



halb war noch vor der Visitation erfolgt. Melanchthons Schiiler und Schwiegersohn,
der aus der Stadt Brandenburg stammende Poet Georg Sabinus, hatte Wittenberg
1538 fluchtartig verlassen, als Luther seinen Kollegen Simon Lemnius attackierte;
vermutlich haben ihn die guten Beziechungen zu Kardinal Albrecht fiir Frankfurt
empfohlen. Als Rhetorik-Professor hat Sabinus bis 1544 und erneut von 1555 bis zum
Tod 1560 cinen beachtlichen Schiilerkreis gehabt. In der Zwischenzeit wirkte er als
Griindungsrektor der Universitdt Konigsberg. Aus dem Glaubensstreit versuchte er
sich herauszuhalten.®2 Die beiden anderen neuen Professoren in der Artistenfakultit,
der Elsisser Theobald Thamer und der aus Pref$burg stammende Christoph Preyss
(Pannonius), verdankten ihren Ruf nach Frankfurt im Jahr 1540 Melanchthon.
Alle weiteren neun Legenten der Fakultit waren aus der Viadrina hervorgegangen
und lehrten bereits. Die Visitation bedeutete also keineswegs die inhaltliche und
personelle Neugestaltung. Zwar stand das Wittenberger Modell bei der Aufstellung
des Lehrplans im Hintergrund®?, die Artistenfakultit besaf§ jedoch durch Willichs
Arbeit lingst eine Prigung, die dem humanistischen Konzept Melanchthons ent-
sprach. Bald kamen neu ausgebildete Magister hinzu, die fiir eine Kontinuitit der
Arbeit sorgten: Der Wilmersdorfer Matthius Host, der als Grizist lehrte, verfasste
cine Biographie seines Lehrers Jodocus Willich und mehrere Arbeiten zur Miinz-
kunde. Willichs Stiefbruder Gregor Wagner hat sich mit einer Nachdichtung von
Johann Reuchlins »Scenia progymnasmata« 1547 als frither deutscher Dramatiker
einen Namen gemacht.** Dem Frankfurter Biirgermeistersohn Wolfgang Jobst ver-
danken wir mehrere historiographische Arbeiten zur Geschichte der Universititen,
vor allem aber der Mark Brandenburg. 1561 gab er die erste historische Beschreibung
der Stadt Frankfurt heraus.

Die grofSten Schwierigkeiten machte die Besetzung der theologischen Fakultit,
die nun — anders als vorher — ausdriicklich der Pfarrerausbildung dienen sollte. Die
Dominikaner haben Frankfurtwohlum 1537/38 verlassen; von einer Lehrtitigkeit der
Franziskaner horen wir in den dreifliger Jahren nichts mehr. Der Vermittlungstheo-
loge Georg Witzel, der sich von den Wittenbergern getrennt hatte und in Anlehnung
an die Kirchenviter eine mittlere Position zwischen der altglaubig-scholastischen und
der lutherischen Theologie suchte, konnte sich gegeniiber seinen Konkurrenten nicht
halten.® 1540 kam durch Melanchthons Intervention der schottische Exulant Alex-

42 Vgl. ToerPEN, Max: Die Griindungder Universititzu Kénigsbergund das Leben ihres ersten Rektors
Georg Sabinus, Kénigsberg 1844. — ScHEIBLE, Heinz: Georg Sabinus (1508-1560). Ein Poet als
Griindungsrektor, in: DERs.: Melanchthon und die Reformation. Forschungsbeitrige (Verdffent-
lichungen des Instituts fiir europdische Geschichte Mainz, Beiheft 41), Mainz 1996, S. 533-547.

43 Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 446448, 474—492.

44 Vgl. ADB, Bd. 40, S. 501f. (]. Bolte). — GrimMm, Heinrich: Der Anteil einer Stadt am deutschen
Theater. Die 425jihrige Theatergeschichte der alten Universitits-und Messestadt Frankfurt an der
Oder, Frankfurt/O./Berlin/Posen 1942, S. 16—18.

45 Vgl. Noack/SpLETT: Bio-Bibliographien (wie Anm. 24), S. 285-293.

46 Vgl. HouLE, Michael: Ein»vermittlungstheologischer« Entwurf Georg Witzels fiir die kurmirkische
Kirchenordnung von 1540, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 101-119.

212 Michael Héhle



ander Alesius nach Frankfurt.*” Hatte sein Wittenberger Forderer auch betont, Alesius
sei in der Lehre der alten Viter und der Scholastik verwurzelt, zeigen die Frankfurter
Veroffentlichungen ihn doch als dezidierten Lutheraner, der den Altgldubigen nir-
gendwo entgegenkam. Auch auf dem Wormser und Regensburger Religionsgesprich
1540/41 ldsst sich diese Haltung beobachten und hat fiir einige Storungen gesorgt.
An der Viadrina ist Alesius gescheitert, als er 1542 den neuen Ordinarius der Juristen
Christoph von der Straflen in der Frage der Duldung der Prostitution als »Feind des
Evangeliums« zu entlarven und zu stiirzen suchte.*® Mehrere Jahre war die Frank-
furter Theologische Fakultit nur unzureichend besetzt. Erst 1546 etablierte sich der
aus dem sichsischen Schneeberg stammende Andreas Musculus als Doktor, hat dann
aber an der Seite seines Schwagers, des Generalsuperintendenten Johann Agricola,
fir lange andauernde Konflikte mit den Melanchthon-Anhingern gesorgt, die die
Universitit in den fiinfziger und sechziger Jahren spalteten.®’

Die juristische Fakultdt sollte nach der Visitation von 1540 vier Professuren be-
sitzen. Zunichst wurde — wieder auf Melanchthons Empfehlung hin — der Lizentiat
Caspar Widderstadt berufen. Mehrere in Italien ausgebildete Juristen folgten. Die
meisten blieben nur kurze Zeit und zogen die lukrativere Stellung im Dienst eines
Fiirsten oder einer Stadt vor.>® Der Ordinarius Christoph von der Strafien, der sich
gegen den Theologen Alesius behaupten konnte, wurde von Joachim II. fiir wichti-
ge Missionen an den Kaiserhof und zu den Reichstagen benotigt. Von der zweiten
Tagungsperiode des Trienter Konzils berichtete er seinem Herrn im Oktober 1551
voller Bewunderung fiir die auf Einigung bedachten Konzilsviter. Wenn Joachim in
seinem Land Frieden haben wolle, solle er jetzt Agricola und die anderen lutherischen
Theologen nach Trient schicken, damit sie hier und nicht zu Hause ihre Beschwerden
vorbrichten und ihre Neuerung verteidigten. Wenn sieaber nichtkdmen, »so ist nichts
gutes bej ijnen, sonder ire gewissen weisen sie, das sie unrecht und in vilen dingen zu
weit gangen«.’! Zur Reise der brandenburgischen Theologen nach Trient ist es nicht
gekommen; gerade aber bei den in Italien ausgebildeten Juristen wie Strafen finden
wir eine Verstindigungsbereitschaft iiber die Konfessionen hinweg. Einen Zuwachs
an Ansehen bedeutete es, dass der hervorragendste Wittenberger Jurist Hieronymus
Schurff; Luthers Rechtsbeistand auf dem Wormser Reichstag 1521, infolge des Schmal-

47 Uber ihn WiEpERMANN, Gotthold: Der Reformator Alexander Alesius als Ausleger der Psalmen,
Theol. Diss., Erlangen-Niirnberg 1988.

48 Vgl. Kaweravu, Gustav: Alexander Alesius’ Fortgang von der Frankfurter Universitit, in: Jahrbuch
fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 14, 1916, S. 89-100. — HoHLE: Universitit (wie
Anm. 2), S. 497-507.

49 Vgl. KocH, Ernst: Andreas Musculus und die Konfessionalisierung im Luthertum, in: RusLack,
Hans Christoph (Hg.): Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland. Wissenschaftliches
Symposion des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1988 (Schriften des Vereins fiir Reformations-
geschichte 197), Giitersloh 1992, S. 250-270. — NoAck/SpLETT: Bio-Bibliographien (wie Anm. 24),
S. 391-423. — HouLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 511-522.

50 Vgl. ebd., S. 532-546.

51 Geheimes Staatsarchiv PreufSischer Kulturbesitz Berlin, I. HA Rep. 13 Nr. 2 Fasc. 1, Bl. 50-50v. —
Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 605-609.

Kontinuitiit und Bekenntniswechsel an der Universitir Frankfurt/Oder 213



kaldischen Krieges 1547 nach Frankfurt kam und bis zum Tod blieb.>* Seine Schiiler
Hieronymus Lindener, Johannes von Borcken und Andreas Zoch bestimmten die
Arbeit der Fakultit lange Zeit und dienten dem Kurfiirsten als Rite.

Die medizinische Fakultit war 1540 bereits gut besetzt. Verinderungen in den
Lehrbiichern und -methoden werden erkennbar: Jodocus Willich, der zu den Medizinern
wechselte, versuchte, seinen Hoérern den »echten« Hippokrates zu erschlieffen. Wie
Melanchthon schitzte erihm gegeniiber die bisher gelesenen Ubersetzungen arabischer
Medizinlehrbiicher geringer ein.>® Jedes Jahr sollte nun eine Anatomie, die 6ffentliche
Sektion eines menschlichen Leichnams, stattfinden. Als erster nahm sie Heinrich
Eggeling, der tiber die griechischen Schriften Galens las, im Winter 1542/43 — von
seinen in Italien erworbenen Kenntnissen her — vor. Wenig spiter ging er aber von
Frankfurt weg; er folgte dem Dominikaner Mensing, der inzwischen Weihbischof in
Halberstadt war, und iibernahm dort das Amt des Stadtphysikus und ein Kanonikat
am Dom.> Wir kénnen nur vermuten, dass Eggeling den allmihlichen Bekenntnis-
wechsel nicht mitvollziehen wollte.

Von weitreichender Bedeutung erwies sich, dass Kurfiirst Joachim II. in einem
durch den Druck verbreiteten Edikt vom 23. Januar 1541 die Universititsreform
bekanntgab und zugleich allen Studenten, die Benefizien zu Studienzwecken vom
Rat ihrer Heimatstadt erhalten hatten, befahl, an der Frankfurter Universitit und
nicht anderswo zu studieren. Pfarrer, Prediger, Schulmeister oder Schreiber sollten
zuerst von der Viadrina her berufen werden.” Eine dhnliche Verfiigung befand
sich bereits im Privilegienbrief der Markgrafen von 1506.°° Die Situation hatte sich
jedoch grundlegend gewandelt, als die Visitatoren Joachims II. tiber das Kirchengut
verfiigten und den grofiten Teil der gestifteten Benefizien fiir den gemeinen Kasten
beschlagnahmten. Nur wenige Pfriinden wurden zum Unterhalt von Studenten be-
lassen. Ein kurfiirstlicher Befehl, dass allein Frankfurter Studierende die Zuwendung
erhalten sollten, lief§ sich jetzt bei energischer Kontrolle verwirklichen. Auch die vor-
rangige Berufung von Frankfurter Studenten zum Pfarr- und Predigtamt wurde mit
dem Ausbau der durch die kurfiirstliche Behorde gelenkten Landeskirche moglich.
Auf diese Weise ist die Viadrina die lutherische Landesuniversitdt Brandenburgs ge-
worden, die sich allerdings ihre Offenheit fiir auswirtige Horer, die meist aus dem
Osten kamen, bewahrt hat.

Als der Kurfiirst Schiiler Luthers und Melanchthons ins Land liefd und sie als Theo-
logen an die Universitit rief, hatte er sich faktisch auf die Anhinger der »Confessio
Augustanac festgelegt, die dann das Kirchen- und Bildungswesen der Mark gestal-
teten. Gab es Alternativen zum Bekenntniswechsel? Die »via media«, die Joachim II.
in seinen Anfangsjahren in kirchenpolitischer und kirchenreformerischer Hinsicht

52 Vgl. ScaaicH-Krosk, Wiebke: D. Hieronymus Schiirpf. Der Wittenberger Reformationsjurist aus
St. Gallen 1481-1554, Trogen 1967.

53 Vgl. HoHLE: Universitit (wie Anm. 2), S. 546-552.

54 Vgl. ebd., S. 204.

55 Vgl. ebd., S. 453-456.

56 CDB 1.23,S. 326.

214 Michael Héhle



anstrebte, erwies sich auf die Dauer als unméglich. In der Frankfurter Universitit
wire sie mit der Person Georg Witzels verkniipft gewesen, der sich gegeniiber seinen
lutherischen Widersachern nicht durchsetzen konnte. Die dominikanischen Gegner
der Reformation, die sein Vater mit Mensing und Rauch nach Frankfurt geholt hatte,
wollte Joachim II. anscheinend nicht. Neue Krifte auf der katholischen Seite wie die
Jesuiten fehlten um 1539/40 an den deutschen Universititen noch durchweg. Als sie
inden funfziger Jahren allmahlich wirksam wurden, war die Encwicklung Frankfurts
zur lutherischen Landesuniversitit bereits abgeschlossen und die Entfremdung der
Konfessionen voneinander gravierend.

Kontinuitiit und Bekenntniswechsel an der Universitir Frankfurt/Oder 215



Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung
der Reformation in Rochlitz 1537

Jens Klingner

Anfang des 16. Jahrhunderts sorgte die Reformation fiirr umfassende Verinderungen.
Die von ihr ausgehenden Impulse betrafen nahezu alle Bereiche von Gesellschaft
und Kultur. In der Folge fiihrte die Verbindung von Glaubensfragen mit aktuellen
politischen Themen zu einer religiésen Spaltung im Reich. Die beiden wettinischen
Landesteile verfolgten im Umgang mit der neuen Lehre unterschiedliche Wege. Im
ernestinischen Sachsen ordneten die Kurfiirsten Johann (der Bestindige) (1468-1532)
und Johann Friedrich (der Grofimiitige) (1503-54) die kirchlichen Verhiltnisse in
ihrem Gebiet neu und institutionalisierten eine evangelische Kirche. Dagegen lehnte
Herzog Georg (der Birtige) (1471-1539) als entschiedener Luthergegner im albertini-
schen Sachsen diese Anderungen ab und versucht mit eigenen Reformen das rémische
Kirchenwesen zu modernisieren. Die Entscheidung zwischen altem Glauben und der
lutherischen Lehre war eng an die eigene Uberzeugung des Landesherrn gekniipft. In
dieser Umbruchphase boten sich auch fiirstlichen Frauen neue Handlungsspielriume.
Waren sie bereits zuvor teilweise an der Ausiibung von Herrschaft als Angehérige ihres
Standes in unterschiedlichen Formen wiezum Beispiel als Vormundschaftsregentinnen
oder auf ihren Witwensitzen beteiligt gewesen, konnten sie nun in unterschiedlicher
Weise prigenden Einfluss auf die Neugestaltung ihres Herrschaftsbereiches nehmen.

Herzogin Elisabeth von Sachsen (1502-57), geborene Landgrifin von Hessen und
spiter als Herzogin von Rochlitz bekannt gewordene Fiirstin, gehort zweifelsohne
zu den wichtigsten Protagonistinnen des Reformationszeitalters.! Unmittelbar nach
dem Tod ihres Gemahls, Herzog Johanns (des Jiingeren) von Sachsen (1498-1537),
bezog sie am 24. Mirz 1537 ihren Rochlitzer Witwensitz und reformierte noch im
selben Jahr — gegen den Willen ihres Schwiegervaters Herzog Georg — als Regentin
einer kleinen Herrschaft im albertinischen Sachsen ihr Wittum. Die Einfithrung der
Reformation erfolgte in mehreren Schritten und unter dem Eindruck der Freiberger
Reformation, die im Mai 1537 durch Herzog Heinrich (den Frommen) (1473-1541)
vollzogen wurde.? Als Zisur fiir die Neuordnung der kirchlichen Verhilenisse in

1 Vgl. WarTENBERG, Giinther: Herzogin Elisabeth von Sachsen als reformatorische Fiirstin, in:
ScHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Witwenschaftin der Frithen Neuzeit. Fiirstliche und adlige Witwen
zwischen Fremd- und Selbstbestimmung (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 6),
Leipzig 2003, S. 191-201, hier S. 192.

2 Vgl. WarRTENBERG, Giinther: Die Einwirkungen Luthers auf die reformatorische Bewegung im Frei-
berger Gebiet und auf die Herausbildung des evangelischen Kirchenwesens unter Herzog Heinrich
von Sachsen, in: Herbergen der Christenheit, Bd. 13, 1981/82, S. 93-117, wieder abgedruckt in
FLOTER, Jonas; HEIN, Markus (Hg.): Wittenberger Reformation und territoriale Politik. Ausgewihlte
Aufsitze von Giinther Wartenberg (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 11), Leipzig

216 Jens Klingner



Elisabeths Herrschaftsbereich wird das Mandat iiber die Priesterehe und den Abend-
mahlsempfang an den Rat Mittweida vom 2. Dezember 1537 angeschen.’ Hierin
erlaubte sie Priestern, in den Stand der Ehe zu treten. Zudem iiberlief} sie die Ent-
scheidung tiber die Form der Austeilung des Sakraments den Empfingern, und es
durften nur Priester im Wittum bleiben, die auch das evangelische Sakrament zu
reichen bereit waren. Damit nahm sie ihre obrigkeitliche Verantwortung gegeniiber
den Einwohnern ihres Wittums wahr und schenkte ihren Untertanen die Glaubens-
und Gewissensfreiheit. Im restlichen albertinischen Sachsen — mit der erwihnten
Ausnahme Freibergs — erfolgte die Einfithrung der Reformation erst nach dem Ab-
leben Herzog Georgs 1539 durch dessen Bruder Herzog Heinrich.

Die reformatorische Umgestaltung des Rochlitzer Wittums ist ein wesentlicher
Meilenstein in Elisabeths Leben. Das Mittweidaer Mandat gehort zu den ganz beson-
deren Stiicken ihrer umfangreichen Korrespondenz, die heute etwa 2000 tiberlieferte
Briefe umfasst und aktuell am Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde in
Dresden aufgearbeitet wird.® Im folgenden Beitrag soll erdrtert werden, unter welchen

2003, S. 121-146. — DERrs.: Landesherrschaft und Reformation. Herzog Moritz von Sachsen und
albertinische Kirchenpolitik bis 1546 (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 55),
Giitersloh 1988, S. 53ff. — SEIDEMANN, Johann Karl: Dr. Jacob Schenk, der vermeintliche Antinomer,
Freibergs Reformator etc., Leipzig 1875.

3 Stadtarchiv Mittweida, V. I. Nr. 8, Acta. Die Lutherische Reformation und was dem anhingig betr.
vgl. JapaTz, Heiko; WINTER, Christian (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs
von Sachsen, Bd. 4: 1535-1539, K6ln/Weimar/Wien 2012, Nr. 3280.— Gedrucktin: WeRL, Elisabeth:
Aus der Reformationsgeschichte der Stadt Mittweida, in: Lau, Franz (Hg.): Das Hochstift Meiflen
(Herbergen der Christenheit, Sonderband), Berlin 1973, S. 223-240, hier S. 228f. — Prau, William
Clemens: Die Schiitzengesellschaft zu Waldheim und ihre Schwestergilden im Rochlitzer Amt zur
Reformationszeit, Waldheim 1917, S. 10. - KreTzscumar, Adolph Christian: Nachrichten aus der
alten und neuen Zeit, welche die Stadt Mittweyda betreffen, Bd. 1, Mittweida 1839, S. 80-83.

4 Vgl. KLINGNER, Jens; KuscHEL, Franziska: Herrschaftliches Handeln zur Zeit der Reformation.

Elisabeth von Rochlitz und Elisabeth von Calenberg-Gottingen, in: SCHELLENBERGER, Simona;

TuI1eME, André; WeLicH, Dirk (Hg.): eine STARKE FRAUENgeschichte. 500 Jahre Reformation.

Begleitband zur Sonderausstellung, 1. Mai bis 31. Oktober 2014 Schloss Rochlitz, Beucha/Mark-

kleeberg 2014, S. 91-97, hier S. 91f.

Vgl. WarTENBERG: Landesherrschaft und Reformation (wie Anm. 2), S. 94-102.

6 Die Konzeption des Projektes am ISGV sieht vor, den Fokus zunichst auf Elisabeths Zeit am
Dresdner Hofvon 1517 bis 1537 zu richten und diese vollstindig zu edieren. Dieser Quellenbestand
umfasst etwa 450 Briefe und Dokumente, der in drei Binden publiziert werden soll. Der erste
Band der Elisabethkorrespondenz des Zeitraums 1505 bis 1532 wurde 2010 durch André Thieme
verdffentlicht; der zweite Band mit den Jahren 1533 und 1534 erschien 2016. Aktuell konzentriert
sich das Projeke auf die letzte Phase Elisabeths am Dresdner Hof. Die Ubernahme des Wittums
durch die Herzogin wird die Zisur des dritten Bandes setzen. Zum Projekt vgl. KLINGNER, Jens:
dan so vel ich er farre, so vel schrib ich dir — Die Edition der Korrespondenz Herzogin Elisabeths
von Sachsen, in: ScHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Frauen und Reformation. Handlungsfelder —
Rollenmuster — Engagement (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 55), Leipzig
2016, S. 55-86.— Ab 1532 liegt eine verhiltnismifig dichte Uberlieferung vor. Die Griinde liegen
in der Krise um die Ehebruchsvorwiirfe und das lutherische Bekenntnis der Herzogin, das eine
hohe politische Dimension besaf§. Die Korrespondenz Elisabeths in dieser Zeit galt deshalb un-
abhingig von ihrem konkreten Inhalt per se als politisches Schriftgut und wurde entsprechend
sorgsamarchiviert. Vgl.zum Uberlieferungsbestand und den -chancen der Elisabethkorrespondenz
TuieMmE, André (Hg.): Die Korrespondenz der Herzogin Elisabeth von Sachsen, Bd. 1: Die Jahre

N

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 217



Rahmenbedingungen Herzogin Elisabeth die Reformation in ihr Herrschaftsgebiet
einfithrte und welcher Mafinahmen und Mittel sie sich bediente. Dabei ist insbe-
sondere zu priifen, ob bereits reformatorische Stromungen vorhanden waren. Daran
anschliefSend ist der Frage nachzugehen, wie es ihr gelang, die religiose Anderung
gegen den Widerstand Herzog Georgs und der fiir die Herrschaft zustindigen Bischofe
durchzusetzen und zu behaupten. Zunichst gilt es allerdings anhand ihrer Biografie,
ihre dynastische Verflechtung und ihre religiose Haltung niher zu betrachten. Thre
Biographie soll an dieser Stelle nur skizziert werden und sich insbesondere auf die
Zeit vor 1537 konzentrieren.”

Lebensbild Herzogin Elisabeths von Sachsen
Im Wesentlichen lisst sich Elisabeths Lebenslauf in vier Phasen einteilen und ist
mit Dresden, Rochlitz und Schmalkalden an drei feste Orte gebunden: Erstens die
Kindheit und Jugend in Hessen bis 1517; zweitens die Jahre als Gemahlin Herzog
Johanns am Dresdner Hof bis 1537; drittens die Zeit der Witwenherrschaft in Roch-
litz bis 1547; viertens die Jahre nach der Flucht aus Sachsen in Schmalkalden bis zu
ihrem Tod 1557.8

Herzogin Elisabeth wurde am 4. Mirz 1502 in Marburg geboren. Im Alter von
drei Jahren vereinbarten ihr Vater Landgraf Wilhelm II. (der Mittlere) von Hessen
(1469-1509) und Herzog Georg die Ehe mit Herzog Johann, dem iltesten Sohn
Georgs. In der sogenannten Eheberedung wurde bereits neben den rechtsverbind-
lich getroffenen Regelungen zur Hochzeit die Witwenausstattung der Herzogin
festgelegt. Vor allem die Beschreibung des Rochlitzer Witwensitzes als Einheit

1505 bis 1532 (Quellen und Materialien zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 3.1), Leipzig
2010, S. XXVII-XXXII.

7 Weiterfiihrende Literatur: KLINGNER, Jens (Hg.): Die Korrespondenz der Herzogin Elisabeth von
Sachsen, Bd. 2: Die Jahre 1533 und 1534 (Quellen und Materialien zur sichsischen Geschichte
und Volkskunde 3.2), Leipzig 2016, S. IX—-XXIII. — Ders.: Elisabeth von Sachsen (1502-1557), in:
RICHTER, Susann; KouNLE, Armin (Hg.): Herrschaft und Glaubenswechsel. Die Fiirstenreforma-
tion im Reich und in Europa in 28 Biographien (Heidelberger Abhandlungen zur Mittleren und
Neueren Geschichte 24), Heidelberg 2016, S. 251-263. — Tuieme: Korrespondenz (wie Anm. 6),
S. XIV-XXVII. — DErs.: Glaube und Ohnmacht? Herzogin Elisabeth von Rochlitz am Dresdner
Hof, in: BNz, Enno; RHEIN, Stefan; WARTENBERG, Giinther (Hg.): Glaube und Macht. Theologie,
Politik und Kunstim Jahrhundert der Reformation (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten in
Sachsen-Anhalt 5), Leipzig 2005, S. 149-174. — WerL, Elisabeth: Herzogin Elisabeth von Sachsen
(1502-1557) als Schwester Landgraf Philipps des Gr. von Hessen, in: Hessisches Jahrbuch fiir
Landesgeschichte, Bd. 7, 1957, S. 199-229. — Di1gs.: Elisabeth. Herzogin von Sachsen, in: Sich-
sische Lebensbilder, Bd. 2, Leipzig 1938, S. 48—69. — Dies.: Elisabeth, Herzogin zu Sachsen, die
Schwester Landgraf Philipps von Hessen. Eine deutsche evangelische Frau der Reformationszeit,
Bd. 1: Jugend in Hessen und Ehezeit am sichsischen Hofe zu Dresden, Diss. Leipzig/Weida 1937.

8 Vgl. TuiemE: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XVf. — Elisabeth Werl nimmt die Einteilung anders
vor: Erstens das Anfangsstadium bis zum 24. Lebensjahr; zweitens eine Entwicklungsphase bis
etwa zum 30. Lebensjahr; drittens die »Entwicklungszeit der hochsten Tatkraft« von 1533 bis 1547;
viertens ihre Zeitin Schmalkalden und diezunehmenden Erkrankungen; fiinftens die unmittelbare
Phase vor dem Tod 1557. Anhand dieser fiinf Lebensabschnitte versuchte Werl, tiefere charakter-
liche Eigenschaften und persénliche Entwicklungen abzuleiten. Vgl. WerL: Elisabeth, Herzogin
zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 43fF.

218 Jens Klingner



war Grundlage fur ihr weitgehend eigenstindiges herrschaftliches Handeln im
spiteren Wittum.’?

Ein weiteres bedeutsames Ereignis ihrer Kindheit stellt der Tod ihres Vaters
Landgraf Wilhelms II. im Jahre 1509 dar. An seinem Sterbebett verpflichtete sich
Elisabeth gemeinsam mit ihrem Bruder Landgraf Philipp von Hessen (1504-67) zu
familidrem Zusammenhalt. Im spiteren Leben bestimmte diese Vereinbarung niche
nur das Handeln der Herzogin, sondern auch das ihres Bruders. In der Korrespon-
denz tritt dieser Topos mehrfach zum Vorschein.!® Nach dem Ableben des Vaters
wuchsen die beiden Geschwister zunichst getrennt auf: Philipp in der Obhut einer
stindischen Vormundschaftsregierung in Marburg und seine Schwester am Hof der
Mutter Anna von Mecklenburg (1485-1525) in Rotenburg. Elisabeth stand in den
folgenden Jahren im Einfluss der Auseinandersetzungen zwischen der verwitweten
Landgrifin und den hessischen Regenten. Erst als Landgrifin Anna 1514 selbst die
Regentschaft fiir ihren Sohn tibernehmen konnte, kehrte auch Elisabeth nach Mar-
burg zu ihrem Bruder zuriick.

Im Jahr 1515 fand ihre Eheschlieffung mit Herzog Johann von Sachsen statt. Durch
ihre hessische Herkunft und ihre Einheirat in den albertinischen Familienzweig der
Wettiner erhielt Elisabeth eine auflergewdhnliche Stellung in der familidr-dynastische
Konstellation. Aufgrund ihrer vielfiltigen Verwandtschaften vor allem zwischen
den Hiusern Hessen und Sachsen, die durch eine Erbverbriiderung eng verbunden
waren, saf$ sie in der Mitte eines familidren Geflechts der wichtigsten fiirstlichen
Reformationsprotagonisten.'! (Abb. 1)

Erstens: Thr zwei Jahre jiingerer Bruder Philipp, Landgraf von Hessen, fithrte in
Hessen die Reformation ein, gehérte zu den wichtigsten Fithrern des Schmalkaldi-
schen Bundes und zihlte zu den bedeutendsten Reformationsfiirsten des Reiches.
Auflerdem war er zeitlebens ihr engster Vertrauter. Zweitens: Durch ihre Ehe mit
Herzog Johann von Sachsen vermihlte sie sich mit dem designierten Nachfolger und
Erben des sichsisch-albertinischen Herzog Georg. Thr Schwiegervater war zugleich
einer der michtigsten und entschiedensten antilutherischen Fiirsten. Drittens: Uber
die Schwestern ihrer Mutter Anna waren der kursichsische Kurfiirst Johann sowie
der zunichst herrschaftlich nachgeordnete sichsisch-albertinische Herzog Heinrich
ihre Onkel. Beide sind ebenfalls entscheidende Triger der lutherischen Fiirstenre-
formation gewesen. Viertens: Cousins und teilweise enge Vertraute Elisabeths waren
der ernestinische Kurfiirst Johann Friedrich von Sachsen sowie der albertinische
Herzog/Kurfiirst Moritz von Sachsen (1521-53), beides entscheidende Protagonisten
der zweiten Generation von Reformationsfiirsten im Reich.?

9  TuieME: Korrespondenz (wie Anm. 6), Nr. 1.

10 Beispielsweisein KLINGNER: Korrespondenz (wie Anm. 7), Nr. 124 (Herzogin Elisabeth an Landgraf
Philipp, 4./6. Dezember 1533): »Ich befentte, das dut heltes, was du deinen und meinen her vatter
hast zu gesaget in deiner keytthett.« — Vgl. WeRL: Elisabeth, Herzogin zu Sachsen (wie Anm. 7),
S. 49.

11 Vgl. Taieme: Glaube und Ohnmacht (wie Anm. 7), S. 1521

12 TrieMmE: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XV.

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 219



Wettiner (Ernestiner) ‘ l Wettiner (Albertiner) ‘ l Hessen (Brabant) Mecklenburg

|

Kf. Ernst v. SACHSEN Hz. Albrecht v. SACHSEN Lgf. Ludwig II. v. HESSEN Hz. Magnus II. v. MECKLENBURG
1441-1486 1443-1500 1438-1471 1441-1503
Hz. Johann Sophie Hz. Georg Lgf. Wilhelm II. Anna Hz. Heinrich Katharina
1468-1532 00  1481-1503 1471-1539 1469-1509 00  1485-1525 1473-1541 00  1487-1561

o0
Barbara v. Polen
1478-1534

Kf. Johann Friedrich -
1503-1554 Hz. Johann Elisabeth

1498-1537 o0 1502-1557

o0
Sybille v. Kleve
1512-1554

Christine Lgf. Philipp
1505-1549 OO 1504-1564

o

Lgf. Wilhelm Agnes Kf. Moritz Kf. August
1527-1555 00  1521-1553 1526-1586
Lgf. Ludwig d. A. ©
Annav.
Lgf. Philipp d. J. Danemark
1532-1585
Lgf. Georg

1 Genealogische Ubersicht (reduziert): Der sichsisch-hessische Familienverband um Herzogin
Elisabeth von Sachsen und Landgraf Philipp von Hessen (bearb. von A. Thieme)

Elisabeth lebte gemeinsam mit ihrem Gemahl nach dem Beilager 1516 ein halbes
Jahr in Hessen, bis Johann von seinem Vater nach Dresden zuriickbefohlen wurde.
Elisabeths Heimfahrterfolgte erstim Herbst 1517. Nach einer kurzen Riickkehr nach
Hessen lebte sie ab 1519 dauerhaft am Hofe Herzog Georgs. Ihre Dresdner Jahre
sind von einer zunehmenden Konfrontation zwischen ihr und ihrem Schwiegervater
gekennzeichnet. Diese fortwihrenden Spannungen verschirften sich spitestens im
Jahr 1526" durch ihre Zuwendung zur lutherischen Lehre. Im November des Jahres
berichtete sieJohann Friedrich, Herzog Georg habe erfahren, dass sie das Sakramentin
beiderlei Gestalt nehmen wolle. Elisabeth habe ihm daraufhin erklirt, dass sie es lieber
in der evangelischen Gestalt hitte — weil Gott das so gewollt habe.' Im April 1527

13 Werl vermutet, dass Herzogin Elisabeth sich bereits 1524 der lutherischen Lehre zuwendete. War-
tenberg verweist dagegen auf das Jahr 1525, als Alexius Chrosner als Prediger am Dresdner Hof
angestellt wurde. Vgl. WEeRL: Elisabeth, Herzogin zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 74. — WARTENBERG:
Herzogin Elisabeth (wie Anm. 1), S. 195.

14 Tureme: Korrespondenz (wie Anm. 6), Nr. 111 (Herzogin Elisabeth an Herzog Johann Friedrich,
30. November 1526): »Auch geb ych e(uer) I(ieben) zu erkeint, das der her vatter zu mein hern gesag
hott, wei ym for kumb, wey ych wilt zu dem sackratment gein in beytter gestalt [...]. Ych sag, es wor
nich war, das ych von sackramentt so gesag hett, aber das wor ich an locken, Martteins meinung

220 Jens Klingner



schrieb sie ihrem Bruder, dass sie die »Sache« an Herzog Johann herangetragen habe.
Sie habe zwar keine Antwort bekommen, aber der junge Herzog sei der lutherischen
Sache nicht abgeneigt — wenn nur die Beleidigungen Luthers gegeniiber seinem Vater
sowie der Missbrauch der Sakramente durch die evangelische Seite nicht wiren.”

An diesen beiden Beispielen wird bereits deutlich, dass beide — sowohl Johann
Friedrich als auch Philipp — die zentralen Vertrauenspartner in dieser fiir Elisabeth
wichtigen Frage waren. Nun ldsst sich aufgrund der fehlenden Gegeniiberlieferung
an Briefen nicht ermessen, wie grofd die Einwirkung beider auf die Herzogin in dieser
Angelegenheit war. Kennzeichnend fiir das intensive Verhiltnis zwischen Elisabeth,
ihrem Bruder sowie ihrem Cousin war allerdings die besondere Rolle in der Herr-
schaftsnachfolge: Als lutherische Gemahlin des kiinftigen sichsisch-albertinischen
Herzogs am Hof des altgliubigen Herzog Georg nahm sie eine wichtige strategische
Funktion ein. Sie war der zentrale Baustein, um das albertinische Sachsen nach dem
jederzeit erwarteten Ableben des alten Herzogs durch ihren Ehemann zu reformie-
ren. Philipp und Johann Friedrich nutzten die Herzogin, um auf den jungen Johann
Einfluss auszuiiben.'® Die Kommunikation zwischen Elisabeth und ihren Vertrauten
erfolgte fast ausschliefflich iiber den Briefwechsel. Herzog Georg verstand es, die
Reisebemiithungen der Herzogin zu ihrem Bruder ins Leere laufen zu lassen. Ein Be-
such in Hessen oder auch nur ein besuchsweises Treffen mit ihrem Bruder in Sachsen
gelang in ihrer Zeit am Dresdner Hof sehr selten. Wenigstens im Februar 1529 lisst
sich Philipp anlisslich der Fastnachtfeierlichkeiten in Dresden nachweisen.'” Ahnlich
verhielt es sich mit Kurfiirst Johann Friedrich. Elisabeths Bitten und Bemiihen um
ein personliches Gesprich mit ihm klingen in den Schlussformeln und Nachtrigen
der Briefe der Jahre ab 1533 immer wieder an. Allerdings war an eine Zusammen-
kunft aufgrund der kirchenpolitischen Streitigkeiten zwischen Herzog Georg und
dem Kurfiirsten nicht zu denken. Mit dem Grimmaer Ausgleich im November 1533
zwischen den beiden Wettinern hatten sich zwar die politischen Voraussetzungen
dafiir gebessert, jedoch lisst sich keine Reise Elisabeths nach Weimar nachweisen.
So waren eine intime miindliche Kommunikation und ein privater Austausch zu
religidsen Themen in der Phase nach 1526 zwischen ihnen kaum méglich.!®

Die besondere dynastische Konstellation barg ein groffes Konfliktpotential. Am
katholischen Dresdner Hof bekam ihre religiése Auseinandersetzung mit dem Schwie-
gervater eine ganz eigene Dynamik. Herzog Georg versuchte seine Schwiegertochter
durch ihren Gemahl Herzog Johann zu beeinflussen und sie zu einer Abkehr von
der lutherischen Lehre zu bewegen. In diesem Konflikt behauptete die Herzogin

geveilt mir ser wolt, [...] auch worst wor, wan mans mir beytterleig geb, wolt ych so nem, dan Got
hest so ausz gesast.«

15 Ebd., Nr. 116 (Herzogin Elisabeth an Landgraf Philipp, 10. April 1527).

16 Ebd.: »Wan es auch dei weige er reichgett, das her in das regement kemb, wort es wolt gutt werden,
[...] dan her weist wolt, das mein her nich und gern hortt, dei Mertteinse sach geveilt im nich so
gar obelt.

17 Vgl. Taieme: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XXV.

18 Vgl. KLiNGNER: Korrespondenz (wie Anm. 7), S. XV1.

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 221



ihre Gesinnung. Das Bekenntnis blieb gleichwohl ein privates bzw. personliches
Zeugnis. Jedoch galt es am Hof dann doch zunehmend als offenes Geheimnis, aber
das Bekenntnis wurde nicht 6ffentlich inszeniert.”” Erst 1533 riickte der Streit in
eine breitere Offentlichkeit, als Elisabeth Beichte und Abendmahl verweigerte. Im
Zentrum stand die Gewissensfrage zum Abendmahl. Die Herzogin schilderte An-
strengungen Herzog Georgs, sie durch ihren Gemahl zum Ablegen der Beichte zu
bringen. Dieses Ersuchen lehnte sie mit der Begriindung ab, sie konne unter Zwang
das Sakrament in einer Gestalt nicht nehmen.?° Offenbar wird hier und in den sich
anschlieSenden Verhandlungen, dass Herzog Johann unter dem Regiment seines
Vaters stand und sich Elisabeth aus diesem Grund seine Autoritit anzweifelte, so-
lange das Paar im Einflussbereich ihres Schwiegervaters stand. Deshalb versuchte
sie, sich gemeinsam mit ihrem Ehemann eine Residenz fernab von Dresden zu be-
schaffen. Beim Schwiegervater stief§ dieses Ansinnen auf erheblichen Widerstand.
Sie diskutierte theologisch und verwies in diesem Zusammenhang auf die Aussagen
des ersten und zweiten Buchs Mose, wonach zwar die Frau ihrem Mann gehorsam
sei?!, dass aber der Mann auch Vater und Mutter verlassen solle??, und stellte damit
die Anerkennung Herzog Johanns als Autoritit und den Umzug in cine eigene
Residenz in direkten Zusammenhang. Im weiteren Verlauf ersuchte Elisabeth den
Kurfiirsten und ihren Bruder um Rat, denn sie befiirchtete, Herzog Georg werde sie
zum katholischen Bekenntnis zwingen.? Tatsichlich erhohte der Herzog den Druck,
indem er die Herausgabe ihrer lutherischen Biicher forderte?® und sie sowohl durch
den Pfarrer®> sowie erneut durch ihren Gemahl ermahnen lie8.?° Johann Friedrich
und Philipp rieten ihr, das Abendmahl vorerst auszusetzen und die Situation nicht
weiter eskalieren zu lassen.”” Wie stark sich die Herzogin in diesen Momenten am
Dresdner Hof einer Gefahr fiir Leib und Leben ausgesetzt sah, zeigen Warnungen vor
einer moglichen Vergiftung und ihre Schilderung der Behauptung Herzog Georgs,
er habe den »Feind im Hause«.?®

Der Konflikt mit ihrem Schwiegervater hatte im Herbst 1532 erheblich an Schirfe
gewonnen, als Elisabeth von zwei albertinischen Riten mit Vorwiirfen des Ehebruchs
konfrontiert wurde. Sicher nicht zufillig fallen diese Anschuldigungen in eben jenen

19 Ebd., Nr. 54: »Dey sach yst auch nicht hemlich, es west yeder man.« — Vgl. THiEmME: Glaube und
Ohnmacht (wie Anm. 7), S. 156f.

20 KringNER: Korrespondenz (wie Anm. 7), Nr. 47 (Herzogin Elisabeth an Kurfiirst Johann Fried-
rich, 25. Mirz 1533): »M(ein) h(erz) a(ller) I(iebster) o(heim) u(nd) b(ruder), ich gebe e(uer) I(ieben)
fruntlych tzu erkeyn, das ich gantz bedach bin, das sackrament nich tzu nemen, man geb mir es
dan in beyder gestal, [...] dan mir yst in meyn gewissen also, das ich nich kant sellych wertten wo
ich dey menschsen serer forcht dan Got und wil es wagen, wast sey wollen anfan.«

21 2. Mose 20,12.

22 1. Mose 2,24.

23 KringNER: Korrespondenz (wie Anm. 7), Nr. 46f.

24 Ebd., Nr. 50.

25 Ebd., Nr. 53.

26 Ebd., Nr. 54.

27 Ebd., Nr. 51, 55.

28 Ebd., Nr. 58, 61.

222 Jens Klingner



Zeitraum, in dem die Herzogin Beichte und Abendmahl in ciner Gestalt ablehnte.
Diese Anklage fiihrte zu einer langanhaltenden diplomatischen Auseinandersetzung
zwischen Landgraf Philipp und Kurfiirst Johann Friedrich auf der einen sowie Herzog
Georg und Herzog Johann auf der anderen Seite. Auch andere Verwandte wurden in
den Konflikt mit einbezogen. Die sogenannte causa Elisabeth fithrte dazu, dass sich
in dieser Phase die schriftliche Kommunikation der Herzogin nahezu ausschliellich
aufihren Bruder und Kurfiirst Johann Friedrich beschrinkte. In dieser Zeit etablierte
sich eine Kommunikationsachse zwischen Elisabeth — Johann Friedrich — Philipp.?
Mit Hilfe ihrer beiden Vertrauten schaffte sie es, ihr evangelisches Bekenntnis am
katholischen Hof Herzog Georgs zu behaupten. Auflerdem stirkten die langwierigen
Kontroversen in Dresden ihr politisches und religidses Selbstbewusstsein. Erst nach
dem plotzlichen Ableben von Georgs Tochter Markgrifin Magdalena von Branden-
burg (1507-34) sowie dem Tod seiner Gemahlin, Herzogin Barbara (1478-1534),
kam es zu einem Ausgleich zwischen Elisabeth und ihrem Schwiegervater. In der
Frage des Abendmahls wurde ebenfalls eine Losung gefunden. Vermutlich hatte ihr
Gemahl iiber einen Pfarrer erméglicht, im Geheimen das Sakrament in beiderlei
Gestalt zu erhalten.?°

Im Januar 1537 starb tiberraschend Herzog Johann, und die erst 35-jihrige Witwe
tratin der Folge die Rochlitzer Wittumsherrschaftan. Mitdem Verlassen des hofischen
Umtfelds der landesherrlichen Residenz eréffneten sich fiir sie als fiirstliche Witwe neue
Handlungsfelder und Gestaltungsméglichkeiten. Ihr Wittum verstand sie nicht nurals
Versorgungsresidenz, sondern als ihren eigenen Herrschaftsbereich. In diesem enga-
gierte sie sich in den folgenden zehn Jahren und fithrte ihre Amesgeschifte erfolgreich.

Reformatorische Stromungen im Rochlitzer Herrschaftsgebiet

Zum Rochlitzer Territorium gehérten neben dem namensgebenden Schloss die Stidte
Rochlitz, Mittweida und Geithain sowie 74 Dérfer. Die Herzogin erhielt zusitzlich die
Herrschaft Kriebstein mit Waldheim und Hartha. Thr Wittum lag im albertinischen
Sachsen unmittelbar an der Grenze zum reformierten ernestinischen Kurfiirstentum.
Die kirchlichen Verhiltnisse im Wittum waren niche einheitlich geordnet. Ein Teil
der Parochien gehorte zum Bistum MeifSen (darunter Mittweida), der andere zum
Bistum Merseburg (darunter Rochlitz).?! Allerdings hatten die beiden Bistiimer ihr
Archidiakonat dem Augustiner-Chorherrenstift Zschillen tibertragen. Damit war der
Propstdes Stifts fiir die geistliche Fiirsorge in der gesamten Herrschaft verantwortlich.??

29 Zur Rolle der Herzogin in diesem »Beziehungsdreieck« und dem Blickwinkel, welchen die Elisa-
bethkorrespondenz vermittelt, vgl. TaiemE: Korrespondenz (wie Anm. 6), S. XXIIIf. — THIEME:
Glaube und Ohnmacht (wie Anm. 7), S. 162.

30 KringNer: Korrespondenz (wie Anm. 7), S. IX-XV.

31 Vgl. Prantrz, Gerhard: Zur Einfithrung der Reformation in den Amtern Rochlitz und Kriebstein
(Beitrige zur Kirchengeschichte 17), Leipzig 1904, S. 24-163, hier S. 27-45.

32 Vgl. TaiemE, André: Burg, Herrschaft und Amt Rochlitz im Mittelalter. Historische Entwicklung
und herrschaftliche Strukturen einerspitmittelalterlich-frithneuzeitlichen wettinischen Nebenresidenz
(Witwensitz), in: SCHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Witwenschaft in der Frithen Neuzeit. Fiirstliche

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 223



Im Jahr 1519 sind erstmals Beschwerden von Einwohnern des Herrschaftsgebietes
tiber unwiirdige Geistliche zu vernechmen. Vier Jahre spiter erregte in Rochlitz ein
Prediger Aufsehen, der mit Erfolg gegen die katholische Kirche predigte. Altgliubige
Biirger zeigten dieses Vergehen bei Herzog Georg an, der den Merseburger Bischof
zu Schritten gegen den evangelischen Prediger aufforderte. Im April 1524 visitierte
der Bischof den Rochlitzer Sprengel und setzte einen Altaristen gefangen. Durch
zahlreiche Fiirsprecher, die auch aus dem Stadtrat kamen, konnte die Strafe dahin
abgewandelt werden, dass der Altarist das Lehen aufgeben und die Stadt verlassen
musste.”” Die Zahl der Anhinger der lutherischen Lehre stieg trotz der Eingriffe seitens
der katholischen Kirche weiter an, was nicht zuletzt den evangelischen Reden des Pre-
digers Urban Hering zu verdanken war. Unter den Sympathisanten fanden sich auch
Ratsmitglieder, die einen wichtigen Einfluss auf das stadtische Leben hatten. Als der
Rochlitzer Pfarrer Johann Schmaus 1527 iiber die Zustinde beim Herzog berichtete,
kam es in der Stadt zu einem Aufruhr gegen ihn. Schmaus fliichtete daraufhin aus
Rochlitz. Herzog Georg ergriff Gegenmafinahmen, indem er tiber den Zschillener
Probst versuchte, Schmaus zum Bleiben zu verpflichten. Gleichzeitig drohte er dem
Probst, die Stelle selbst zu besetzen. Schmaus kehrte nicht zurtick, damit stand die
Pfarrstelle offen. Urban Hering musste die Stadt ebenfalls verlassen. An seiner Statt
entsendete der Herzog mit dem ehemaligen Dominikaner Petrus Sylvius** einen
Prediger, der Luther und die anderen Reformatoren heftig angriff.>

Im September 1535 beschwerte sich die Priesterschaft bei Herzog Georg, dass der
neue Prediger Johann Giilden gegen sie listere. Dieser hatte sich zunichst als katholi-
scher Geistlicher ausgegeben, predigte dann aber evangelisch. Unter der Bevolkerung
fand sein Gottesdienst in deutscher Sprache groflen Anklang. Giilden musste auf
Betreiben Georgs die Stadt verlassen. Die Anhingerschaft der evangelischen Lehre
hatte deutlich an Gewicht gewonnen. Selbst der albertinische Amtmann Ernst von
Spor teilte die Gesinnung, was es der katholischen Priesterschaft erschwerte, gegen

die Stromungen vorzugehen.?

und adlige Witwen zwischen Fremd- und Selbstbestimmung (Schriften zur sichsischen Geschichte
und Volkskunde 6), Leipzig 2003, S. 35—64, hier S. 41. — SCHLESINGER, Walter: Kirchengeschichte
Sachsens im Mittelalter (Mitteldeutsche Forschungen 27), 2 Bde., Koln/Graz 1962, Bd. 1, S. 170f.

33 Gess, Felician (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 1:
1517-1524 (Schriften der Sichsischen Kommission fiir Geschichte 10), Leipzig 1905 (ND Leipzig
1985), Nr. 88, 107, 135, 658. — Vgl. PrantTz: Einfiihrung (wie Anm. 31), S. 45fF.

34 DPetrus Sylvius (1470-1547) trat 1508 in den Dominikanerorden cin. Sechs Jahre spiter lief§ er sich
in Rom sikularisieren. Im ernestinischen Kurfiirstentum wurde er von den Lutheranern aus seinen
Anstellungen als Prediger und Pfarrer vertrieben, ehe er 1528 von Herzog Georg nach Rochlitz
geschickt wurde. Sylvius verfasste zahlreiche Schriften gegen Martin Luther und versuchte gleich-
zeitig, den Laien die »rechte Lehre der Kirche« nahezubringen. Vgl. VoLkmagr, Christoph: Reform
statt Reformation. Die Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen 1488-1525 (Spitmittelalter,
Humanismus, Reformation 41), Tiibingen 2008, S. 576f. — REuscH, Franz Heinrich: Art. Sylvius,
Petrus, in: ADB, Bd. 37, 1894, S. 286f. — SEIDEMANN, Johann Karl: M. Petrus Sylvius, ein Domi-
nikaner der Reformationszeit, in: Archiv fiir Literaturgeschichte, Bd. 4, 1875, S. 117-153.

35 Vgl. Prantrz: Einfihrung (wie Anm. 31), S. 50fF.

36 Vgl. ebd., S. G4ff.

224 Jens Klingner



2 Herzogin Elisabeth von Sachsen, Reisebild, um 1577 (Sammlung des Museums Schloss Wilhelms-
burg Schmalkalden, D IV a 1307)

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 225



Ahnlich gestaltete sich die Lage in Mittweida und Waldheim. Aus Mittweida
drangen im Juni 1526 Meldungen an Herzog Georg, die von Auseinandersetzungen
zwischen dem neu eingesetzten Pfarrer und der Stadtbevélkerung berichteten. Die
Biirger beschwerten sich unter anderem iiber die Predigten des Pfarrers und ver-
weigerten die Leistung von Abgaben. Der Herzog ermahnte die Biirger zunichst,
sich nicht bei ihm zu beklagen, sondern die angeblichen Missstinde dem Bischof
anzuzeigen, und verwies damit auf die Zustindigkeit der Didzese.’” Einen Monat
spiter fand eine Uberpriifung durch das Domkapitel statt, in deren Ergebnis keine
Verfehlungen seitens des Pfarrers festgestellt werden konnten.?

Seit den frithen 1530er Jahren zogen die ansissigen Lutheraner heimlich in die
grenznahen Orte des Kurfiirstentums, um dort am evangelischen Gottesdienst teil-
zunchmen und das Abendmahl in beiderlei Gestalt zu empfangen. Vor allem Colditz,
Leisnig oder das zur Herrschaft Herzog Heinrichs gehorige Ringethal waren die
Ziele solcher Reisen.”” Angesehene Ratsfamilien bekannten sich zum Luthertum,
andere verlieflen die Stadt in Richtung Kurfirstentum. Dem Pfarrer verweigerte
die stidtische Biirgerschaft Zahlungen.®® Im April 1535 forderte Herzog Georg den
Rat von Mittweida auf, gegen diejenigen Biirger vorzugehen, die an den Osterfeier-
tagen nicht in einer Gestalt kommuniziert hitten. Der Rat wurde geriigt, weil er
dieses Verhalten nicht angezeigt hatte. Ein Strafmandac Herzog Georgs stellte die
betroffenen Biirger vor die Wahl, zur alten Lehre zuriickzukehren oder ihre Giiter
zu verkaufen und aus der Stadt fortzugehen. Einige Mittweidaer Biirger liefSen vom
neuen Glauben ab und konnten in der Stadt bleiben. Letztendlich wurden von den
urspriinglich 217 benannten Personen dennoch 73 aus der Stadt verwiesen, die das
Abendmahl weiter in beiderlei Gestalt zu sich nehmen wollten.!

In Waldheim gingen die Einnahmen des Augustinerklosters seit 1525 aufgrund
der sinkenden Spendenbereitschaft der Bevolkerung spiirbar zuriick. Einige Mon-
che verliefen aufgrund der neuen Lehre die Glaubensgemeinschaft.*? Auch diese
Entwicklung weist auf die wachsende Bedeutung der evangelischen Bewegung im
Rochlitzer Gebiet bis 1537 hin, als die Herzogin nach dem Tod ihres Gemahls in
das Wittum einzog. (Abb. 2)

37 Gess, Felician (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen, Bd. 2:
1525-1527 (Schriften der Sichsischen Kommission fiir Geschichte 22), Leipzig 1917 (ND Leipzig
1985), Nr. 1268f.

38 Ebd., Nr. 1288. — Vgl. PLantTz: Einfithrung (wie Anm. 31), S. 68ff.

39 Vgl. WERL: Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 223f.

40 Japarz, Heiko; WinTER, Christian (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von
Sachsen, Bd. 3: 1528-1534, Koln/Weimar/Wien 2010, Nr. 1948.

41 Japarz, Heiko; WINTER, Christian (Hg.): Akten und Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs
von Sachsen, Bd. 4: 15351539, Koln/Weimar/Wien 2012, Nr. 2763, 2776, 2798. — Vgl. WERL:
Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 224f. — Prantrz: Einfithrung (wie Anm. 31), S. 74fF.

42 Ebd., S. 81ff.

226 Jens Klingner



Die Einfiihrung der Reformation 1537

Elisabeth warbestrebr, ziigig den durch die Eheberedung aus dem Jahr 1505 bestimmten
Witwensitz zu beziehen. Allerdings musste sie zunichst bis zur Totenfeier in Dresden
bleiben. Herzog Georg und seine Rite versuchten unterdessen, die vollumfingliche
Ubertragung des Wittums mit allen Rechten an seine evangelische Schwiegertoch-
ter zu verhindern.® Sie boten Elisabeth einen finanziellen Ausgleich an, wenn sie
das Schloss nur als Wohnsitz bezoge, bzw. schlugen ihr mit Meiflen und Tharandt
alternative Witwensitze vor. Die Herzogin wollte weder auf Rochlitz noch auf die
zugesicherten herrschaftlichen Rechte verzichten und wandte sich an ihren Bruder.
In Dresden und auf dem Zeitzer Erbeinungstag, bei dem die Erbverbriiderung und
Erbeinungzwischen Sachsen, Brandenburg und Hessen erneuert wurde®4, verhandelte
der Landgraf mit Herzog Georg tiber das Wittum. In der Religionsfrage erwartete
Landgraf Philipp Auseinandersetzungen. Die hessischen Rite instruierte er, keinen
weiteren Zusatz in das Protokoll aufzunehmen, der vorsah, das Wittum bei allen Frei-
heiten, Rechten und Gewohnheiten zu belassen. Er fiirchtete, dies kénne auch auf die
Kirchenordnung bezogen und dadurch Verinderungen einen Riegel vorgeschoben
werden. Im sogenannten Zeitzer Vertrag wurden die territorialen Anspriiche, die
umfassenden Einnahmen des Amtes Rochlitz sowie die obrigkeitlichen Rechte fiir
das Wittum abschlieend geregelt.® Die Verhandlungen ihres Bruders erméglichten,
dass die Eheberedung eingehalten wurde, das Wittum eine eigenstindige Herrschaft
darstellte und damit die Voraussetzungen fiir Elisabeths Handlungsspielraum ge-
schaffen waren.®® Der hessische Landgraf schickte aufSerdem noch im Frithjahr mit
Johann Schiitz einen evangelischen Prediger aus Kassel an den Rochlitzer Hof. Fiir
den Hofstaat schaffte Elisabeth das Fasten ab, was sie bei Herzog Georg damit be-
griindete, dass ihr keine Fische mehr zur Verfiigung stiinden.?

Unmittelbar nach ihrem Einzug in Rochlitz kiindigte Elisabeth dem Kurfiirsten
Johann Friedrich Verinderungen an. Sie schrieb ihm am 1. April, dass sie ihre »un-
derthane mit guten gelarten und tuglichen predicannten« versorgen wolle. Als Ersatz
fiir den immer noch abwesenden Schmaus benétigte sie einen Pfarrer in Rochlitz
und des Weiteren in Mittweida einen Prediger. Zwei Wochen spiter trat sie mit der
Bitte an Herzog Georg heran, ihr geeignete Geistliche zu schicken, und schlug ihm
altgldubige Priester aus Dresden, Pirna, Waldheim und Alezella vor. Elisabeth wies
den Herzog darauf hin, dass sie ungeweihte Priester bekommen konne, um gleich
wieder zu betonen, solche nicht einstellen zu wollen. Das Gesuch an Georg verfolgte

43 Japarz/WINTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3140.

44 Vgl. MULLER, Mario: Besiegelte Freundschaft. Die brandenburgischen Erbeinungen und Erbver-
briidderungen im spiten Mittelalter (Schriften zur politischen Kommunikation 8), Géttingen 2010,
S.295.

45 Japarz/WiNTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3172.

46 Vgl. WarTENBERG: Herzogin Elisabeth (wie Anm. 1), S. 194f. — WERL: Elisabeth, Herzogin zu
Sachsen (wie Anm. 7), S. 135.

47 Japatz/WiINTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3223. — Vgl. WeRrL: Elisabeth. Herzogin
zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 212f.

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 227



die Herzogin weder nachdriicklich noch glaubte sie daran, dass es ihm gelingen wiirde,
die Geistlichen auf die Stellen zu berufen. Uber den Waldheimer Ménch schrieb sie,
er »wil nich heyr syn«.*® Die Bestallung scheiterte tatsichlich an deren oder an der

Ablehnung seitens der Stidte im Wittum.®

Ein wichtiger Unterschied zwischen ihrem Leben als Ehefrau in Dresden und dem

als Witwe in Rochlitz stellte die nun vorhandene Maglichkeit zu personlichen Treffen

mit dem Kurfiirsten und ihrem Bruder dar. Vorher waren Besuche bzw. Reisen zu

ihren Vertrauten am Widerstand Herzog Georgs gescheitert. Jetzt kam sie insbesondere

mit Johann Friedrich zu Unterredungen zusammen. Bei einem solchen Treffen Ende

April in Leipzig wird der ernestinische Kurfiirst vermutlich auch Einfluss wegen der
Einfithrung der Reformation in ihr Wittum genommen haben. Elisabeth verlangte

bei Johann Friedrich nach evangelischen Predigern, der sie mit Geistlichen aus seinem

bereits reformierten ernestinischen Kurfiirstentum versorgte.’® In Mittweida schaffte

sie gemeinsam mit dem Stadtrat eine neue Predigerstelle und konnte somit das Patronat
des Meifdner Bischofs auf die Pfarrstelle umgehen. Durch die Anstellung der Prediger
stieg die Zahl der lutherischen Anhinger in ihrem Wittum abermals an. Eine erste

evangelische Predigt wurde am 11. September 1537 in Rochlitz gehalten. In deren

Folge sendete Herzog Georg Drohbriefe an die Rite und die Priesterschaften der Stid-
te Geithain, Rochlitz und Mittweida in ihren Herrschaftsbereich. Er warnte vor den

kirchlichen Neuerungen und mahnte an, dass die Stadtrite sich nach seinem Willen

als Landesherr zu richten hitten und die von Elisabeth vorgenommenen Anderungen

ablehnen miissten. Er erinnerte die Rite auch darauf hin, dass die Stidte nach dem Tod

der Herzogin an ihn zuriickfallen und sie dann sein Missfallen zu spiiren bekommen

wiirden.’! Die Stidte wandten sich an die Herzogin, die diese Drohungen mit dem

Hinweis erwiderte, dass Georg niemanden zum Glauben dringen diirfe. Den Rat von

Mittweida wies sie daran, dass sie nach den Verfiigungen in der Ehestiftung Herzog

Georg keinen Gehorsam leisten miisse, solange sie lebe. Auferdem griff sie das Gesuch

an Herzog Georg wegen der Geistlichen wieder auf und erklirte, dass er ihr bisher keine

Priester geschickthabe.” In dieser Auseinandersetzung verteidigte sie ihren Anspruch auf
dievollstindige Herrschaftsausiibung in ihrem Wittum und den Willen zur Erneuerung
der kirchlichen Ordnung. Am 2. Dezember 1537 sendete sie das eingangs erwihnte

Mandat tiber die Priesterehe und den Abendmahlsempfang an den Rat von Mittweida

sowie an die anderen Stidte in ihrem Wittum. (Abb. 3) Eine Woche spiter loste sie mit
der Anstellung Anton Musas eine wichtige Personalie. Als Prediger und Superintendent
von Jena hatte er bereits im sichsischen Kurfiirstentum am Aufbau des evangelischen

Kirchenwesens mitgewirkt und auch Erfahrungen als Visitator gesammelt.® Kurfiirst
Johann Friedrich befahl ihn nach Rochlitz, wo er die Funktion des Pfarrers und eines

48 Japarz/WiNTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3178.

49 Ebd., Nr. 3181, 3183.

50 Vgl. WerL: Elisabeth. Herzogin zu Sachsen (wie Anm. 7), S. 213.

51 Japatz/WinTeRr: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3269.

52 Ebd., Nr. 3270. — Vgl. PLantTZz: Einfithrung (wie Anm. 31), S. 100£.

228 Jens Klingner



5 ,r = )
Grodfes Hogmasr Bovreii
Yeade, THA:

; , g |
o ey eor&ﬁﬁ%‘“ i

il

, i
B o o R P

3 Mandat der Herzogin Elisabeth von Sachsen iiber die Priesterehe und den Abendmahlsempfang
an den Rat der Stadt Mittweida, 1537 (Stadtverwaltung Mittweida, Stadtarchiv, V.I. Nr. 8)

Superintendenten im gesamten Herrschaftsgebiet tibernahm. Mit seiner Hilfe baute
Elisabeth ein eigenes Kirchenregiment auf. Dem alten Pfarrer von Rochlitz verschaftte
sie eine hohe Pension und bewog ihn somitzur Aufgabe seiner Stelle. Durch das Mandat
kehrten zuvor vertriebene Mittweidaer Biirger zuriick. Die Herzogin forderte den Rat
auf, diese Biirger wieder aufzunehmen.>* Damit waren die wesentlichen Schritte zur
Einfithrung der Reformation in ihrem Wittum abgeschlossen.>

Die Behauptung der Reformation

Der Eingriff in die Kirchenordnung erfolgte nicht ohne den Widerstand Herzog
Georgs sowie der Bischofe von MeifSen und Merseburg. Ihr Schwiegervater intensivierte
seine Gegenmafinahmen und lief§ Elisabeth durch seine Rite Wolf von Schénberg
und Hans von Kitzscher tibermitteln, dass sie kein Recht zu kirchenpolitischen An-
derungen habe und er Ketzerei befiirchte, was den Verlust des Wittums zur Folge

53 Vgl. SiEBERT, Susanne: Art. Musa, Anton, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon,
Bd. 6, 1993, Sp. 370fF.

54 Japatz/WinTer: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3280.

55 Vgl. WeRL: Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 234f.

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 229



hitte. Den von der Herzogin vorher angeforderten Waldheimer Monch wollte er
ihr nun sofort schicken.’® Die Antwort Elisabeths war zunichst zuriickhaltend. Sie
berief sich darauf, zunichst Rat bei ihrem Bruder und dem Kurfiirsten zu suchen.
Erneut wird die enge Bindung an ihre beiden Vertrauten sichtbar, die sie schon in
der schwierigen Lebensphase am Dresdner Hof unterstiitzt hatten. Weiter schreibt
sie im Brief an Georg, dass sie »solges nich an gefangen hab on ratt und anhalten«”’,
was die Einflussnahme Philipps und Johann Friedrichs auf die Vorginge manifestiert.
Landgraf Philipp wandte sich nach diesem Bericht an Herzog Georg und ermahnte
ihn, dass er nichts im Leibgut der Herzogin zu schaffen habe und Elisabeth die volle
Obrigkeitzustehe.”® Der Herzog reagierte entsprechend verirgert dariiber, dass Philipp
seiner Schwester zur Einfihrung der Reformation geraten habe und somit in seine
Herrschaft hineinregiere. Elisabeth habe in ihrem Wittum nicht mehr Rechee, als
Georg ihr eingerdumt habe, und sie sei keine »freye furstyn des hayligen Reichs, von
dehm sye noch nye keyn lehen entpfangen nach auch unf8 zcu nachteyl zcuentpfahen
hat«.> Damit sprach er ihr das Recht zur kirchlichen Neuordnung des Wittums ab,
welches er trotz des Zeitzer Vertrags immer noch zu seinem Herzogtum zihlte.

In einem weiteren Schritt instruierte Herzog Georg die Bischéfe zu Meiffen und
Merseburg, gegen die kirchenpolitischen Anderungen vorzugehen.®® Die beiden
Bischofe erinnerte er daran, dass sie das Kollaturrecht fiir die Pfarrstellen besafien
und dass sie nicht darauf verzichten sollten. Er forderte sie zudem auf, den Bann
gegen die evangelischen Personen in Rochlitz auszusprechen. Ausdriicklich bezog er
Elisabeth und den Amtmann mit ein, die diese Praxis duldeten. Der Merseburger
Bischof lehnte dieses Vorgehen ab, da die Lutheraner den Bann ohnehin nicht achten
wiirden. Die Einflussnahme des Herzogs ging sogar soweit, dass er die Briefe der
Bischéfe entwarf und sie aufforderte, sie abzuindern, damit seine Schwiegertochter
die wahre Herkunft nicht bemerke.®!

Zwischen Elisabeth und Bischof Johann VIII. von MeifSen entbrannte eine harte
Kontroverse. Die Herzogin beschuldigte den Bischof, in seinem Amt siumig gewesen
zu sein. Bei ihren Antworten berief sie sich auf die Unterstiitzung durch ihren Bruder
und den Kurfiirsten. Beide rieten ihr, sich ohne ihren Rat auf keine Verhandlung
einzulassen. Deutlich wird auch, dass der hessische Kanzler Johann Feige eine bera-
tende Funktion hatte. In einem Schreiben bedankte sich Elisabeth bei ihm fiir seine
Entwiirfe der Antworten an den Bischof von Meifen und Herzog Georg. Es ist also
festzuhalten, die Argumentation ging nicht von Elisabeth, sondern von ihren Ver-
biindeten aus. Diese tibertrugen das Recht, ob das Rochlitzer Territorium katholisch
blieb oder protestantisch wurde, aufihre Regentschaftim Wittum. Sieargumentierten

56 Japatz/WiINTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3286.

57 Ebd., Nr. 3287.

58 Ebd., Nr. 3306. — Vgl. im Folgenden auch WERL: Reformationsgeschichte (wie Anm. 3), S. 232fF.
59 Japarz/WiNTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3310.

60 Ebd., Nr. 3285.

61 Ebd., Nr. 3294, 3304.

230 Jens Klingner



mit dem Reichstagsabschied von Speyer 1526, wonach sich jeder Landesherr nach
seinem Gewissen in Glaubens- und Religionssachen verhalten solle.> Der Meifner
Bischof sah in den Vorgingen eine Einmischung in seine geistliche Obrigkeit. Die
von Elisabeth angesprochenen Versiumnisse seien nur durch ihn abzustellen. Die
Herzogin kénne nicht geistliches Oberhaupt sein. Einen Eingriff diirfe sie sich »als
eine Weibsperson« nicht anmafSen, auch wenn sie eine Fiirstin aus einem berithmten
Geschlechtsei und miteinem berithmten Fiirsten verheiratetwar.%? Die Argumentation
des Bischofs folgte—wie Herzog Georgs zuvor auch — dem traditionellen Rollenmuster:
der Unterordnung des weiblichen Geschlechts unter den Mann.

Im weiteren Verlauf der Auseinandersetzung mit dem MeifSner Bischof unter-
stiitzte Landgraf Philipp Elisabeth mit dem Rat Philipp Melanchtons. In der theo-
logischen Diskussion stellte dieser das Gewohnheitsrecht dem gottlichen Reche
gegeniiber: Da die geistliche Obrigkeit das Wort Gottes nicht habe, komme nun
der weltlichen Obrigkeit und der Gemeinde die Abstellung der Mingel zu. Gleich-
zeitig betonte er, dass die Herzogin nicht geistliche Obrigkeit sein wolle, und stellte
die Frage in den Raum, warum man Elisabeth als Weib das verbieten wolle, was
Kurfiirsten, Stinden und Stidten erlaubt sei. Dass Frauen keine Priester absetzen
diirften, sei eine falsche Auslegung der Schrift. Paulus schliefle die Frauen nicht
aus der Gemeinde aus.®* Nicht Elisabeth disputierte, sondern ihre Vertrauten bzw.
deren Ratgeber. Die Herzogin hatte schon in ihrer Dresdner Zeit zwar theologische
Diskussionen verfolgt, biblische Deutungen aber, wenn iiberhaupt, dann wie hier
aus zweiter Hand iibernommen.

Als die Versuche Herzog Georgs, auf Elisabeth und die Einwohner ihres Wittums
einzuwirken, ohne nennenswerten Erfolg blieben, beabsichtigte er in dieser Sache vor
das Reichskammergericht zu zichen. Erneut ergriffen ihr Bruder und der Kurfiirst
fur Elisabeth Partei. Im April 1538 schlug Landgraf Philipp zuerst der Herzogin und
wenig spiter in Braunschweig den Bundesgenossen die Aufnahme seiner Schwester
in den Schmalkaldischen Bund vor. Als Mitglied des Bundes konnte die Herzogin
im Notfall militirischen Beistand erwarten. Dieser Schritt sicherte letztlich die
Einfithrung der Reformation politisch ab.%> Bereits Ende Januar 1538 hatte Herzog
Georg dem Merseburger Bischof resignierend geschrieben, wenn sich Elisabeth tiber
die Verbote hinwegsetze, »mussen wyr es auch dabey wenden lassen, bif so lang eynn
mahl eynn besserung gefunden werden muge.®

62 Ebd., Nr. 3311.

63 Ebd., Nr. 3323.

64 Ebd., Nr. 3344, 3352. — 1. Korinther 14,34.

65 Japatz/WiNTER: Akten und Briefe (wie Anm. 41), Nr. 3243.
66 Ebd., Nr. 3304.

Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537 231



Zusammenfassung

Giinther Wartenberg hielt zur Einfihrung der Reformation im Rochlitzer Wittum
treffend fest, dass Elisabeth »auf Dringen der Bewohner, auf Zureden von Landgraf
Philipp und Kurfiirst Johann Friedrich, unter Drohungen von Herzog Georg, aber
aus eigener Uberzeugung handelte«.”” Wie gezeigt, geschah die Einfiithrung nicht
willkiitlich. Vielmehr griff die junge Herzogin die bereits vorhandenen reformatori-
schen Stromungen in ihrem Herrschaftsbereich auf. Fir diesen Schritt war die in der
konfliktcrachtigen Situation am Dresdner Hof ausgeprigte, selbstbewusste politische
und religidse Personlichkeit Elisabeths von grof8er Bedeutung. Im Zentrum stand die
Gewissensfrage, nach der sie in Dresden das Abendmahl einnehmen wollte und nach
der sie den Mittweidaer Biirgern zunichst die Wahl lief$. Gerade die angesprochenen
Parallelen zwischen der Zeit am Dresdner Hof und in Rochlitz zeigen, dass Elisabeth
sehr wohl auch aus eigenem Antrieb handelte. Jedoch ist der groffe Einfluss ihrer
beiden Vertrauten Johann Friedrich und Philipp grundlegend, nicht zuletzt weil sie
ihr die reformatorischen Gelehrten zur Unterstiitzung ins Wittum schickten und
ihr bei der Durchsetzung der Reformation gegen Herzog Georg und die Bischofe
halfen. Mit Landgraf Philipp und Kurfiirst Johann Friedrich verbanden Elisabeth
Verwandtschaft, Glaube und Generation. Man verstand sich auf dieser Basis als ge-
meinschaftlich eng verbundene Vorkiampfer fiir das Evangelium. Wie entscheidend
die auflergewohnliche Stellung Elisabeths zu den wirkmichtigen Verwandten war,
zeigt der weitere Lebenslauf der Herzogin ohne eben diese Voraussetzung. Die
Niederlage ihrer zuvor starken Verbiindeten im Schmalkaldischen Krieg fiihrte zu
einer verinderten politischen und sozialen Rolle Elisabeths nach 1547 und zu einer
weitgehenden Isolation in Schmalkalden.

67 WarTENBERG: Herzogin Elisabeth (wie Anm. 1), S. 193.

232 Elisabeth von Sachsen und die Einfiihrung der Reformation in Rochlitz 1537






Was glauben?

Normen und Normierungsprozesse alter und neuer
religioser Gemeinschaften und konkurrierender
konfessioneller Identitatsbildungen



Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540

Andreas Stegmann

I entstand in den 1520er

Die Gattung der reformatorischen Kirchenordnungen
Jahren, als angesichts der Verweigerung der romischen Papstkirche gegeniiber
grundlegenden Reformen die kirchliche Basis und die weltlichen Obrigkeiten eine
kirchliche Neuordnung im Sinne der Reformation durchfiihrten. Die reformato-
rischen Kirchenordnungen 18sten die Ordnungen der spitmittelalterlichen Kirche
ab, die Gber Jahrhunderte gewachsen und im 15. Jahrhundert im Zeichen der
normativen Zentrierung von Religion und Gesellschaft? ansatzweise systematisiert
und erstmals durch den Druck weiter verbreitet worden waren.? Vorbildhaft fiir
die reformatorischen Kirchenordnungen im Wirkungsbereich der Wittenberger
Reformation wurden die wesentlich von Luther bestimmten Wittenberger Ordnun-
gen der 1520er Jahre®; vorbildhaft fiir die reformatorischen Kirchenordnungen im
Wirkungsbereich der Genfer Reformation wurden die von Calvin verfassten und von
der Strallburger, Ziircher und Berner Reformation beeinflussten Genfer Ordnungen

1 Die mafigebliche Edition steht mittlerweile kurz vor dem Abschluss: Die Evangelischen Kirchen-
ordnungen des XVI. Jahrhunderts, begriindet v. Emil Senvring, Bd. 1ff., 1902ff. Daneben gibt es
cine Reihe dlterer und neuerer auf einzelne Stidte und Regionen bezogener Editionen. Einen ersten
Uberblick iber diese fiir die Reformationsgeschichte zentrale Quellengattung gibt: SPRENGLER-RuP-
PENTHAL, Anneliese: Art. Kirchenordnungen IT. Evangelische II/1. Reformationszeit, in: Theologische
Realenzyklopidie, Bd. 18, Berlin/New York 1989, S. 670—703. Aus der neueren Forschungsliteratur,
die durch die Bemithungen um den Abschluss der von Sehling begonnenen Edition in den letzten
Jahren neue Impulse bekommen hat, allerdings die brandenburgischen Kirchenordnungen des
16. Jahrhunderts nur am Rande beriicksichtigt, sind folgende Werke zu nennen: SicHELSCHMIDT,
Karla: Rechtaus christlicher Liebe oder obrigkeitlicher Gesetzesbefehl? Juristische Untersuchungen
zu den evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Tiibingen 1995. — SPRENGLER-
RuprpENTHAL, Anneliese: Gesammelte Aufsitze zu den Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts,
Tiibingen 2004. — WISCHMEYER, Johannes (Hg.): Zwischen Ekklesiologie und Administration.
Modelle territorialer Kirchenleitung und Religionsverwaltung im Jahrhundert der europiischen
Reformation, Gottingen 2013. — AREND, Sabine u. a. (Hg.): Die wiirtctembergische Kirchenordnung
von 1559 im Spannungsfeld von Religion, Politik und Gesellschaft, Epfendorf 2013. — DiNGEL,
Irene; KouniLe Armin (Hg.): Gute Ordnung. Ordnungsmodelle und Ordnungsvorstellungen in
der Reformationszeit, Leipzig 2014. — AREND, Sabine; DORNER, Gerald (Hg.): Ordnungen fiir die
Kirche—Wirkungen aufdie Welt. Evangelische Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Tiibingen
2015.

2 Hawmwm, Berndt: Von der spatmittelalterlichen reformatio zur Reformation. Der Prozefl normativer
Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte,
Bd. 84, 1993, S. 7-82.

3 Einen Uberblick iiber die Vielfalt des spatmittelalterlichen Kirchenrechts, der allerdings die Ebene
der Bistiimer und Pfarreien ausspart, gibt: May, Gerhard: Art. Kirchenrechtsquellen I. Katholische,
in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 19, Berlin/New York 1990, S. 1-44.

4 SeHLING, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des X V1. Jahrhunderts (EKO 1), Bd. 1,
Leipzig 1902.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 235



der 1540er Jahre.> Die unterschiedliche Gruppen der radikalen Reformation ent-
wickelten ebenfalls Ordnungen, wobei die Ansitze kirchlicher Neuordnung durch
Thomas Miintzer® keine grofSere Wirkung entfalteten, wihrend die im Tdufercum’
entwickelten Ordnungsformen eine bedeutsame Alternative zur Mainstream-Re-
formation Wittenberger oder Genfer Prigung darstellten.

Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts wurden von Theolo-
gen —zum Teil in Kooperation mit Vertretern der weldlichen Obrigkeit — erarbeitet,
vonderweltlichen Obrigkeitals territoriales oder stadtisches Religionsgesetz erlassen
und von Staat und Kirche gemeinsam durchgesetzt.® Sie regelten vor allem drei
Bereiche: Erstens die Lehre, und zwar in Form eines Lehrbekenntnisses, einer Lehr-
zusammenfassung, eines Katechismus oder einer umfangreicheren systematischen
Lehrdarstellung; zweitens die Organisation, also etwa die kirchlichen Institutionen
und Amter, das Verhiltnis von Kirche und Staat, die Kirchenfinanzen durch das
Schulwesen; drittens das kirchliche Leben, und zwar in Form von agendarischen
Ordnungen fiir Gottesdienst und Sakramente, Festkalendern, Kirchenzuchtre-
gelungen oder Vorgaben fiir kollektive und persénliche Frémmigkeitspraxis. Die
Regelungen zu diesen drei Bereichen konnten in einem Buch zusammengefasst
oder in mehreren Einzelordnungen publiziert werden. Diese Ordnungen wurden
regelmiflig tiberarbeitet und der kirchlichen Wirklichkeit angepasst, wobei sie im
Laufe des 16. Jahrhunderts immer umfangreicher und detaillierter wurden. Ein
Musterbeispiel fiir die ausgereifte Form der evangelischen Kirchenordnungen des
Reformationszeitalters ist die Kursichsische Kirchenordnung von 15807, die einen
Grofiteil der kirchenrechtlichen und organisatorischen Regelungen in einem vo-
luminésen Band zusammenfasst. Bei der Abfassung von Kirchenordnungen griff
man in der Regel auf vorhandene Kirchenordnungen zuriick und passte diese
den ortlichen Gegebenheiten an. Wichtige Leittexte neben den grundlegenden
Wittenberger und Genfer Ordnungen waren dabei im oberdeutschen Bereich die
Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenordnungvon 1533 und spiter die Wiirttem-
bergische Kirchenordnung von 1553/59, im norddeutschen Bereich Bugenhagens
Kirchenordnungen (Stadt Braunschweig 1528, Stadt Hamburg 1529, Stadt Liibeck
1531, Herzogtum Pommern 1534/35, Konigreich Danemark 1537, Herzogtiimer
Schleswig und Holstein 1542, Stadt Hildesheim 1542/44, Herzogtum Braun-
schweig-Wolfenbiittel 1543) und fiir die reformierten Territorien im Reich die
Kurpfilzische Kirchenordnung von 1563.

5  StrouM, Christoph: Recht und Kirchenrecht, in: SELDERHUIS, Herman J. (Hg.): Calvin Handbuch,
Tiibingen 2008, S. 392-401. — WrTvLIET, John D.; Bierma, Nathan: Liturgie, in: SELDERHUIS:
Calvin Handbuch, S. 401-412.

6 BRAUER, Siegfried; VOGLER, Giinter: Thomas Miintzer. Neu Ordnung machen in der Welt, Giiters-
loh 2016.

7 Rortn,JohnD.; STAYER, James M. (Hg.): A Companion to Anabaptism and Spiritualism, 1521-1700,
Leiden/Boston 2007.

8 Die folgende Skizze basiert auf SPRENGLER-RUPPENTHAL: Art. Kirchenordnungen (wie Anm. 1).

9 VDI, S 888.

236 Andreas Stegmann



Der Quellenwert der reformatorischen Kirchenordnungen besteht darin, dass sie
Einblick sowohl in die theologischen Leitideen als auch in die praktischen Mafinah-
men der kirchlichen Erneuerung geben. Sie sind neben den Schriften und Briefen
der reformatorischen Theologen die frithesten und aussagekriftigsten Quellen fiir
den reformatorischen Umbruch und dessen Bewiltigung. Wohl an keiner anderen
reformationsgeschichtlichen Quellengattung lisst sich die Gestaltwerdung der re-
formatorischen Kirche so gut nachvollzichen wie an den Kirchenordnungen. Dabei
ist allerdings immer darauf zu achten, dass die Ordnungen nicht Wirklichkeit be-
schreiben, sondern Vorgaben fiir die Gestaltung der Wirklichkeit formulieren. Fiir
die Rekonstruktion der tatsichlichen kirchlichen Verhiltnisse sind darum weitere
Quellen (z.B. Visitationsakten) zu beriicksichtigen.

Die reformatorischen Kirchenordnungen mussten zahlreiche Probleme kliren und
haben dabei in der Regel theologisch begriindete und prakeisch umsetzbare Losun-
gen gefunden. Vier Leitprinzipien machten das moglich. Erstens die angemessene
Bestimmung des Verhiltnisses von christlicher Freiheit und kirchlichem Recht: Die
durch den Glauben an das Wort gegebene christliche Freiheit weif§ um die Notwen-
digkeit duflerlicher Ordnung und beteiligt sich motiviert durch die Nichstenliebe an
deren Gestaltung. Zweitens die Bejahung des Rechts als Ordnungsprinzips reforma-
torischer Kirche: Recht ist nicht einfach unvereinbar mit dem christlichen Glauben,
sondern dient als Hilfsmittel, die ecclesia visibilis zu organisieren und so die Existenz
der ecclesia invisibilis zu beférdern.'® Das impliziert zugleich die Zweckbindung des
Kirchenrechts: Es dient zur Auferbauung der Gemeinde und gilt nur, insofern es im
Dienst der ecclesia invisibilis steht. Drittens die Heranziehung des Neuen Testaments
als normatives Prinzip kirchlicher Neuordnung: Das reformatorische Kirchenrechtist
eine den zeitlichen und értlichen Umstinden angepasste Ubernahme der neutesta-
mentlichen Vorgaben zur Ordnung und Ausgestaltung des Gemeindelebens. Dabei
konnen Ordnungsstrukturen, die sich erstim Laufe der Kirchengeschichte entwickelt
haben, beibehalten werden, wenn und soweit sie nicht den neutestamentlichen Vor-
gabenwidersprechen. Vierten die Bestimmung des Verhiltnisses von Kirche und Staat
als Verhilenis grundsitzlicher Unterschiedenheit bei gleichzeitiger Kooperation: Die
reformatorische »Zweireichelehre« unterscheidet klar zwischen Kirche und Staat und
sicht in der christlichen Gemeinde eine dem weltlichen Gemeinwesen selbstindig
und autonom gegeniiberstehende Gréfle. Grundsitzlich kommt der christlichen
Gemeinde darum das Recht zu, sich eine Ordnung zu geben und sich selbst zu ver-
walten. Angesichts der Verhiltnisse des 16. Jahrhunderts, vor allem angesichts der

10 Strouwm, Christoph: Ius divinum und ius humanum. Reformatorische Begriindungen des Kirchen-
rechts, in: Rau, Gerhard (Hg.): Das Recht der Kirche, Bd. 2: Zur Geschichte des Kirchenrechts,
Giitersloh 1995, S. 115-173. Rudolf Sohms Problematisierung der Weiterentwicklung des Kirchen-
rechts in der Reformationszeit (Sorm, Rudolf: Kirchenrecht, Bd. 1: Die geschichtlichen Grund-
lagen, Leipzig 1892, hier v.a. S. 698—700; hierzu: HONECKER, Martin: Gibt es ein »evangelisches«
Kirchenreche?, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Bd. 102, 2005, S. 93-114) wird der dem
reformatorischen Kirchenrechtsdenken immanenten Dialektik von Freiheit und Ordnung nicht
gerecht.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 237



faktischen Deckungsgleichheit von Christengemeinde und Biirgergemeinde und des
sich seit dem spiten Mittelalter erhobenen religionspolitischen Regelungsanspruchs
der weltlichen Obrigkeiten lief§ sich aber — mit Ausnahme der Kleingruppen der
radikalen Reformation — keine Freiheit der christlichen Gemeinde vom weltlichen
Gemeinwesen erreichen. Darum entwickelten Luther, Melanchthon, Zwingli und
Calvin theologische Argumentations- und organisatorische Strukturmodelle, die
cine Kooperation zwischen Kirche und Staat ermoglichten.

Die brandenburgischen »Kirchenordnungen« des 16. Jahrhunderts

Als 1540 die Kirchenordnung Joachims II. veroffentlicht wurde, war das fiir die Mark
Brandenburg eine Neuerung in mehrfacher Hinsicht: Nie zuvor hatte es kirchliche
Ordnungen gegeben, die vom Landesherrn erlassen wurden, sich auf das Territorium
bezogen und die kirchliche Selbstverwaltung landesherrlicher Kontrolle unterstellten;
nie zuvor waren in der Mark die wichtigsten kirchlichen Ordnungen in einem Buch
zusammengefasst und an alle Kirchengemeinden verteilt worden. Natiirlich hatte es
immer schon kirchliche Ordnungen — vom iibergeordneten Kirchenrecht der rémi-
schen Papstkirche tiber die liturgischen Ordnungen fiir Erzbistiimer und Bistiimer
bis hin zu den auf Einzelpunkte bezogenen Synodalstatuten — gegeben, die auch im
15. Jahrhundert im Zuge der normativen Zentrierung vermehrt und mit Hilfe des
Drucks verbreitet wurden.!' Aber die 1540 erschienene Kirchenordnung war dem-
gegeniiber in Form und Inhalt etwas ginzlich Neues.

Im engeren Sinne des Begriffs konnen nur die beiden vom Landesherrn erlassenen
umfassenden Ordnungen von 1540'? und 1572"? als Kirchenordnung gelten. Daneben

11 1489 wurden die bislang in handschriftlicher Form dokumentierten einzelnen kirchenrechtlichen
Regelungen fiir das Bistum Brandenburg erstmals im Druck als »Statuta synodalia« (GW M43349,
vollstindig erhalten ist ein Exemplar in der Universititsbibliothek Breslau mit der Signatur Hist.
Germ. IV Brand. Q 614) gesammelt verdffentlicht. Hierzu: RiepkL, Peter: Liturgie und Lebens-
wandel. Breviarium diocesis Brandenpurgensis und Statuta synodalia als Quellen bischéflicher
Reformbemiihungen, in: BERGSTEDT, Clemens u.a. (Hg.): Im Dialog mit Raubrittern und sché-
nen Madonnen. Die Mark Brandenburg im spiten Mittelalter, Berlin 2011, S. 183-187. Zu den
liturgischen Drucken der Zeit um 1500: GrRimm, Heinrich: Die liturgischen Drucke der Dibzese
Lebus, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 9/10, 1955/56, S. 45-51. — LECHELER, Eugenie: Die Gottes-
dienstordnung im Brandenburger Bistum um 1500 — der gedruckte Liber Ordinarius von 1488.
Inhalt—Vorldufer—Bedeutung, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43,2002/2003, S. 89-100.— D1Es.:
Die fiir das Bistum Brandenburg offiziell gedruckten Messbiicher. Buchwissenschaftlicher Befund
und liturgische Besonderheiten, in: Archiv fir Liturgiewissenschaft, Bd. 47, 2005, S. 332-349.

12 Kirchen Ordnung im Churfurstenthum der Marcken zu Brandemburg / wie man sich beide mit
der Leer und Ceremonien halten sol, Berlin 1540 (im Folgenden: Brb. KO) (VD16, B 6909). 1542
erschien in Berlin eine zweite, drucktechnisch einfacher ausgefiihrte Auflage der Kirchenordnung.
Eine Beschreibung der Drucke findet sich in: ScHwENKE, Paul; VourLigmE, Ernst: Die Berliner
Druckerei des Hans Weiss 1540—47, in: Aus den ersten Zeiten des Berliner Buchdrucks der Fried-
rich-Wilhelms-Universitdt Berlin zum 11. Oktober 1910 tiberreicht von der Kéniglichen Bibliothek,
Berlin 1910, S. 31-109, hier S. 50-58, 72-75.

13 Die Augspurgische Confession / aus dem Rechten Original / welches Keyser Carolo dem V. auff
dem Reichstage zu Augspurg Anno 1530. vbergeben / Der Kleine Catechismus. Erklerung vnd
kurtzer Aufizug aus den Postillen vnd Lehrschrifften des thewren Mans Gottes D. Lutheri / da-

238 Andreas Stegmann



gibt es aber cine Reihe weiterer Ordnungen. Hier sind vor allem die Kasten-, Visita-
tions- und Konsistorialordnungen zu nennen, die administrativen Charakter haben
und die Kirchenordnungen von 1540 und 1572 erginzen. Hinsichtlich der 1540
ergangenen Neumdrkischen kasten-ordnung von kirchen-hospitalien und dergleichen
giitern'® gilt sogar, dass sie anstelle einer umfassenderen Kirchenordnung steht. Im
Kurfiirstentum Brandenburg zihlen zu diesen erginzenden Ordnungen die Artikel,
belangende der Kirchen vnd geistlichen guter, die zur Vorbereitung auf die erste Ge-
neralkirchenvisitation 1540 ergingen und den Umgang mit Kirchenvermégen — vor
allem mit dem Klostergut — regelten. Im Zusammenhang der Visitation 1558 wurde
eine Ordnung fiir die Visitation der Dérfer'® verdffentlicht. Fiir die Neumark sind
die Visitationsartikel Markgraf Johanns von 1551 iiberliefert."” Die Ordnung fiir das
kurmirkische Konsistorium erschien erst 1573!® im Druck, in ihrer ersten Fassung
lag sie allerdings bereits 1543" vor und war damals schon rechtsgiiltig; 15512° wurde

raus zusechen / wie derselbe von firnembsten Artickeln vnserer Christlichen Religion gelehret /
Aus verordnunge des Durchlauchtigsten / Hochgebornen Fiirsten vad Herrn / Herrn Johansen
Georgen / Marggrafen zu Brandenburg / des Heiligen Romischen Reichs ErtzCimmerers vnd
Churfiirsten / in Preussen / zu Stettin / Pommern / der Cassuben / Wenden / Auch in Schlesien zu
Crossen Hertzogen / Burggraffen zu Niirnberg / vad Fiirsten zu Riigen / Vor die Kirchen in seiner
Churfiirst. G. Landen / Neben einer allgemeinen Agenden oder Ordnung / nach welcher sich die
Pfarherr vnd Kirchendiener zuuorhalten / zusamen gedrucke, Frankfurt/O. 1572 (VD16, C 4778).

14 Handschrift: Staatsbibliothek Berlin Preuflischer Kulturbesitz, Ms. boruss. 2° 83, fol. 76=99*; Ab-
druck: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, begriindet v. Emil SEnLING,
Bd. 3: Die Mark Brandenburg— Die Markgrafentiimer Ober-Lausitz und Nieder-Lausitz— Schlesien
(EKO 3), Leipzig 1909, S. 28-36. Diese Ordnung wurde wohl in handschriftlicher Form an die
neumirkischen Stidte iibersandt und regelte den Umgang mit dem Kirchenvermégen. Als vom
Landesherrn erlassene Ordnung, die sich an der Wittenberger Reformation orientiert, macht sie
zwei entscheidende, wenn auch nicht offen benannte Vorgaben: Die neumirkische Kirche ist eine
evangelische Landeskirche unter der Leitung des Landesherrn.

15 Geheimes Staatsarchiv Preufischer Kulturbesitz, Berlin (im Folgenden: GStA PK) I. HA, Rep. 47,
Nr. 15, Paket 15707, fol. 128-132 (Abdruck: Riepkr, Adolph Friedrich [Hg.]: Codex Diplomaticus
Brandenburgensis, Hauptteil 3, Bd. 3, Berlin 1861, S. 471-473 [Nr. 331]).

16 Ordnungunndsatzung/sodes Durchleuchtigsten hochgeborn Fuersten vinnd Herrn/ HErrn Joachims
Marggraffen zu Brandenburgk / des Heiligen Rémischen Reichs Erzkammerers / vnd Churfuersten
etc. vnsers gnedigsten Herrn vorordente Visitatores, den Patronen / Pfarrern / Gotshausleuten / vad
Gemeinden / der Dérffer inn S. Churf: G. Landen vnnd Churfuerstenthumb der Marcke zu Bran-
denburg / sich darnach inn Geistlichen sachen zurichten / gemacht / auffgerichtet vnd vbergeben
haben, Frankfurt/Oder 1558 (VD16, B 6919; Abdruck: EKO 3 [wie Anm. 14], S. 90-94).

17 GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 47, Tit. 15, Paket 15707, fol. 138-143, 144-150 (Abdruck:
EKO 3 [wie Anm. 14], S. 36—39). Aus den 1560er Jahren ist ein die Stadt Konigsberg betreffendes
Visitationsmandat erhalten, das weiteren Aufschluss tiber die neumirkische Visitationspraxis gibt (ab-
gedrucktin: Die Neumark. Jahrbuch des Vereins fiir Geschichte der Neumark, Bd. 14, 1943, S. 103f.).

18 Unservon Gottsgnaden Johansen Georgens Marggraffenzu Brandenburgk / des heiligen Romischen
Reichs Ertzkammerers vand Churfiirsten / In Preussen / zu Stettin / Pommern / der Cassuben /
Wenden / vnd in Schlesien zu Crossen Hertzogen / Burggraffen zu Niirnbergk vnd Fiirsten zu
Riigen. Visitation vnd Consistorial Ordenunge, Neudamm 1573 (VD16, B 6924; Abdruck: EKO
3 [wie Anm. 14], S. 105-141).

19 GStAPK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 20, Lit. A, Bd. 3, fol. 120-126 (abgedruckt in: Forschungen
zur Brandenburgischen und Preuflischen Geschichte, Bd. 27, 1914, S. 16-23).

20 GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 20, Lit. A, Bd. 3, fol. 126-138 (abgedruckt in: Forschungen
zur Brandenburgischen und Preuf8ischen Geschichte, Bd. 27, 1914, S. 23-35).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 239



12! sollte sie in einer nochmals tiberarbeiteten und um eine

sie tiberarbeitet, und 156
Visitationsordnung erginzten Fassung gedruckt werden, was jedoch aus unbekannten
Griinden unterblieb. Auch die kurmirkischen und neumirkischen Polizeiordnungen
enthalten einige kirchengeschichtlich interessante Regelungen, etwa die Festsetzung
der kirchlichen Feiertage in der Neumark.?? Zu den territorialen Ordnungen gehd-
ren auch die kurfiirstlichen bzw. markgriflichen Mandate und Instruktionen, die
Einzelpunkte regelten oder Einzelfallregelungen enthielten.?? Eine Sondergruppe der
kurfiirstlichen Ordnungen bilden die Statuten und liturgischen Ordnungen fiir die
Collner Stiftskirche.?* Neben den territorialen sind auch die lokalen Ordnungen zu

nennen: Visitationsabschiede?>, Gottesdienstordnungen?® oder Schulordnungen.?”

21 Geystliche Policey: Visitation: vid Consistorial Ordnungk (GStA PK [wie Anm. 15], 1. HA, Rep. 47,
Nr. 13, Faszikel mit der Aufschrift »Consistorial-Ordnung 1561«). Teile des 1561 erarbeiteten
Entwurfs, der 1573 in die dann gedruckte Ordnung einging, sind abgedruckt in: Forschungen zur
Brandenburgischen und Preuflischen Geschichte Bd. 27, 1914, S. 35-53.

22 Moyurus, Christian Otto (Hg.): Corpus Constitutionum Marchicarum, Teil 5, Abt. 1, Berlin/Halle
1740, Sp. 4.

23 Solche Mandate sind in den zentralen und lokalen Archiven verstreut tiberliefert. Eine Sammlung
einiger Mandate findet sich in: GStA PK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 47, Nr. 5 a 1, Paket 2.

24 Dombrevier (hierzu: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 2/3, 1906, S. 267). —
Der alten reinen Kirchen Gesenge verdeutschet, Frankfurt/O. 1568 (VDI6, B 8127).

25 MULLER, Julius; Parisius, Adolf (Hg.): Die Abschiede der in den Jahren 1540-1542 in der Alemark
gehaltenen ersten General-Kirchen-Visitation mit Beriicksichtigung derin den Jahren 1551, 157879
und 1600 gehaltenen Visitationen, zwei Binde, Magdeburg bzw. Salzwedel 1889-1929. - EKO 3 (wie
Anm. 14),S.151-384.—HEROLD, Victor (Hg.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede
und -Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Bd. 1: Die Prignitz, Berlin 1931. - ZIMMERMANN,
Gerhard (Hg.); HeinricH, Gerd (Bearb.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede
und -Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Bd. 2: Das Land Ruppin. Inspektionen Neuruppin,
Wusterhausen, Gransee und Zehdenick, Berlin 1963. Die nicht mehr veroffentlichten Abschriften
Herolds zur Uckermark und Mittelmark sind als Typoskripte erhalten: GStA PK (wie Anm. 15),
X. HA Provinz Brandenburg, Rep. 16 Kleine Erwerbungen, Nr. 161, 162a, 162b, 163.

26 Die Gottesdienstordnung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 wurde mancherorts
erginzt oder ersetzt durch lokale Gottesdienstordnungen. So sind Georg Buchholzers Gottes-
dienstordnungen fiir die Berliner Pfarrkirchen bekannt (hierzu: Jahrbuch fiir brandenburgische
Landesgeschichte, Bd. 50, 1999, S. 88). Erhalten ist eine Pergamenthandschrift im Evangelischen
Landeskirchlichen Archiv Berlin mit Ordnungen fiir Kasualien (St. Marien-Bibliothek Berlin, Si-
gnatur V 26; Teilabdruck: Laminski, Adolf: Georg Buchholzers Taufliturgie in Berlin, in: BEsIER,
Gerhard; GestricH, Christof [Hg.]: 450 Jahre Evangelische Theologie in Berlin, Géttingen 1989,
S. 65-78, hier S. 71-77). Der Verbleib der aus der Nikolaikirche stammende Messordnung, die in
der Bibliothek des Grauen Klosters erhalten sein soll (Cranach und die Kunst der Renaissance unter
den Hohenzollern. Kirche, Hof und Stadtkultur, Katalog, hg. v. der Generaldirektion der Stiftung
Preuflische Schlésser und Girten Berlin-Brandenburg und der Evangelischen Kirchengemeinde
St. Petri — St. Marien, Berlin 2009, S. 292), ist nach Auskunft der Zentral- und Landesbibliothek
Berlin derzeit unbekannt, so dass die Vorgaben dieser Ordnung nur aus ihren Erwiihnungen in der
Dissertation von Bernhard Klaus (wie Anm. 38) erschlossen werden kénnen. — Die Frankfurter
Gottesdienstordnungen sind greifbar in: Gorrz, Joachim: Agenda Das ist Auflerlesene Kirchen-
Ceremonien Welche in den Kirchen Augspurgischer ConfefSion in ublichem Brauche sein, Frank-
furt/O. 1613. Nach Hans-Erich Teitge (Der Buchdruck des 16. Jahrhunderts in Frankfurt an der
Oder. Verzeichnis der Drucke, Berlin 2000, S. 361, Nr. 499) hat es einen Druck von 1569 gegeben,
der allerdings nur durch spitere Hinweise in der Literatur belegt ist. — Aus Tangermiinde ist ein
ins 16. Jahrhundert zu datierenden »Officium Missae« der Stephanskirche (Kirchenkreisarchiv
Stendal, Kirchenarchiv Tangermiinde Nr. 0255) sowie eine auf 1608 datierte Ubersicht iiber die

240 Andreas Stegmann



Manche wichtige Vorgaben sind gar nicht in den territorialen Ordnungen enchalten,
sondern lassen sich erst durch ihre Umsetzung im Zuge der Visitation oder mittels
Mandaten erschlieflen, so etwa der Umgang mit den Klostern, {iber den sich die Kir-
chenordnungvon 1540 ausschweigt, oder die enge Verklammerung von Landeskirche
und Landesuniversitit, deren Schliisselbedeutung fiir die Ausformung der evange-
lischen Landeskirche in der Mark sich aus den Ordnungen in keiner Weise ergibt.

Die brandenburgischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts sind kaum er-
forscht und liegen iiberwiegend in handschriftlichen bzw. gedruckten Originalen
oder in heutigen Anspriichen nicht mehr gerecht werdenden Abdrucken vor. Eine
Neuedition der brandenburgischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts unter
Beriicksichtigung der Geschichte der brandenburgischen Reformation ist ein Desi-
derat der Forschung.

Geschichte und gegenwartiger Stand der Forschung
zur kurbrandenburgischen Kirchenordnung von 1540

Unterden brandenburgischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhundertsistdie »Kirchen
ordnung im Churfurstenthum der Marcken zu Brandemburg« von 1540 die wich-
tigste: Sie ist ein Schliisseldokument der brandenburgischen Reformationsgeschichte
und die fir eine Generation mafigebliche Vorgabe fiir den Aufbau und Ausbau der
evangelischen Landeskirche in der Mark Brandenburg. Bis weit ins 19. Jahrhundert
war diese Kirchenordnung allerdings kein Thema der Forschung, auch wenn ihr
Text dank des vollstindigen Abdrucks im »Corpus Constitutionum Marchicarum«?®

greifbar war, da und dort aufihre Bedeutung aufmerksam gemacht wurde? und ihre

»Ritus in Ecclesia Tangermundensi plerique pene diu observati« tiberliefert (Abdruck: EKO 3 [wie
Anm. 14], S. 338-340). — Einblick in das reiche gottesdienstliche Leben der evangelischen Wils-
nacker Nikolaikirche gibt eine Ordnungvon 1581 (Brandenburgisches Landeshauptarchiv Potsdam,
Rep. 37 Plattenburg-Wilsnack, Nr. 2584, fol. 370'-388"). — Bekannt ist auch die Kirchen- und
Gerichtsordnung fiir die Besitzungen der Familie von der Schulenburg in der Altmark (Abdruck:
EKO 3 [wieAnm. 14], S. 149f)). — Die Reihe lokaler Gottesdienstordnungen oderlokaler Variationen
lieSe sich fortsetzen, wobei nicht immer klar ist, ob es sich um regelrechte Ordnungen (wie bei den
Ordnungen Buchholzers, die in je einem Exemplar fiir jede der beiden Pfarrkirchen sorgfiltig und
reprisentativ auf Pergament festgehalten wurden und im Namen der Kirchengemeine ergingen)
oder nur um Materialien einzelner Pfarrer handelt (wie es fiir das Tangermiinder »Officium Missae«
wahrscheinlich ist).

27 Exemplarisch zu nennen sind etwa die Schulordnung des Pfarrers Johannes Garcaeus aus der
Neustadt Brandenburg von 1564 (VD16, ZV 6405; abgedrucket in: VorMmBaUM, Reinhold [Hg.]:
Evangelische Schulordnungen, Bd. 1, Giitersloh 1860, S. 519-546) oder die »Leges Gymnasii
Berolinensis« von 1591 (Domstiftsarchiv Brandenburg an der Havel K 326 [30]).

28 Mytius, Christian Otto (Hg.): Corpus Constitutionum Marchicarum, Teil 1: Von Geistlichen-
Consistorial und Kirchen-Sachen betreffend die Religion, erste Abteilung, Berlin/Halle 1737,
S.5-248. Ein Teilabdruck findet sich auch in: RicHTER, Aemilius Ludwig (Hg.): Die evangelischen
Kirchenordnungen des sechszehnten Jahrhunderts, Bd. 1, Weimar 1846, S. 323-334.

29 So forderte Ludwig Frege im Zusammenhang des Reformationsjubiliums 1839 eine Neuausgabe
der Kirchenordnung und erklirte sich bereit, diese zu realisieren (FREGE, Ludwig: Berlin unter dem
Einflusse der Reformation im sechszehnten Jahrhundert, Berlin 1839, S. 180, Anm. 18).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 241



Entstehungsgeschichte und ihr Inhalt behandelt wurden.?® Erst um 1900 herum ent-
deckte die Forschung die Brandenburgische Kirchenordnung als Schlisselquelle der
brandenburgischen Reformationsgeschichte. 1903 zeigte Johannes Sonnek in einem
32seitigen Dissertationsdruck, dass in der Brandenburgische Kirchenordnung 1540
mittelalterliche Gebriuche und Zeremonien beibehalten wurden und wie diese im
Laufe der Folgejahrhunderte allmihlich verschwanden.’! Nikolaus Miiller brachte
durch seine zwischen 1904 und 1908 erschienenen Arbeiten zu Fiirst Georg I1I. von
Anhalt und zur brandenburgischen Reformation die Forschung entscheidend voran,
indem er die Entstehungsgeschichte der Ordnung in den Grundziigen rekonstruierte
und zahlreiche erginzende Quellen erschloss.?? Er plante auch eine Edition, die jedoch
nicht zustande kam.?> 1908 verdffentlichte Walter Friedensburg das 1541 entstan-
dene Gurtachten von Friedrich Nausea zur Brandenburgische Kirchenordnung, das
die erheblichen Vorbehalte gegen die »christliche Reformation«** Joachims II. von
Seiten der Papstkirche deutlich macht.*> Und 1909 legte Emil Sehling in Bd. 3 seiner
Evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrbunderts erstmals eine umfassendere,
wenn auch bei weitem nicht vollstindige Ausgabe mit wissenschaftlichem Anspruch
vor, die editionsphilologisch allerdings nicht befriedigen kann.?

30 Z.B. DrovseN, Johann Gustav: Geschichte der Preuflischen Politik, Teil 2: Die territoriale Zeit,
Abteilung 2, Leipzig 21870, S. 182-189. — HEIDEMANN, Julius: Die Reformation in der Mark
Brandenburg, Berlin 1889, S. 219-226.

31 SONNEK, Johannes: Die Beibehaltung katholischer Formen in der Reformation Joachims II. von
Brandenburg und ihre allmihliche Beseitigung, Diss. phil. Universitit Rostock 1903.

32 Fiir die Beschiftigung mit der brandenburgischen Kirchenordnung relevant sind diese Beitrige:
MULLER, Nikolaus: Der Dom zu Berlin. Kirchen-, kultus- und kunstgeschichtliche Studien tiber
den alten Dom in Kéln-Berlin, Bd. 1, Berlin 1906. — DERs.: Beziehungen zwischen den Kurfiirsten
Joachim I. und I. von Brandenburg und dem Fiirsten Georg III. von Anhaltin den Jahren 1534-1540,
in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 127-174. — Ders.: Fiirst
Georgs II1., des Gottseligen, von Anhalt schriftstellerische Titigkeit in den Jahren 1530-1538 und
sein Bericht von der Lehre und den Zeremonien, so zu Dessau gehalten werden, vom Jahre 1534,
Leipzig/New York 1907.— DERs.: Beitrige zur Kirchengeschichte der Mark Brandenburg, Leipzig 1907.

33 MUuLLER: Bezichungen (wie Anm. 32), S. 168, Anm. 1.

34 Sodie Bezeichnung, die Kurfiirst Joachim II. in der von ihm verfassten Vorrede der kurbrandenbur-
gischen Kirchenordnung fiir die kirchliche Erneuerung im Kurfiirstentum Brandenburg verwendet
(Brb. KO [wie Anm. 12], fol. A 47).

35 FRIEDENSBURG, Walter: Die Kirchenordnung Kurfiirst Joachims II. in katholischer Beleuchtung,
in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 5, 1908, S. 1-25.

36 EKO 3 (wie Anm. 14), S. 6-9, 39-90. Zu monieren ist, dass Sehling nicht den gesamten Text mit
allen Paratexten bietet, dass er den Text weder diplomatisch getreu wiedergibt noch normalisiert
und dass er nicht alle Varianten, Streichungen und Zusitze nachweist. Die mit der Brandenburg-
Niirnbergischen Kirchenordnung von 1533 (Kirchen Ordnung / In meiner gnedigen herrn der
Marggrauen zu Brandenburg / vnd eins Erberen Rats der Stat Niirnberg Oberkeyt vnd gepieten /
Wie man sich bayde mit der Leer vnd Ceremonien halten solle, Niirnberg 1533 [im Folgenden:
Brb.-Niirnb. KOJ, VD16, B 6955,) und den Kinderpredigten Osianders (Catechismus oder Kinder
predig, Niirnberg 1533, VD16, O 1036) iibereinstimmenden Textteile sind abgedrucke in: Die
evangelischen Kirchenordnungen des X V1. Jahrhunderts, begriindet v. Emil Sehling, Bd. 11: Bayern,
Teil 1: Bayern: Franken. Markgrafschaft Brandenburg-Ansbach-Kulmbach. Reichsstidte Niirnberg,
Rothenburg, Schweinfurt, Weiflenburg, Windsheim. Grafschaften Castell, Rieneck und Wertheim.
Herrschaft Thiingen, Tiibingen 1961, S. 140-279. Die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchen-

242 Andreas Stegmann



Forschungsgeschichtlich wichtig sind auch Victor Herolds Arbeit tiber die Visita-
tionen des 16. Jahrhunderts aus den 1920er Jahren?’, die liturgiegeschichtliche Arbeit
von Bernhard Klaus*® aus den 1940er Jahren sowie die vergleichenden Studien von
Theodore Jungkuntz® und Gerhard Pfeiffer®® aus den 1960er und 1970er Jahren, die
das Verhiltnis von Brandenburgisch-Niirnbergischer und Brandenburgischer Kirchen-
ordnung untersuchen. Zu nennen ist auch die Arbeit von Ernst Walter Zeeden tiber
»katholische Uberlieferungen« in reformatorischen Kirchenordnungen von 19594, in
der die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 immer wieder als Beispiel fiir
die Konservierung mittelalterlicher Traditionen im frithneuzeitlichen Luthertum ge-
nannt wird.*? Die beiden Aufsitze von Friedrich Weichert aus den 1970er Jahren zur
Theologie und Organisation der brandenburgischen Landeskirche im 16. Jahrhundert
dagegen fiithren die Forschung nicht weiter, sind im Ganzen wie im Einzelnen nicht

unproblematisch und deshalb nur mit Vorsicht zu benutzen.*3

ordnung und Osianders Kinderpredigten sind auch ediert in: Os1aNDER, Andreas: Gesamtausgabe,
Bd. 5: Schriften und Briefe 1533 bis 1534, Giitersloh 1983, S. 37-177, 182—334.

37 Ausfiihrlicher behandelt wird sie in: HErROLD, Victor: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation
in der Mark Brandenburg 1540—45. Darstellung auf aktenmifiger Grundlage, in: Jahrbuch fiir
Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925, S. 5-104; Bd. 21, 1926, S. 59-128; Bd. 22,
1927, S. 25-137, hier: Bd. 20, 1925, S. 21-35.

38 Kuraus, Bernhard: Die evangelische Messe in der Mark Brandenburg nach der Einfithrung der
Kirchenordnung Joachims II. 1540, Diss. theol. Friedrich-Wilhelms-Universitit Berlin 1941.
Einige Ergebnisse dieser Dissertation hat Klaus spiter in einer Miszelle zusammengefasst: DERs.:
Die kurbrandenburgische Kirchenordnung Joachims II. in der liturgischen Praxis ihrer Zeit, in:
Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie, Bd. 4, 1958/59, S. 82-85.

39 JunckunTz, Theodore R.: Die Brandenburg-Niirnbergische Kirchenordnung von 1533 und ihre
Auswirkung. Ein Beitrag zur Geschichte und Theologie der lutherischen Kirchenordnungen des
16. Jahrhunderts, Diss. theol. Universitit Erlangen-Niirnberg 1964, S. 21-55.

40 PreIrreR, Gerhard: Die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenordnungin derkatholischen Kritik
des 16. Jahrhunderts, in: Wiirzburger Didzesangeschichesblitter, Bd. 35/36, 1974, S. 123-147, hier
zur Brandenburgischen Kirchenordnung: S. 136-144.

41 Zeepen, Ernst Walter: Katholische Ubertlieferungen in den Lutherischen Kirchenordnungen des
16. Jahrhunderts, in: DERs.: Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation und
katholischen Reform, Stuttgart 1985, S. 113-191.

42 Zeedens Rede von »katholischen Uberlieferungen« ist heute missverstindlich. Zeeden meint damit
nicht eine bewusste oder unbewusste Angleichung des frithneuzeitlichen Luthertums an die ro-
misch-katholische Konfessionskirche, sondern die Ankniipfung an das beiden im 16. Jahrhundert
entstehenden Konfessionskirchen gemeinsame mittelalterliche Erbe, die fiir die evangelischen
Landeskirchen im Einflussbereich der Wittenberger Reformation selbstverstindlich war.

43 WEeICHERT, Friedrich: Die theologischen Motive des dltesten mirkischen Katechismus. Ein Beitrag
zur Genesis derbrandenburgischen Reformationstheologie, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 49, 1974, S. 95-130. — DERs.: Die Anfinge des mirkischen Summepisko-
pats. Eine Analyse der ersten reformatorischen Kirchen- und Visitationsordnungen Brandenburgs,
in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 50, 1977, S. 79-124. Der 1974
erschienene Aufsatz bietet einen Vergleich von Osianders Katechismusauslegung mit Luthers Kate-
chismen, der systematisch-theologisch angelegt ist; es geht weder um die Entstehung der Branden-
burgischen Kirchenordnungvon 1540, noch um die Bearbeitung der Kinderpredigten, nochumderen
Verwendung und Rezeption in der mirkischen Kirche. Der 1977 erschienene Aufsatz beschiftigt
sich ausfiihrlicher mit der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 (WeicHERT: Anfinge,
S. 80-96), vor allem mit der in ihr enthaltenen »Brandenburgische[n] Reformationstheologie«
(S. 109) und der in ihr dokumentierten »Etablierung« des »summepiskopalen Kirchenregiments«

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 243



Es ist nicht zu tiberschen, dass trotz cinzelner gewichtiger Forschungsbeitrige

im 20. Jahrhundert das Interesse an der Brandenburgische Kirchenordnung wieder
geschwunden ist*4, und zwar so sehr, dass sich die dem Text nicht gerecht werdende
Deutung als Zeugnis einer via media zwischen Katholizismus und Protestantismus

weithin durchsetzen konnte.* Bis in neuere Veroffentlichungen hinein findet sich

die irrefiihrende Rede von der »katholisierendste[n] Kirchenordnung der deutschen

Reformation«.® Was passieren kann, wenn man die Kirchenordnung als Zeugnis

eines Mittelwegs zwischen den entstehenden Konfessionen heranzieht, zeigt ein
neuerer Beitrag zur Kirchenpolitik der Hohenzollern im 16. Jahrhundert.”” Hier
wird iiber diese fiir die Kirchenpolitik Joachims II. zentrale Quelle einleitend — der
Selbstdarstellung der Kirchenordnung folgend — behauptet: »Die Kirchenordnung

44

45

46

47

244

des Kurfiirsten (S. 91), ohne dabei eine vertiefte Analyse der Lehr- und Organisationsvorgaben
der Brandenburgischen Kirchenordnung zu bieten und sich zur Forschungsdiskussion iiber das
landesherrliche Kirchenregiment zu verhalten (vgl. HEckEL, Johannes: Die Entstehung des bran-
denburgisch-preuf8ischen Summepiskopats, in: Ders.: Das blinde, undeutliche Wort »Kirche«.
Gesammelte Aufsitze, hg. v. Siegfried GRUNDMANN, Kéln/Graz 1964, S. 371-386).
Ausfiihrlicher behandelt, ohne dass die Forschung damit weitergetrieben worden wire, wird sie in:
FeNDT, Leonhard: Einfithrung in die Liturgiewissenschaft, Berlin 1958, S. 198-200 (Zusammenfas-
sungvon: DERs.: Derlutherische Gottesdienst des 16. Jahrhunderts. Sein Werden und sein Wachsen,
Miinchen 1923, S. 273-282). — GUNDERMANN, Iselin: Kirchenregiment und Verkiindigung im
Jahrhundert der Reformation, in: HeiNricH, Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Bran-
denburg, Berlin 1999, S. 147-241, hier S. 166—171. — KLINGBERG, Lars: Kirchenordnungen im 16.
und 17. Jahrhundert, in: ALLinN, Ingeborg; PoescueL, Wilhelm (Hg.): Wie mit vollen Chéren.
500 Jahre Kirchenmusik in Berlins historischer Mitte, Beeskow 2010, S. 94-101. — Anders als der
Titel es vermuten lisst, handelt der Aufsatz von Otto Gross (Vom Widerstand der katholischen
Kirche gegen die Kirchenordnung Joachims II., in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 7, 1953, S. 36-52)
nicht speziell von der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540, sondern von der kirchlichen
Neuordnung unter Joachim II. im Allgemeinen.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 ist fiir Johannes BEumER (Die 6kumenischen
Bestrebungen des ersten lutherischen Kurfiirsten der Mark Brandenburg Joachim II., in: Theo-
logie und Glaube, Bd. 63, 1973, S. 105-119) der Versuch, »die getrennten Konfessionen in einem
gemeinsamen Bekenntnis zusammenzufassen« (S. 105). Wie die nahe Verwandtschaft mit papst-
kirchlichen Ordnungen zeige, handele es sich um einen »Kompromif$ zwischen Katholizismus und
Luthertum« (S. 112), wobei die Kirchenordnung »in ihrem innersten Wesen als lutherisch« zu gelten
habe (S. 113). Ahnlich urteilt Frank Gése iiber die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540:
»Ihr Inhalt offenbart [...] alles andere als ein eindeutiges Bekenntnis zu Luthers Lehre, vielmehr
»sollten viele der dem vorreformatorischen Kirchenzeremoniell angehérenden Gebriuche beibe-
halten werden«, weshalb die Brandenburgische Kirchenordnung als »die >katholisierendste« unter
den lutherischen Kirchenordnungen im Reich« gelten miisse (G&sk, Frank: Das Ende des Mittel-
alters? Die Reformation in der Mark Brandenburg, in: BERGSTEDT u. a.: Im Dialog mit Raubrittern
und schonen Madonnen [wie Anm. 11], S. 214-226, hier S. 220). — Zur »via-media-These« und
ihrer Berechtigung hinsichtlich der brandenburgischen Reformation und der Brandenburgischen
Kirchenordnung: STEGMANN, Andreas: Die »christliche Reformation« im Kurfiirstentum Branden-
burg. Mittelweg zwischen Rom und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische
Literaturzeitung, Bd. 141, 2016, Sp. 578-591.

ZSCHARNACK, Leopold: Das Werk Martin Luthers in der Mark Brandenburg. Von Joachim I. bis
zum Groflen Kurfiirsten. Denkschrift zum deutschen Reformationsfest, Berlin 1917, S. 83.
BevER, Achim: Die Religionspolitik der Hohenzollern im Reformationsjahrhundert: Zwischen
Autonomie und Abhingigkeit, in: Blitter fiir deutsche Landesgeschichte, Bd. 148,2012, S.239-275,
hier S. 256f.

Andreas Stegmann



Joachims II. war eine des Ausgleichs, gegriindet in dem Bemiihen um die Riickfiih-
rung der Lehre und des Kultus auf den Konsens der Urkirche«. Diese an sich nicht

falsche Charakterisierung wird dann weiter ausgefiihrt: »Dabei vermied sie jegliche

Parteilichkeit, sei es zugunsten der Altgliubigen, sei es zugunsten der evangelischen

Seite. Ausdriicklich betonte der Landesherr in seiner eigenhindig verfassten Vorrede,
er wolle weder eine romische noch eine wittenbergische, sondern vielmehr eine wahre

katholische Kirche«. Wer allerdings in der Vorrede nach diesem Satz sucht, wird

nicht fiindig*®, und auch die Behauptung, die Kirchenordnung ergreife nicht Partei,
lasst sich bei genauerem Hinsehen nicht halten. Erstaunlich sind die Aussagen tiber

die gottesdienstlichen Formulare der Kirchenordnung, die zeigen, dass der Verfasser
weder den Text gelesen noch sich tiber die kollektiven und individuellen Frommig-
keitsvollziige des frithneuzeitlichen Luthertums informiert hat: »Vor allem in den die

Liturgie betreffenden Fragen dominierte das kacholische Element. Eine Umwandlung

der Messe in einen reinen Predigtgottesdienst war nicht vorgesehen. Ferner hielt die

Kirchenordnung von 1540 an der katholischen Siebenzahl der Sakramente fest. Bei-
behalten wurden auch bei leichten Abwandlungen die Verehrungs- und Andachts-
formen, z.B. die Firmung, die individuelle Beichte und die lateinische Messe. Die

Kommunion erfolgte weiterhin [sic!] unter beiderlei Gestalt.«*’

Dass der Verfasser zum Urteil gelangt, dass »die lutheranisierende Tendenz begrenzi«
blieb, was sich auch darin zeige, dass »jeglicher Bezug auf die Confessio Augustana

oder andere lutherische Bekenntnisschriften« fehle’?, kann nicht verwundern. Dabei

hitte allein ein Blick in Michael Héhles 2002/03 erschienene gewichtige und die

Forschung entscheidend voranbringende Arbeiten geniigt, die Haltlosigkeit dieser
Beschreibung und Deutung der Brandenburgischen Kirchenordnung aufzuzeigen.
Hohle hat in diesen die Entstehungsgeschichte der Kirchenordnung erstmals umfas-
sender beschrieben.”! Zutreffend stellt er hinsichtlich der Charakteristik der Branden-

48 Dieser Satz gehort in einen anderen Zusammenhang, er ist nicht mit Sicherheit Joachim II. zuzu-
weisen, und es handelt sich nicht um eine religionspolitische Grundsatzaussage (STEGMANN: Die
»christliche Reformation« im Kurfiirstentum Brandenburg [wie Anm. 45], Sp. 582-584).

49 Hierzu ist zu bemerken: Nirgendwo in der Reformation wurde die romische Messe durch einen
reinen Predigtgottesdienst ersetzt, vielmehr orientierte man sich entweder an der rémischen Messe
und wertete dabei den Verkiindigungsteil auf, oder man orientierte sich am spitmittelalterlichen
Pridikantengottesdienst und verband diesen mit einem in bestimmten Zeitabstinden gefeierten
Abendmahl. Davon, dass die Brandenburgische Kirchenordnung die Siebenzahl der Sakramente
beibehilt, kann keine Rede sein. Die Privatbeichte wird in der Brandenburgischen Kirchenordnung
wie iiberall im Luthertum beibehalten. Die Kommunion unter beiderlei Gestalt wurde erstmals mit
der Brandenburgischen Kirchenordnung de jure verbindlich gemacht, allerdings war sie de facto
schon seit dem 1. November 1539 vorgegeben.

50 Hierzu ist zu bemerken, dass in der Brandenburgischen Kirchenordnung nicht nur (als Teil der
Katechismuspredigten des zweiten Hauptteils) Luthers Kleiner Katechismus abgedruckt wird,
sondern dass sich in ihr auch zahlreiche sprachlich und sachlich der Wittenberger Theologie eng
verbundene Aussagen finden.

51 HOHLE, Michael: Universitit und Reformation. Die Universitit Frankfurt (Oder) von 1506 bis 1550,
Kéln u.a. 2002, S. 393-416. — Ders.: Ein »vermittlungstheologischer« Entwurf Georg Witzels
fiir die kurmirkische Kirchenordnung von 1540, in: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43,2002/2003,
S. 101-119.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 245



burgischen Kirchenordnung fest, dass die »von Joachim II. zweifellos tiberschitzte
Bewahrung katholischen Brauchtums« in der brandenburgischen Kirchenordnung

»nicht {iber ihren lutherischen Grundzug hinwegtiuschen« kénne.>

Die Entstehung der Brandenburgischen Kirchenordnung

Woas die Entstehung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 angeht, ist die
Quellenlage schlecht. Die — zumindest teilweise — noch im 19. Jahrhundert vorhan-
denen Akten im Geheimen Staatsarchiv Berlin, darunter unterschiedliche Entwiirfe
und Bearbeitungen sowie Korrespondenz, sind heute verschollen und lassen sich
nur fragmentarisch durch alternative Uberlieferungen und Hinweise in der ilteren
Literatur rekonstruieren.” Der folgende Uberblick iiber die Entstehungsgeschichte
ist darum liickenhaft und mit Unsicherheiten behaftet.

Als Joachim II. im Sommer 1535 Kurfiirst wurde, sympathisierte er lingere
Zeit schon mit der Reformation und teilte wohl auch die Grundiiberzeugungen des
evangelischen Glaubens. Bald nach Regierungsantritt plante er die Einfiihrung der
Reformation in seinem Herrschaftsgebiet. Allerdings schob er diesen Schrittaufgrund
reichs- und hausmachtpolitischer Riicksichtnahmen mehrere Jahre hinaus, wihrend
sich an der kirchlichen Basis die Reformation weiter ausbreitete. Durch seine Ver-
mittlungspolitik auf Reichsebene 1538/39, die mit zum Abschluss des Frankfurter
Anstands beitrug, schuf er dann die politischen Voraussetzungen fiir die Einfiihrung
der Reformation. Schon in den ersten Jahren seiner Herrschaft sondierte der Kurfiirst
aber die Moglichkeiten fiir kirchliche Reformen®®, ohne dass es bis zum Friihjahr

52 HOHLE: Universitit und Reformation (wie Anm. 51), S. 413, Anm. 161.

53 Zum Entwurf des Kurfiirsten fiir die Vorrede und die Messordnung, die Spieker Mitte des 19. Jahr-
hunderts vorlagen, siche unten Anm. 107 und 222. Franz Dittrich hat Ende des 19. Jahrhundert
noch einen »Entwurf der 1540 publizirten Kirchenordnung aus dem Jahre 1539 [...] mit Rand-
glossen des Kurfiirsten« »im Berliner Geh. Staatsarchiv« eingesehen (DrrTRICH, Franz [Bearb.]:
Nuntiaturberichte Giovanni Morones vom deutschen Kénigshofe 1539. 1540., Paderborn 1892,
S. 70), der heute nicht mehr nachweisbar ist.

54 Nichtindirektem Zusammenhang mitder Entstehung der Brandenburgischen Kirchenordnungvon
1540 steht der Anfang 1537 von Joachim II. Georg III. zur Begutachtung tibersandte reformkatho-
lische, méglicherweise von Julius Pflug verfasste »furschlag von Christlicher einheit« (Landesarchiv
Sachsen-Anhalt, Dessau [im Folgenden: LASA, DE], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 234-239; vgl.
die Denkschrift des herzoglich-sichsischen Kanzlers Georg von Carlowitz fiir Philipp von Hessen,
abgedruckt in: NEUDECKER, Christian Gotthold [Hg.]: Urkunden aus der Reformationszeit, Kassel
u. Gotha 1836, S. 302-310), der das Interesse des Kurfiirsten an reformkatholischen Konzepten
zeigt. Ende Februar, Anfang Mirz 1537 verwarf Georg III. den »furschlag« (LASA, DE [s.0.], Z
4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 240-253; dazu: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte,
Bd. 4, 1907, S. 139-142) und setzt seine Anfang Mirz entstandenen »Artickel, welcher gestalt jn
der Religienn Sachenn zwuschen Chur und Fursten Deutzscher Nationnn ein voreynigung auf-
zurichtenn, jn bedenckenn mag genommen werdenn« (LASA, DE [s.0.], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I,
fol. 255-263) dagegen, die Joachim II. aber méglicherweise nie zur Kenntnis gebracht wurden und
auch keine Rolle fiir die Entstehungsgeschichte der Brandenburgischen Kirchenordnung spielten.
Eine Abhingigkeit der Kirchenordnung von den Artikeln nimmt Nikolaus MULLER (Jahrbuch
fiir Brandenburgische Kirchengeschichte Bd. 4, 1907, S. 142-144) an; dem widerspricht Michael
HouLE (Universitit und Reformation [wie Anm. 54], S. 395, Anm. 59). Weil sich die religiése

246 Andreas Stegmann



1538 Hinweise auf konkrete Planungen fiir die Einfithrung der Reformation gibt. Im
April 1538 aber bat Joachim II. Philipp Melanchthon um Mithilfe bei kirchlichen
Reformen im Kurfiirstentum Brandenburg® und beauftragte entweder im Friihling
oder im Herbst 1538 wohl seinen Hofprediger Petrus Rauch®® mit der Ausarbeitung
eines ersten Entwurfs einer Kirchenordnung. Melanchthon begutachtete diesen nicht

mehrerhaltenen Entwurfund verwarfihn mit Verweis auf die unevangelische Lehre.””
Im Oktober 1538 berichtete Rauch von den bevorstehenden kirchlichen Neuerungen

und verwies auf die geplante neue Kirchenordnung (»Elector novam institutionem
flagitat).® Aus der Zeit zwischen Herbst 1538 und Sommer 1539 sind keine weiteren
Informationen iiber die geplante Kirchenordnung erhalten. Wahrscheinlich wartete

55

56

57

58

Position Georgs I1I. sowohl in den Artikeln von 1537 als auch in den Zuarbeiten zur KO 1539/40
Ausdruck verschafft, lassen sich die inhaltlichen Ahnlichkeiten durch den Verfasser erkliren, ohne
dass eine literarische Abhingigkeit vorliegen muss.

In einem Brief an Veit Dietrich berichtet Melanchthon am 23. April 1538: »Marchio elector
deliberat de ecclesiis instaurandis meque accersit« (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und
kommentierte Gesamtausgabe, Bd. T 8, Stuttgart-Bad Cannstatt 2007 [im Folgenden: MBW.T 8],
S. 103f. [Nr. 2022], hier S. 104, Z. 14f.). Kurz darauf muss Melanchthon in Berlin-Célln gewesen
sein, wie sein Brief an Justus Jonas vom 14. Mai 1538 zeigt, in dem Melanchthon davon berichtet,
dass der Kurfiirst seinen Willen zu kirchlichen Reformen deutlich gemacht habe, aber noch keine
konkreten Neuerungen, etwa in Form einer Kirchenordnung, vorgenommen habe (MBW.T 8 [s.0.],
S. 116-118 [Nr. 2031]). — Zu Melanchthons Kontakten ins Kurfiirstentum Brandenburg: DeL1US,
Walter: Melanchthon und die Mark Brandenburg, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, Bd. 72,
1961, S. 315-335.

Eine iltere Uberlieferung schreibt die Abfassung des Entwurfs Domdekan Rupert Elgersma zu
(MULLER, Johann Christoph; KtsTER, Georg Gottfried: Altes und neues Berlin. Das ist: Voll-
stindige Nachricht von der Stadt Berlin, erster Teil, Berlin 1737, S. 76). Der Entwurf ist aber eher
Hofprediger Petrus Rauch zuzuschreiben, worauf dessen briefliche Aulerung vom Oktober 1538
hindeutet (vgl. HoHLE: Universitit und Reformation [wie Anm. 51], S. 398).

Melanchthon berichtet Kurfiirst Johann Friedrich von Sachsen am 4. November 1538 iiber seinen
Aufenthalt am Berliner Hof und seine Kritik am Entwurf der Kirchenordnung: »Als ich zu dem
Marggraven erfordert binn, hatt ehr mir seines munchs buch furgeleget und begeret, das ichs wolt
iudicirn. Nu war viel unrechter lahr darinn, da der Marggrave selb ad margines seine correctur
zugeschriben hett. Denn der monch verstehet dise propositio nicht recht und gehet weitt aus dem
wegofide iustificamur«. Derhalben hab ich dem Markgraven geradten, ehrsoll dises buch nichtlassen
ans liecht khomen, ehr wurde nicht mit bestehen und wurde viel unrichtikeit machen. Dabey hab
ich yhm geradten, das ehr sich seines gemuts one ein schrifftlich ordnung gegen der landschafft
gnediglich wolte vernemen lassen von zulassung des evangelii und rechtes brauchs des sacraments
etc. Weiter hab ich nichts geschriben oder geradten, sondern dabey yhnen vormanet, ehr wolde auch
offentlich das coniugium zulassen und von der mesf§ mifSbreuchen zu predigen gestatten, ob ehr
gleich die selbige noch anfenglichs nicht endern kont. Dabey ists also beruget. Denn ehr scheuet
vor der mess abthuung, und, wiewol ehr viel mit mir von der mess geredt, so ists doch also bliben
hangen. Denn in den andern artikeln lies ehr sich allen wol vernemen. Mehr weiss ich nicht, so
hab ich yhm nichts geschriben und schreib yhm nichts. Philippus Melanthon« (MBW.T 8 [wie
Anm. 55], S. 244f. [Nr. 2112]). Aus diesem Brief ergibt sich nicht, ob Melanchthon von seinem
Aufenthalt im Frithjahr 1538 oder von einem neuerlichen, ansonsten nicht belegten Aufenthalt im
Herbst 1538 spricht.

Brief des brandenburgischen Hofpredigers Petrus Rauch an den Wiener Bischof Johann Fabri vom
25. Oktober 1538 (auszugsweise erhalten in Form einer Notiz Morones: FRIEDENSBURG, Walter
[Bearb.]: Nuntiaturberichte aus Deutschland, Abt. 1, Bd. 3: Legation Aleanders 1538—1539, Gotha
1893, S. 250, Anm. 3).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 247



der Kurfurst ab, wie die Konkordien- und Friedstandsverhandlungen zwischen
Kaiser und Schmalkaldischem Bund sich entwickeln wiirden. Allerdings machte er
auch kein Geheimnis daraus, dass kirchliche Neuerungen im Sinne der Reformation
bevorstanden.” Aber noch Anfang Juni 1539 scheint die Umsetzung der geplanten
kirchlichen Neuerungen nicht terminiert gewesen zu sein, beklagte doch der stets gut
informierte und in die Reformationsvorbereitungen Joachims II. eng eingebundene
Melanchthon dem kurfirstlichen Rat Johannes Weinloben gegeniiber noch das
Stocken der Reformation im Kurfiirstentum Brandenburg.®

Im Spitsommer 1539 begann dann aber die Vorbereitung der kirchlichen Refor-
men. Méglicherweise gehérte bereits das Gesprich des von Joachim II. entsandten,
mit der Reformation sympathisierenden Havelberger Dompropsts Leonhard Keller
mit Georg III. von Anhalt am 10. Juni 1539, bei dem Georg eine Reformation unter
Beibehaltung der Bischéfe empfahl, zu diesen Vorbereitungen.®! Mit der Berufung
dreier profilierter Theologen nach Berlin-Coélln im August und September 1539 be-
gann dann die Kirchenreform: Aus Franken kam im August Jakob Stratner®?, der
Hofprediger wurde; aus dem Herzogtum Sachsen kam Ende August Georg Witzel®3,
der Professor in Frankfurt werden sollte®; und aus der Neumark kam im September
Georg Buchholzer®, der Berliner Propst wurde und am 14. September in der Cllner
Stiftskirche die erste offizielle evangelische Predigt hielt.°® Stratner und Buchholzer
waren Anhinger der lutherischen Reformation, Witzel gehorte zum reformkatholi-

59 Das Ersuchen der Stidte Berlin und Célln um Erlaubnis der 6stlichen Kommunion sub utraque im
Februar 1539 (Fipicin, Ernst [Hg.]: Historisch-diplomatische Beitrige zur Geschichte der Stadt
Berlin, Teil 2: Berlinische Urkunden von 1261 bis 1550, Berlin 1837, S. 336f. [Nr. 218]) und die
Antwort des Kurfiirsten darauf (Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925,
S. 3f) deuten darauf hin, dass der Kurfiirst die Einfiihrung des Laienkelchs plante und das auch
schon signalisiert hatte.

60 Melanchthon schreibt: »Profecto, mi Ioannes, ex animo doleo usque adeo negligi in Marchia scho-
las et ecclesias. Qualis vastitas futura est, si Princeps non dabit operam, ut isti parti reipublicae
medeatur! Hac de re libenter ad eum scripsissem, et scribam aliquando, si tu suadebis. Haec effudi
liberius et simplicius apud te, confisus tua humanitate et prudentia« (MBW.T 8 [wie Anm. 55],
S. 448, Z. 15-19 [Nr. 2217]).

61 Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 152f.

62 MULLER, Nikolaus: Zur Geschichte des Reichstags von Regensburg 1541, in: Jahrbuch fiir Branden-
burgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 175-248, hier zu Stratners Titigkeit in Brandenburg:
S.239-244.

63 MennNecke-HausTeIN, Ute: Art. Witzel, Georg, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 36,2004,
S. 257-260. — VETTER, Paul: Witzel’s Flucht aus dem albertinischen Sachsen, in: Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte, Bd. 13, 1892, S. 282-310. — TruseN, Winfried: Um die Reform und Einheit
der Kirche. Zum Leben und Werk Georg Witzels, Miinster 1957.

64 HOHLE: Universitit und Reformation (wie Anm. 51), S. 394, 400.

65 Laminski, Adolf: Georg Buchholzer. Erster evangelischer Prediger in Buckow, Schéna und Arns-
walde sowie Propst an St. Nikolai in Berlin, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Landesgeschichte,
Bd. 50, 1999, S. 62-112.

66 Joachim II. hatte auch Urbanus Rhegius zur Ubersiedelung nach Brandenburg — und damit wohl
zur Mitarbeit an der Kirchenordnung — eingeladen, der jedoch nicht bereit war, in die Mark zu
kommen (s. den bei FREGE: Berlin unter dem Einflusse der Reformation [wie Anm. 29], S. 175f,,
abgedruckten Brief von Rhegius an Joachim II.). Auch er sollte wohl Professor in Frankfurt werden
(Ho6HLE: Universitit und Reformation [wie Anm. 51], S. 394).

248 Andreas Stegmann



schen Spektrum. Ende August 1539 informierte der Kurfiirst auch die Bischéfe von
Brandenburg, Havelberg und Lebus iber die geplanten Neuerungen und diirfte zu-
mindest die Unterstiitzung des Brandenburger Bischofs erhalten haben.®”
Buchholzer, Stratner und Witzel scheinen eine Kommission gebildet zu haben,
die regelmiflig zusammentrat und unter der Aufsicht des Kurfiirsten, der wohl auch
selbst Skizzen und Texte beisteuerte, bis Ende November 1539 einen ersten Entwurf
der Kirchenordnung verfertigte.®® Uber den Ablauf der Kommissionsarbeit wissen
wir nahezu nichts. Ein Brief Melanchthons zeigt, dass dieser Mitte Oktober 1539 bei
seinem Aufenthalt am Hofe iiber die Arbeiten informiert wurde, der Brief verrit aber —
abgesehen von der Erwihnung der in die Ordnung einzufiigenden Kinderpredigten
Osianders — nichts {iber den Stand der Arbeiten am Text der Kirchenordnung.® Als
am 1. November 1539 das erste oflizielle evangelische Abendmahl — wahrscheinlich

67 Das Treffen mit den Bischéfen lasst sich erschlieflen aus dem Brief Joachims II. an Kénig Sigismund
von Polen vom 1. September 1539 (»Haben demnach vor wenigen Tagen wolbedechtiglich mit Rath
unserer furnembsten Geistlichen Prelaten und Landrethe uns einer Cristlichen reformation etlicher
Ceremonien und kirchenordnungk disselbige in unsern landen bey und mit den unsern zu halten
entschlossen und verglichen«: Forschungen zur Brandenburgischen und Preufiischen Geschichte,
Bd. 2, 1889, S. 403) und einer Notiz von Cochlius vom 31. Januar 1540 (»caeterum marchio
Brandenburgensis elector nuper instinctu Philippi Melanchtonis luthericam fecit ordinationem
in terris suis, vocatis ad eam dietam provincialem tribus episcopis suis, e quibus unus, nempe
Brandenburgensis, consensisse dicitur«: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, Bd. 18, 1898, S. 423).

68 Die Mitarbeiter der Kommission und der Ablauf der Kommissionsarbeit lassen sich aufgrund
fehlender Quellen nicht niher bestimmen. Die Beteiligung Witzels ergibt sich aus der Ubernahme
zweier kurzer Abschnitte aus einer seiner Zuarbeiten zur Brandenburgischen Kirchenordnung und
den Gutachten der Wittenberger Theologen Anfang Dezember 1539. Die Beteiligung von Stratner
und Buchholzer lisst sich aus deren Kontakten zu den Wittenberger Theologen Ende November,
Anfang Dezember erschlieflen. Von den Vorarbeiten und Entwiirfen der Kommissionsmitglieder
haben sich die Witzels erhalten (HoHLE: Universitit und Reformation [wie Anm. 51], S. 400—402):
1. »Quaestiones catechisticae« (entstanden 1539 in Berlin, gedruckt 1541 in Mainz, moglicherweise
gedacht als Vorlage fiir den Katechismus der Kirchenordnung; RicuTER, Gregor: Die Schriften
Georg Witzels bibliographisch bearbeitet, Fulda 1913, Nr. 50); 2. »Hagiologium« (Sammlung
von Heiligengeschichten, gedruckt 1541, das Vorwort gibt als Zeit und Ort der Abfassung Berlin
1539 an; RicHTER: Schriften, Nr. 53); 3. »Typus ecclesiae prioris« (verfasst 1538 fiir das Leipziger
Religionsgesprich, gedruckt 1540 in Mainz, Joachim II. soll den Text 1539/40 im Manuskript
gekannt und geschitzt haben; RicuTER: Schriften, Nr. 52); 4. »Media aliquot adeoque remedia
concordiae, etiamnum rudia. Olim apud Berlinum Marchiae, Principi Electori tale quippiam abs
me efflagitanti« mit der Devise emendari, non amputari (fol. 16'-17%; in: WitzeL, Georg: Inspectio
ecclesiarum ad R. D. D. Marquarum vere episcopum Nemetensem, Kéln 1564, VD16, W 3972,
fol. 14'-21%; RicHTER: Schriften, Nr. 138); 5. Entwurf fiir die brandenburgische Kirchenordnung
(fragmentarisch als handschriftliche Kopie erhalten, Abdruck: Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43,
2002/2003, S. 111-119).

69 Am 26. Oktober 1539 schreibt Melanchthon an Veit Dietrich: »Fui in his diebus in Marchia, ac-
cersitus a loachimo electore, quod ex Cratone audisse te existimo. Deliberatur de tollendis abusibus
ecclesiarum, sed nollem adhiberi in consilium Mustelam [Witzel]. Ego quaedam ipsius deliberata
reprehendi; sed quid futurum sit, exitus ostendet. Calendis Novembris inchoabitur res: Abolentur
privatae liturgiae, conceditur sacerdotibus coniugium, tollitur invocatio sanctorum, iubetur pura
doctrina tradi et proponitur vestra katijynoig [sc. die Kinderpredigten Osianders], conceditur
integri sacramenti usus. Tantum una in re herebat 6 Apywv. Cupiebat adhuc retinere quotidianum
liturgiam unam, a qua sententia deduci posset, si abesset Mustela« (MBW.T 8 [wie Anm. 55], S. 574,
Z.66-74 [Nr. 2294]).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 249



in der Spandauer Nikolaikirche im Beisein von Kurfiirst Joachim II. und Bischof
Matthias von Jagow — gefeiert wurde’’, war die Kommissionsarbeit noch im Gange,
und es lag wohl kaum ein Text vor, an dem sich die Feier hitte orientieren kénnen,
auch wenn die fiir die Spandauer Feier maf8geblichen Entscheidungen schon gefallen
waren: Das Deutsche sollte Liturgiesprache sein, und es sollte unter beiderlei Gestalt
kommuniziert werden. Mitte November 1539 informierte der Kurfiirst seinen Bruder,
der von der Arbeit an der Kirchenordnung wusste und um ein Exemplar gebeten
hatte, dass die Arbeit am Text noch nicht abgeschlossen sei und er ihm die Ordnung
so bald wie méglich zuginglich machen werde.”!

In der zweiten Novemberhilfte lag ein erster Entwurf der Kirchenordnung vor,
tiber dessen Umfang und Inhalt man aus der Korrespondenz mit den Wittenberger
Theologen einen ungefihren Eindruck bekommt. Die Kommission hatte wohl mitdem
ersten und zweiten Hauptteil begonnen: den Aussagen tiber die Lehre und dem Kate-
chismus, wofiir sie weitgehend auf die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenord-
nungvon 1533 und Andreas Osianders Kinderpredigten zuriickgriff. Wahrscheinlich
wurden die Druckausgaben dieser Werke gemeinsam durchgesehen, Verinderungen
der Vorlagen beschlossen und das Ergebnis dann in einem handschriftlichen Entwurf
festgehalten. Moglicherweise lagen dem spiteren Druck aber auch mit Streichungen
und Hinzufigungen versehene Druckausgaben dieser beiden Werke zugrunde, die
durch weitere gedruckte oder handschriftliche Materialien erginzt wurden. Aufer-
dem muss es auch schon Entwiirfe fiir den dritten Hauptteil gegeben haben, die teils
auf anderen gedruckt vorliegenden Ordnungen beruhten, teils in handschriftlicher
Form neu konzipiert worden waren. Welchen Umfang und Inhalt diese Vorform des
dritten Hauptteil hatte, ldsst sich aus der erhaltenen Korrespondenz Ende November,
Anfang Dezember 1539 allerdings nur umrisshaft erschlieffen.

Ein Brief Melanchthons an Jakob Stratner vom 23. November 1539 ist der erste
verldssliche Hinweis auf den Bearbeitungsstand der Kirchenordnung: Stratner muss
zuvor Melanchthon den Entwurf vorgelegt oder ihn umfassend tiber diesen Entwurf
unterrichtet haben, weil der Wittenberger nimlich einzelne Punkte herausgreift und
kritisch kommentiert.”?> Anfang Dezember 1539 schickte Joachim II. dann Stratner
nach Wittenberg, um das Urteil der dortigen Theologen zum vorldufigen Entwurf der
Kirchenordnung vom November einzuholen.”” Drei an den Kurfiirsten adressierte

70 STEGMANN, Andreas: Wo fand das erste offizielle evangelische Abendmahl im Kurfiirstentum
Brandenburg statt? — Zum Stand der wissenschaftlichen Diskussion im Reformationsjahr 2017,
in: Der Bir von Berlin. Jahrbuch des Vereins fiir die Geschichte Berlins 66, 2017 (im Druck).

71 Kaurfiirst Joachim II. an Markgraf Johann von Kiistrin, 12.11.1539 (GStA PK [wie Anm. 15], I. HA,
Rep. 42, Nr. 5b, Paket 14034, Fasz. 3, fol. 14f.; abgedruckt in: Archiv fiir Reformationsgeschichte,
Bd. 8, 1910/11, S. 134).

72 MBW.T 8 (wie Anm. 55), S. 619f. (Nr. 2313). Folgende Punkte lassen sich erschlieen: 1. Witzel
arbeitet an der Brandenburgischen Kirchenordnung mit; 2. vorgesehen ist cine adoratio sacramenti
in pompa (Sakramentsprozession?); 3. vorgesehen ist die Verwendung von Weihwasser; 4. vorgese-
hen sind »abusus in missa sive communione«, wobei nicht klar wird, was gemeint ist (vielleicht die
Elevation der konsekrierten Elemente oder deren Anbetung).

73 Das belegt ein Brief von Justus Jonas an Spalatin, wo es heif3t: »Illustriss. elector Brandeburgensis
deditad doct. Mart. Luth. et Phil. et me literas et singulisadmodum clementer epistulam misit manu

250 Andreas Stegmann



briefliche Gutachten von Luther, Melanchthon und Jonas vom 4. oder 5. Dezember
sind erhalten”, dazu der Brief Luthers an Buchholzer.”” Die Gutachten und der Brief
an Buchholzer beurteilen den damals vorliegenden Entwurf grundsitzlich positivund
haben — anders als Melanchthon 1538 gegeniiber dem wohl von Rauch vorgelegten
Entwurf — keine prinzipiellen Einwinde. In den Augen der Wittenberger entsprach
der ihnen vorgelegte Entwurf weitgehend den eigenen Vorstellungen. Der Kurfiirst
konnte spiter mit Recht diese Briefe als Ausweis des evangelischen Charakters der
mirkischen Landeskirche prisentieren.”® Allerdings gab es auch einige Kritikpunkte,
etwa, dass im dritten Hauptteil problematische Aussagen iiber »Procession, Olunge
vnd Sacrament«’” enthalten waren und dass es fragwiirdige Vorgaben fiir Prozessio-
nen, fiir liturgische Kleidung und fiir die Elevation gab.”® Was mit den kritisierten
Punkten genau gemeint war — ob etwa in dem begutachteten Entwurf die Fronleich-
namsprozession und die letzte C)lung vorgeschen waren, ob die Allerheiligenlitanei
beibehalte wurde, ob weitethin Messen ohne Kommunikanten méglichen waren
und ob der Versehgang nur mit der konsekrierten Hostie und ohne konsekrierten
Wein stattfinden sollte —, lisst sich den knappen Formulierungen nicht entnehmen.
Nicht ohne Grund wiesen die Wittenberger darauf hin, dass sie Stratner personlich
genauer unterrichtet hatten, so dass dieser die Anderungswiinsche der Wittenberger
miindlich tibermitteln konnte.

Joachim II. suchte aber nicht nur den Kontakt zu den Wittenberger Theologen,
sondern bezog nun auch Fiirst Georg I1I. von Anhalt” ein: Am 30. November 1539

subscriptam, et ad nos legatos misit suum concionatorem d. Jacobum Staden [sc. Jakob Stratner]
et licentiatum jurisconsultum [Johannes Heiler?]« (Der Briefwechsel des Justus Jonas, gesammelt
und bearbeitet von Gustav Kawerau, erste Hilfte, Halle/S. 1884, S. 377 [Nr. 470]).

74 D.Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bd. 8, Weimar 1938 [im Folgen-
den: WAB 8], S. 620—-624 (Nr. 3420). - MBW.T 8 (wie Anm. 55), S. 638—640 [Nr. 2324]. — Der
Briefwechsel des Justus Jonas (wie Anm. 73), S. 375f. (Nr. 469).

75 WAB 8 (wie Anm. 74), S. 624—626 (Nr. 3421).

76 Der alten reinen Kirchen Gesenge (wie Anm. 24), fol. d 3'—g 3". — Auch Joachims jiingerer Halb-
bruder, der in den 1570er Jahren eine Verteidigung der Zeremonien veréffentlichte und darin die
Haltung Joachims II. unterstiitzte, druckte diese Briefe ab: AcHATIUS vVON BRANDENBURG: Col-
lectur: Vnd Aufizug auf§ den Christlichen / reinen / jetziger vnserer zeit Lehrern wie vid warumb
die Christlichen freyen / vnd vngefihrlichen reinen Ceremonien / one verletzung der Gewissen /
mogen / kénnen vnd sollen / gehalten werden, Frankfurt/M. 1579 (VDI6, B 7018), S. 20-36.

77 WAB 8 (wie Anm. 74), S. 622, 7. 27.

78 Wenn Luther in seinem Brief an Buchholzer verlangt, dass der Kurfiirst »die anruffung der Hei-
ligen, das sie nicht Nothelffer, Mittler noch fiirbiter sein [, fallen lasse], vnnd das Sacrament in
der Procession nicht umbtragen [lasse], vnd lassen fallen die teglichen Messen, auch die Vigilien
vnd Seelmessen der Todten, vnd nicht lassen weihen Wasser, Saltz und Kraut, vnd singen reine
Responsoria vnd Gesenge, lateinisch vnnd deutzsch, im Circuitu oder Procession« (WAB 8 [wie
Anm. 74], S. 625, Z. 15-20), dann konnen im Hintergrund entsprechende Regelungen des Ent-
wurfs oder zumindest Vorschlige des Kurfiirsten oder Witzels gestanden haben.

79 Georg III. war zugleich Geistlicher und herrschender Fiirst. Er hatte sich in den 1520er Jahren der
Reformation zugewandt und fiihrte sie zusammen mit seinen Briidern wihrend der 1530er Jahre in
Anhalt ein. Zu Georgs Person und Wirken: Lau, Franz: Georg III. von Anhalt (1507-1553), erster
evangelischer »Bischof«von Merseburg. Seine Theologie und seine Bedeutung fiir die Geschichte der
Reformation in Deutschland, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx-Universitit Leipzig,

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 251



antwortete Joachim II. auf die Glickwiinsche Georgs III. von Anhalc anlisslich
des Beginns der kurbrandenburgischen Reformation am 1. November. Im selben
Brief bat er ihn, an der Fertigstellung der Kirchenordnung mitzuwirken.®® Die Ein-
beziehung des Askaniers in die Arbeit an der Kirchenordnung hat wahrscheinlich
erst zu diesem Zeitpunkt begonnen. Georg III. machte sich gleich nach Empfang

dieses Briefs Anfang Dezember 1539 daran, Vorschlige auszuarbeiten, die er von
Ende Dezember 1539 bis Mai 1540 nach und nach dem Kurfiirsten iibermitteln
lie8.%! Die erhaltene Korrespondenz Georgs III. von Anhalt enthilt wertvolle Hin-
weise auf den Ablauf der Arbeiten.??

80

81

82

252

Gesellschafts- und sprachwissenschaftliche Reihe, Bd. 3, 1953/54, S. 139-152. — DETMERS, Achim
(Hg.): Georg III. von Anhalt (1507-1553). Reichsfiirst, Reformator und Bischof. Ausgewihlte
Schriften, Leipzig 2007.

LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 510f. (Abdruck: Jahrbuch fiir Branden-
burgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 158f.). Zu Georgs Mitarbeit an der Brandenburgi-
schen Kirchenordnung: MULLER: Bezichungen zwischen den Kurfiirsten Joachim I. und II. von
Brandenburg und dem Fiirsten Georg III. von Anhalt (wie Anm. 32), S. 167-172. Bevor er sich an
der Brandenburgischen Kirchenordnung beteiligte, legte er bereits in anderen Zusammenhingen
dhnliche Texte vor. So sind ein Rechtfertigungsbrief der Fiirsten von Anhalt-Dessau an Joachim I.
vom 27. April 1534 wegen der Einfithrung der Reformation (Jahrbuch fiir Brandenburgische
Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 130-134) und Georgs diesen Schritt verteidigender »Bericht
von der Lehr vind Ceremonien, so zu Dessaw gehalten werden« (Originalfassung: LASA, DE [wie
Anm. 54], Z 4,V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 148—176; abgedruckt in: MOLLER: Fiirst Georgs III. schrift-
stellerische Titigkeit [wie Anm. 32]) iberliefert, die jedoch in keinem direkten Zusammenhang
mit der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 stehen.

LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 512, 516-520, 551-563, 567-571. Um
welche Abschnitte es sich handelt und wie die Entwiirfe angepasst wurden, zeigt Teil 5 unten.
Am 8. Dezember 1539 antwortete Georg auf Joachims Brief vom 30. November 1539 mit der Ent-
schuldigung, wegen »schwacheit meins leibes« nicht nach Berlin kommen zu kénnen, und dem
Verweis auf den bevorstehenden Besuch seiner Briider in Berlin (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4,
V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 521). Am 28. Dezember 1539 instruiert Georgs seine Briider Johann und
Joachim von Anhalt, die bei ihrem Aufenthalt in Berlin Kurfiirst Joachim II. einen von Georg II1.
erarbeiteten Abschnittiiber die »Ceremonien in genere« iibergeben sollen (LASA, DE [wie Anm. 54],
7 4,V 240 Nr. 1 Bd. , fol. 516-520). Am 25. Januar 1540 informiert Joachim II. die Fiirsten Jo-
hann und Joachim von Anhalt dariiber, dass er Stratner zu Fiirst Georg II1. schicken wolle, um die
Arbeiten an der KO zu beschleunigen, was aber nicht geht, weil Stratner in Berlin zur Zeit wegen
der von ihm zu leistenden »etzlicher Artickel Resolution« — womit wohl die Uberarbeitung des
Entwurfs der KO gemeint ist — unabkémmlich ist (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 6. A-Z, Nr. 169,
fol. 47). Am 9. Mirz 1540 informiert Joachim Georg iiber die Vorlage der Brandenburgischen
Kirchenordnung auf dem Landtag und danke fiir die Erginzungen zur Kirchenordnung, die er
einarbeiten lifSt (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 581f.). Am 13. April 1540
weist Joachims Georgdaraufhin, dass der Druck der Brandenburgischen Kirchenordnungbegonnen
hat, und er erbittet von ihm Hilfe bei der Durchsicht der Ordnung (gemeint sind wohl die noch
nicht gedruckten Abschnitte, vor allem der 3. Hauptteil), wofiir Georg am 24. April nach Berlin
kommen soll (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 6, Nr. 171, fol. 17). Im Antwortbrief (fol. 18) kiindigt
Georg sein Kommen fiir den fiir den 24. April an. Am 17. Mai 1540 dankt Joachim III. Georg III.
fiir die neuerlichen Zuarbeiten zur Brandenburgischen Kirchenordnung, die jetzt aber nur noch
partiell beriicksichtigt werden konnen, um den Text nicht noch weiter wachsen zu lassen (LASA,
DE [wie Anm. 54], Z 6, Nr. 171, fol. 13f.). Méglicherweise handelt es sich bei diesen Zuarbeiten
um Georgs Entwiirfe fiir die Abschnitte »Von der heiligen zceit der Marterwochenn vnd Osternnc
sowie »Von der Creutzwochenng, fiir die Georg Hinweise Melanchthons verarbeitet hat (der Zettel

Melanchthons findet sich in: LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. 1, fol. 5797, die

Andreas Stegmann



Von Mitte Dezember 1539 bis Mai 1540 zog sich dann die Einarbeitung der Ande-
rungsvorschlige der Wittenberger Theologen und Georgs II1. von Anhalt hin. Niche
mehr beteiligt an diesem Arbeitsschritt war Georg Witzel, der den Ende November
vorliegenden Entwurf nicht mittragen konnte und die Mark wohl Anfang Dezember
1539 verlief3.® In dieser Phase der Arbeit verinderte der Text sich in zweierlei Hinsicht
noch: Zum einen wurden —wohl vor allem im dritten Hauptteil — von den Gutachtern
monierte Punkte gestrichen oder entschirft, zum anderen wurden die Ergdnzungen
Georgs I1I. zur Vorrede zum Lehrteil, seine Vorrede zum Zeremonienteil und seine
Erginzungen zu den liturgischen Ordnungen eingefiigt. Wann die kurfiirstliche
Vorrede zur Kirchenordnung und die bischéfliche Bestitigung der Kirchenordnung
entstanden, die den Gesamttext rahmen, lidsst sich nicht genauer sagen, vermutlich
aber eher gegen Ende der Arbeit. Erstmals einer eingeschrinkten Offentlichkeit— den
kurmirkischen Landstinden — wurde der mittlerweile weitgehend fertigstellte Text
am 7. Mirz 1540 vorgelegt.®* Dabei ging es nicht darum, die Zustimmung der Stin-
de einzuholen, sondern darum, sie zu informieren und die im Sommer beginnende
Visitation mit ihren weitreichenden Verinderungen vorzubereiten. Die altgldubigen
Prilaten, die zu den Landstinden gehorten, protestierten gegen die vom Kurfiirsten
vorgelegte »neue ordnung in der religion und sonderlich der messen« und verlangten,
dass die altgliubige Predigt und Gottesdienstpraxis nicht abgeschafft wiirden.®

Anfang April 1540 begann dann der Druck des ersten und zweiten Hauptteils
der Kirchenordnung und Ende Mai 1540 der Druck des dritten Hauptteils.®® Der
Druckauftrag ging an Hans Weif3, der erst vor kurzem — vielleicht vom Kurfiirsten
eigens fiir dieses Publikationsprojekt angeworben — von Wittenberg nach Berlin
tibergesiedelt war.%” Weif$ druckte mit Typen, die er schon in Wittenberg verwendet
hatte, so dass die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 nicht nur ihrem Inhale
nach »wittenbergisch« war. Bei der Kirchenordnung handelt es sich wahrscheinlich
auch um den ersten in Berlin-Colln tiberhaupt hergestellten Druck. Die drei Teile
der Ordnung haben ihre jeweils eigene Bogenzihlung, was auf eine Herstellung in
drei voneinander unabhingigen Arbeitsgingen hindeutet. Weil sich in manchen

der Kurfiirst nun wieder zuriickschickt, und zwar mit der eigenhindigen Bemerkung: »Ich schick
auch E | hyneben des philipi zedell widerumb zu vnd er geffellt mir und Er Jacob [Stratner] woll«.

83 Witzel schreibtam 8. Dezember 1539 an Johannes Dantiscus, dass er sich in Berlin gescheitert sehe,
und er kritisiert den Kurfiirsten und seine evangelischen Berater (abgedruckt in: RicHTER, Gregor:
Die Schriften Georg Witzels bibliographisch bearbeitet, Fulda 1913, S. 168—174, hier S. 170-172;
vgl. den Brief Witzels an Dantiscus vom 18. April 1541: S. 176f.).

84 Am 9. Mirz 1540 informierte Joachim II. Georg III. iiber die Vorlage der KO auf dem Landtag
(LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 581f)). Zu den Landtagsverhandlungen:
HEeroLp: Zur ersten lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540-45 (wie
Anm. 37), Bd. 20, 1925, S. 35-61.

85 Der prelathen und geistlichen artickel, Mirz 1540 (?) (GStA PK [wie Anm. 15], I. HA, Rep. 20,
vol. C, Fasz. 5, fol. 27", Abdruck: FRIEDENSBURG, Walter [Hg.]: Kurmirkische Stindeakten aus
der Regierungszeit Kurfiirst Joachims I1., Bd. 1, Miinchen/Leipzig 1913, S. 103f. [Nr. 19]).

86 Das ergibt sich aus der Korrespondenz zwischen Joachim II. und Georg III. (wie Anm. 82).

87 Zu Weif’ Druckertitigkeit: REskEe, Christoph: Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im
deutschen Sprachgebiet, Wiesbaden 22015, S. 106.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 253



Druckbégen des ersten und zweiten Hauptteils Druckfehler fanden, wurde einige
der Bdgen ganz oder teilweise neugesetzt, ohne dass die fehlerhaften Druckbogen
vernichtet wurden.®® Das hat dazu gefiihrt, dass sich die fehlerhaften Druckbégen in
einem erheblichen Teil der Erstauflage finden, sodass die Exemplare der Erstauflage
nicht alle satzidentisch sind.

Nachdem schon einige Zeitdie Nachrichtvon der bevorstehenden Veroffentlichung
der Kirchenordnung die Runde gemacht hatte®” und der Kurfiirst selbst wohl mit
einer Fertigstellung des Drucks Ende Mai gerechnet hatte?®, lag dann Ende Juni oder
Anfang Juli 1540 die Druckfassung vor.”' Rasch wurde sie an auswirtige Adressaten
tibersandt”? und seit August 1540 im Zuge der Visitation auch den Kirchengemeinden
iibergeben.”> Gemeinden, die nicht mit einer baldigen Visitation rechneten, suchten
auch um die Ubersendung eines Exemplars nach.”* Dass diese Neuerscheinung auf-

merksam registriert wurde, zeigen einige frithe Reaktionen.”

88 ScuHwEeNKE/VouLLIEME: Die Berliner Druckerei des Hans Weiss (wie Anm. 12), S. 54f. Betroffen
sind die Bégen L und P im ersten Hauptteil und die Bégen f, g, h und z im zweiten Hauptteil.

89 Schon am 30. April 1540 erbat Kaiser Karl V. von Kurfiirst Joachim II. die Ubersendung der
Brandenburgischen Kirchenordnung (PreiLscHIFTER, Georg [Hg.]: Acta reformationis catholicae
ecclesiam Germaniae concernentiasaeculi X V1. Die Reformverhandlungen des deutschen Episkopats
von 1520 bis 1570, Bd. 3 [im Folgenden: ARC 3], Regensburg 1968, S. 94f. [Nr. 59]).

90 Diekurfiirstliche Instruktion fiir die kurbrandenburgischen Gesandten zum Religionsgesprich von
Hagenau vom 25. Mai 1540 sicht die Ubergabe eines Exemplars wihrend des Religionsgesprichs
vor (GANZER, Klaus [Hg.]: Akten der deutschen Reichsreligionsgespriche im 16. Jahrhundert, Bd. 1,
Gottingen 2000, S. 502-506 [Nr. 195]).

91 Am 24. Juni 1540 berichtet Joachim II. Georg III. von der baldigen Fertigstellung der Kirchen-
ordnung (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 586'-587"; abgedruckt in: Jahr-
buch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 162f.). Dass der Spandauer Rat am
25. Juni 1540 18 Groschen fiir die Anschaffung der Kirchenordnung bezahlt, ist ein Indiz dafiir,
dassder Druck Ende Junivorgelegen haben kénnte (PoHL, Joachim: Das Benediktinernonnenkloster
St. Marien zu Spandau, Kéln u.a. 1996, S. 531). Am 10. Juli 1540 antwortete Georg II1. allerdings
auf Joachims Brief vom 24. Juni, dass er das versprochene Druckexemplar erwarte (Jahrbuch fiir
Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 4, 1907, S. 163-167).

92 Am 22. Juli 1540 wird ein Druckexemplar an Kaiser Karl V. iibersandt (ARC 3 [wie Anm. 89],
S.179 [Nr. 86]) und am 24. Juli werden mehrere Exemplare an Fiirst Georg I11. tibersandt (LASA,
DE [wie Anm. 54], Z 6, Nr. 171, fol. 20f.).

93 Eine solche Ubergabe lisst aus den in den Visitationsabschieden iiblichen Hinweisen auf die Be-
folgung der Brandenburgischen Kirchenordnung erschliefen. Eine Gemeinde, die entsprechend
der Brandenburgischen Kirchenordnung Gottesdienst feiern wollte, kam auch gar nicht umhin,
ein Exemplar zu besitzen. Daraus, dass jede Kirchengemeinde ein Exemplar besafi, lisst sich auf
die Auflage zuriickschliefien, wobei allerdings die Gesamtzahl der Kirchengemeinden unbekannt
ist. Aus der dem Druck des Konkordienbuchs von 1581 angefiigten Unterschriftenliste mit etwas
mehr als 1000 Namen mirkischer Geistlicher (VD16 K 2001, fol. B 5v—C 3r) lisst sich auf eine
Gesamtzahl von Gemeinden im mittleren dreistelligen Bereich schliefen.

94 So etwa am 20. Dezember 1540 der Rat von Gardelegen, der den Kurfiirsten um Zusendung
eines Exemplars der Kirchenordnung bat (Riepkr, Adolph Friedrich [Hg.]: Codex Diplomaticus
Brandenburgensis, Hauptteil 1, Bd. 6, Berlin 1846, S. 166f. [Nr. 236]).

95 Schon bald wandte sich der aus dem neumirkischen Soldin stammende Tangermiinder Pfarrer
Gregor Solinus, der bis vor kurzem noch in Wittenberg studiert hatte, an die Wittenberger Theo-
logen, die ihm am 24. August 1540 (VogT, Otto [Hg.]: Dr. Johannes Bugenhagens Briefwechsel,
mit einem Vorwort und Nachtrigen von Eike Wolgast, Hildesheim 1966, S. 202-204 [Nr. 85])
bzw. am 13. September 1540 (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und kommentierte Gesamt-
ausgabe, Bd. T 9, Stuttgart-Bad Cannstatt 2008 [= MBW.T 9], S. 364f. [Nr. 2497]; D. Martin

254 Andreas Stegmann



Thre Wirkung tat die Kirchenordnung von Anfang an. Wihrend der 1540er Jahre
wurden ihr folgend die Kirchenorganisation, die Verkiindigung und die Gottes-
dienstpraxis umgestellt. Von der intensiven Benutzung der Kirchenordnung zeugen
die Spuren an vielen erhaltenen Exemplaren: Die stabilen Ledereinbinde mit den
Metallnoppen, die verhindern, dass das Buch aufliegt; die Wachsflecken und die
abgegriffenen Seiten der Tauf- und Messliturgie, die die Verwendung als Agende
belegen; die eingeklebten Papierstreifen, die direkten Zugriff auf hiufiger benutzee
Teile erlauben; die zahlreichen Eintragungen und Marginalien, die von auf den Vor-
satzblittern eingetragenen Segensformeln, Gebeten und liturgischen Gesingen bis
zu mit der Predigtvorbereitung zusammenhingenden Kommentaren zu den Lehr-
aussagen und zum Katechismus reichen. Zugleich bezeugen die zum Teil prichtigen
Einbinde und kostbar ausgestalteten Buchschnitte, dass die Kirchenordnung als
Reprisentationsobjekt gelten konnte. Was die Umsetzung der Kirchenordnungangehe,
ist — wie in anderen evangelischen Territorien auch — mit einem lingeren Prozess
der kirchlichen Transformation zu rechnen, der durchaus auch ungleichmiflig — in
den Stidten schneller, auf dem Land langsamer — vor sich ging. In einigen Stidten
und Dérfern, die altgliubigen Bischéfen und Domkapiteln unterstanden, wurde die
Kirchenordnung erst spiter eingefiihre, als die Lebuser und Havelberger Sedes mit
einem Hohenzollernprinzen besetzt wurden. Die Verweigerung der Bischofe und
Domkapitel von Lebus und Havelberg war auch ein Grund dafiir, dass die Weiter-
fuhrung didzesanbischéflichen Struktur, wie sie die Kirchenordnung eigentlich
vorschrieb, nicht gelang. Tatsichlich setzte sich rasch das von der Kirchenordnung
eingesetzte landesherrliche Kirchenregiment mit seinen bischéflichen Amestrigern
(Visitatoren, Generalsuperintendent) durch, das 1543 durch das die bischoflichen
Gerichte ablésende Konsistorium erginze wurde. Auch in anderer Hinsicht wurde

Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bd. 8, Weimar 1941 [im Folgenden: WAB
9], S. 230-233 [Nr. 3534]) auf seine kritischen Riickfragen zur Brandenburgischen Kirchenord-
nung beruhigend antworteten: Die Lehre sei unzweifelhaft evangelisch, auch wenn es einige nicht
unproblematische Zeremonien gebe. Es ist auch ein Brief Melanchthons vom 4. September 1540
an Konrad Cordatus in Stendal erhalten, in dem die Kirchenordnung in derselben Weise beurteilt
wird (MBW.T 9 [s.0.], S. 353f. [Nr. 2489]). Georg III. von Anhalt gegeniiber lobt Melanchthon
am 4. September 1540 die in der Kirchenordnung vorgeschriebene Lehre und iibt vorsichtig Kritik
an einigen der in ihr vorgeschriebenen, nicht als Adiaphoron zu wertenden Zeremonien (MBW.T 9
[s.0.], S. 354f. [Nr. 2490]). Am 12. Dezember 1540 urteilt der hessische Rat Johann Feige in einem
Briefan Landgraf Philipp iiber die Brandenburgischen Kirchenordnung, sie sei »gantz reyn bis auff
etlich ceremonien, doran nichts gelegen, darine mus und kan man mit Inen gedult haben« (GANZER,
Klaus; MUHLEN, Karl-Heinz zur [Hg.]: Akten der deutschen Reichsreligionsgespriche im 16. Jahr-
hundert, Bd. 2, Gottingen 2002, S. 874 [Nr. 292]). Als letztes Zeugnis sei ein am 12. November
1542 verfasster Brief Melanchthonsan den in Wittenbergausgebildeten und an der Bartfelder Schule
lehrende Leonhard Stéckel genannt, der die Brandenburgische Kirchenordnung fiir die Verwendung
im ungarischen Protestantismus iibersetzen wollte. Melanchthon soll an Stéckel iiber die Branden-
burgische Kirchenordnung geschrieben haben: »Gaudeo Marchionis librum a te transferri, propter
vestras ecclesias. Nam doctrina in eo recte traditur, et cum nostris ecclesiis congruit. Ceremonias
autem humanas aliquanto plures aut studiosius retinet, quam opus est. Sed has ineptias ferendas
esse putavimus, quas quidem tempus ipsum emendat« (Melanchthons Briefwechsel. Kritische und
kommentierte Gesamtausgabe, Bd. T 11, Stuttgart-Bad Cannstatt 2010, S. 274, Z. 7-11 [Nr. 3051]).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 255



die Kirchenordnung nicht in vollem Umfang befolgt: In vielen Stidten gab es alter-
native Gottesdienstordnungen, und bei manchen der vorgeschriebenen Zeremonien
(z.B. der Firmung) fehlen Zeugnisse, ob und wie diese umgesetzt wurden. Uberhaupt
muss man mit einer erheblichen Freiheit der Kirchengemeinden und Pfarrer in der
Befolgung der Kirchenordnung rechnen, die sich von den Visitatoren und den nach
und nach eingesetzten Inspektoren nur in beschrinktem Mafle Vorschriften machen
lieBen. Manche Gemeinden und Pfarrer orientierten sich mehr an den Wittenberger
Ordnungen und Katechismen, ja es gab auch offene Kritik an den von der Kirchen-
ordnung konservierten Zeremonien.”® Aber auch wenn die kirchliche Wirklichkeit
vielfiltig gewesen sein diirfte, so gab doch die Kirchenordnung den Rahmen fiir das
kirchliche Leben vor und machte zahlreiche Einzelvorgaben. Dass Kirchenordnung
und kirchliche Wirklichkeit einander entsprachen, wird dadurch bestitigt, dass es
wihrend der Regierungszeit Joachims II. weder eine neue Kirchenordnung noch — ab-
gesehen von der Visitationsordnung fiir die Dorfer 1558, der ungedruckten Konsisto-
rialordnung und einzelnen kurfiirstlichen Mandaten — erginzende Ordnungen gab.
Erst 1572/73 wurde die Kirchenordnung unter Kurfiirst Johann Georg tiberarbeitet
und durch eine umfangreiche Visitations- und Konsistorialordnung erginzt.”” Diese
Ordnungen von 1572/73 bieten aber nichts grundsitzlich Neues, vielmehr bilden sie
die kirchliche Wirklichkeit ab, wie sie sich wihrend der Regierungszeit Joachims II.
herausgebildet hatte.

Die Quellen der Brandenburgischen Kirchenordnung

Die im Sommer 1540 publizierte Brandenburgische Kirchenordnung greift wie viele
der reformatorischen Kirchenordnungen auf Mustertexte zuriick. Besonders wichtig
sind die Brandenburgisch-Nirnbergische Kirchenordnung von 1533 und die Kinder-
predigten Andreas Osianders”, auf die der erste und zweite Hauptteil der Ordnung
fast ginzlich zuriickgehen. Die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenordnung war
in den 1530er Jahren eine der einflussreichsten Kirchenordnungen tiberhaupt, und da-
durch, dass Markgraf Georg der Fromme einer ihrer Auftraggeber war und Joachim II.

96 So kam es bei der Visitation 1558 zu einem Streitgesprich zwischen dem Rathenower Pfarrer und
Generalsuperintendent Johann Agricola, beidem der Pfarrer diein der Kirchenordnung vorgeschriebe-
nen Zeremonien kritisierte und Agricola diese verteidigte (Kawerau, Gustav: Eine Kirchenvisitation
von 1558, in: Jahrbuch fiir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 15, 1917, S. 23-30).

97 Der erste und zweite Hauptteil der Kirchenordnung von 1540 wurden ersetzt durch den Abdruck
des Augsburgischen Bekenntnisses, durch den Abdruck des Kleinen Katechismus Martin Luthers
und durch eine Sammlung von nach theologischen Themen angeordneten Lutherzitaten. Der dritte
Hauptteil wurde tiberarbeitet: Einige Passagen wurden gestrichen oder umformuliert, einiges ergénzt,
vieles aber blieb erhalten, so dass die Vorgaben der Kirchenordnung von 1540 zu Gottesdienst und
kollektiver Frdmmigkeitspraxis auch nach 1572 leitend waren.

98 Siche oben Anm. 36. Zur Entstehung dieser beiden Texte vgl. die editorischen Einleitungen zu den
oben genannten Ausgaben sowie ZIMMERMANN, Gunter: Prediger der Freiheit. Andreas Osiander
und der Niirnberger Rat 1522-1548, Mannheim 1999, S. 268-308. Die Kinderpredigten waren
kein Teil der Kirchenordnung, auf sie wurde aber in der Kirchenordnung verwiesen (VD16, B 6955,
fol. 387; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 153).

256 Andreas Stegmann



seine frinkische Verwandtschaft schitzte, diirfte die Wahl dieser Kirchenordnung als
Vorlage sich erst recht empfohlen haben. Im ersten Hauptteil ist auch eine Benutzung
des Wittenberger »Unterrichts der Visitatorn« von 1528 nachweisbar. Fiir den dritten
Hauptteil wurde ebenfalls die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenordnung von
1533 benutzt, daneben aber auch die erste und erweiterte zweite Auflage der Kirchen-
ordnung Herzog Heinrichs von Sachsen von 1539/40%%, die von den Wittenberger
Theologen mitverfasst und in Wittenberg gedrucke wurde, sowie spatmittelalterliche
Formulare.!”” Zudem ist mit mittelbaren Einfliissen anderer Texte zu rechnen.
Eigens fiir die Kirchenordnung verfasst wurden die kurfiirstliche Vorrede, einige
Abschnitte im ersten Haupteeil, die Vorrede zum zweiten Hauptteil sowie einige
Abschnitte des dritten Hauptteils. Nur fiir einige dieser Abschnitte ldsst sich ein
Aucor identifizieren. Wichtige Beitrdge hat Fiirst Georg I11. geleistet: Von ihm stam-
men die Erweiterung der Vorrede des Lehreeils, die Vorrede zum Zeremonienteil
sowie einzelne Abschnitte innerhalb des Zeremonienteils (Ausfiihrungen tber die
Salbung in der Vorrede zur Taufe, Ausfiihrungen zu Festzeiten). Ob und inwieweit
Georg III. die Konzeption und Ausgestaltung der KO insgesamt beeinflusst hat —

wie etwa Nikolaus Miiller meint!?!

—, ist schwer zu bestimmen. Die Belege fiir seine
Beteiligung stammen erst aus der Phase, nachdem der erste, weite Teile der spiter
gedruckten Ordnung umfassende Entwurf schon vorlag, weshalb die These vom
konzeptionellen Einfluss zu hinterfragen ist. Die von ihm verfassten Einleitungs-
texte zum ersten und dritten Hauptteil sind ohne Zweifel theologisch gewichtig
und lassen eine klare Konzeption erkennen — die Verbindung von reformatorischer

Rechtfertigungslehre und Traditionalismus hinsichtlich des kirchlichen Lebens —,

99  Kirchenordnunge zum anfang / fur die Pfarherrn in Herzog Heinrichs zu Sachsen v. g. h. Fiirsten-
thum, Wittenberg 1539 (VDI16, ZV 200; Abdruck: EKO 1 [wie Anm. 4], S. 264-281 [im Fol-
genden: Herzogl.-Sichs. KOJ). Die von Justus Jonas, Georg Spalatin, Caspar Cruciger, Friedrich
Myconius, Justus Menius und Johannes Weser unterzeichnete Vorrede ist auf den 19. September
1539 datiert, so dass hinsichtlich der mit der Brandenburgischen Kirchenordnung iibereinstimmen-
den Texte die zeitliche Prioritit der Herzoglich-Sichsischen Kirchenordnung gesichert sein diirfte.
Zu beriicksichtigen ist auch die 1540 erschienene erweiterte Ausgabe der Herzoglich-Sichsischen
Kirchenordnung (Agenda Das ist / Kyrchenordnung / wie sich die Pfarrherrn vnd Seelsorger in
jren Ampten vnd diensten halten sollen / fur die Diener der Kyrchen in Hertzog Heinrichen zu
Sachsen V. G. H. Fiirstenthumb gestellet, Leipzig 1540, VD16, A 744), die wohl in der Endphase
der Redaktion der Brandenburgischen Kirchenordnung herangezogen wurde. Diese Ordnung
wurde 1548 auch in Frankfurt (Oder) von Nikolaus Wohlrab, der die Ausgabe Leipzig 1540 her-
gestellt hatte, nachgedruckt (VD16, A 745), wohl vor allem fiir den sichsischen Marke.

100 Weil vielfach nicht zu erkennen ist, ob eine bestimmte spitmittelalterlichen Ordnung als Vorlage
diente und welche das war, wird im Folgenden als Vergleichstext die rtomische Messe in ihrer triden-
tinischen Normalform herangezogen (LieTzmann, Hans [Hg.]: Liturgische Texte II. Ordo Missae
Romanus et Gallicanus, Berlin 41935, S. 4-20). Generell gilt, dass es vor der Vereinheitlichung
durch das Konzil von Trient eine bemerkenswerte Vielfalt gottesdienstlicher Ordnungen gab, die
allerdings alle in der rémischen Tradition stehen und darum Variationen desselben Grundmus-
ters sind. Im Kurfiirstentum galten die Ordnungen neun verschiedener Bistiimer (Brandenburg,
Havelberg, Lebus, Verden, Halberstadt, Kammin, Posen, Breslau, Meiflen), die zudem zu zwei
unterschiedlichen Erzbistiimern (Magdeburg und Gnesen) gehorten.

101 MOLLER: Beziehungen zwischen den Kurfiirsten Joachim I. und II. von Brandenburg und dem
Fiirsten Georg I11. von Anhalt (wie Anm. 32), S. 167-174.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 257



sie bieten aber nichts Neues gegeniiber der in der Vorrede belegten Grundidee des
Kurfiirsten. Wahrscheinlich verhielt es sich eher so, dass Joachim II. die Zuarbeiten
Georgs I1I. wegen dieser Entsprechung zu seinen eigenen Vorstellungen schitzte, als
dass er sich die Konzeption von Georg vorgeben lief3. Es ist allerdings nicht auszu-
schlief§en, dass Georg durch quellenmifig nicht belegte Kontakte vor oder wihrend
der ersten Arbeitsphase im Oktober und November 1539 die Arbeit beeinflusst hat.
Auch der Einfluss der Kommissionsmitglieder und des Kurfiirsten ldsst sich nicht
niher bestimmen. Zu vermuten ist, dass sowohl Joachim II. als auch Stratner und
Buchholzer die Kirchenordnung entscheidend mitbestimmten. Der Kurfiirst setzte
das Ineinander von theologischer Orientierung an der Reformation und Bewahrung
der Tradition durch, auf ihn geht die politisch motivierte Behauptung einer blofen
Reform innerhalb der papstkirchlichen Strukeuren zuriick, er sorgte fiir den Verzicht
auf explizite Verweise auf die Reformation, und er akzentuierte die reformatorische
Lehre durch sein Interesse an Bufle und Ethik. Stratner und Buchholzer sorgten
wohl dafiir, dass die reformatorische Theologie in der Sache klar zum Ausdruck kam
und dass problematische Aspekte des Traditionalismus nach Maglichkeit reduziert
wurden. Der aus Franken stammende Stratner diirfte die Hochschitzung der Bran-
denburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung eingebracht haben. Witzels Mitarbeit
dagegen beschrinkte sich auf eine kurze Phase und beeinflusste das inhaltliche Profil
der Ordnung nicht in erkennbarer Weise. Vielmehr diirfte es so gewesen sein, dass
Witzels Werben fiir eine reformkatholische Konzeption die Alternativen klar hervor-
treten liefS und die Entscheidung fiir eine eindeutig evangelische Ordnung beforderte.
Als letzter wichtiger Einflussfaktor sind die Wittenberger Theologen zu nennen, die
zum einen mit ihren Beitrigen zu Kirchenordnungs-Fragen vorbildhaft waren und
zum anderen dem an sich anerkannten Traditionalismus theologische Grenzen zogen.
Maoglicherweise hat Melanchthon auch tiber Hinweise an Georg II1. auf dessen Bei-
trage zum dritten Teil eingewirkt.

Gliederung und Inhalt der Kirchenordnung'®?

Titelblatt und Druckerprivileg!'®

Die Kirchenordnung beginnt mit dem Titelblatt'%4, das programmatischen Charakter
hat: Die Ordnung ist — das zeigt das kurfurstliche Wappen — eine landesherrliche
Ordnung fiir das Territorium, die die traditionelle Selbstverwaltung der Kirche und
ihre gegebene Organisationsstruktur tibergeht und an deren Stelle eine Landeskirche
unter dem Landesherrlichen Kirchenregiment setzt. Das auf das Titelblatt folgende
Druckerprivileg'® ist datiert auf den Dienstag nach Jubilate 1540 (20. April). Zu

102 Die Brandenburgische Kirchenordnung wird im Folgenden ohne Verwendung einer Abkiirzung
nach der Erstausgabe (wie Anm. 12) zitiert.

103 A 1A 2"

104 A1

105 A 2™

258 Andreas Stegmann



diesem Zeitpunkt muss also die Abwicklung des Drucks geklirt gewesen sein, und
es diirfte auch schon mit der Vorbereitung des Drucks und vielleicht schon mit den
Druckarbeiten selbst begonnen worden sein.

Vorrede!

Die Ordnung beginnt mit der Vorrede, die im Namen von Kurfiirst Joachim II.
ergeht und die dieser nach eigener spiterer Auskunft »mit [s]einer eigenen faust
[...] gestellet« hat!"”” Zu Beginn begriindet der Kurfiirst den Erlass der Ordnung
auf dreierlei Weise:'® Er verweist auf den unleugbaren kirchlichen Reformbedarf
und das Scheitern der kaiserlichen Religionspolitik'?’, er weist auf die Gefihrdung
durch die radikale Reformation hin''?, und er beruft sich auf Recht und Pflicht des
christlichen Kurfursten, fiir seine Untertanen auch in geistlicher Hinsicht Sorge zu
tragen.!!! Den stirksten legitimatorischen Wert hat dabei die Warnung vor der ra-
dikalen Reformation — also vor Tdufern oder Spiritualisten —, weil sic unmittelbares
Handeln zu erzwingen scheint; allerdings gab es in der Mark keinerlei Gefihrdung
durch die radikale Reformation. Die entscheidenden Argumente aus der Sicht des
Kurfiirsten diirften darum eher das Versagen von Papstkirche und Reich angesichts
des Reformbedarfs und die religionspolitische Verantwortung des Kurfiirsten gewe-
sen sein. Dabei wird das Eingriffsrecht des Territorialherrschers nicht nur aus dem
kirchlichen Reformbedarf und dem Scheitern der Reichsreligionspolitik an diesem
Punkt sowie aus der Notwendigkeit der Eindimmung gefihrlicher kirchlicher
Neuerungen abgeleitet —also als obrigkeitliche Notfallhilfe verstanden —, sondern als
genuine Kompetenz des Landesherrn bestimmt.!'? Der Kurfiirst hat »als der Christ-

106 A 3'-B 4" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 39-42).

107 GStAPK (wie Anm. 15), I. HA, Rep. 2, Nr. 1, fol. 95". Spieker behauptet, Akten zur Brandenburgi-
schen Kirchenordnung im GStA PK eingesehen zu haben. Er zitiert den handschriftlichen Entwurf
zur Vorrede der Brandenburgischen Kirchenordnung aus dem GStA PK mit den Randglossen des
Kurfirsten (Spieker, Christian Wilhelm: Geschichte der Einfithrung der Reformation in die
Mark Brandenburg, Berlin 1839, S. 171-179). Der von Spieker in modernisierter Orthographie
gebotene Text entspricht weitgehend der Druckfassung und kénnte tatsichlich eine Vorstufe zum
Drucktext bezeugen.

108 A3-B 1"

109 A 3™

110 A4~

111 A 3'-4". Der zuletzt genannte Punkt geht wahrscheinlich auf Melanchthon zuriick. Melanchthons
1539 erschienene Schrift »De officio principum quod mandatum Dei praecipiat eis tollere abusus
ecclesiasticos« war moglicherweise auch fiir Joachim II. bestimmt (EsTEs, James M.: Melanch-
thon’s Confrontation with the »Erasmian« Via media in Politics: The De officio principum of 1539,
in: LOEHR, Johanna [Hg.]: Dona Melanchthoniana, Stuttgart-Bad Cannstatt 2001, S. 83-101,
hier S. 93-95). Héhle erwigt, ob Melanchthon bei seinem Aufenthalt bei Hofe im Herbst 1539
»Exemplare seiner Schriften »De ecclesiae autoritatec und >De officio principum« iiberreicht hat«
(HoOHLE: Universitit und Reformation [wie Anm. 51], S. 403, Anm. 98).

112 A 3"—4". Eine solche Ausweitung der religionspolitischen Kompetenz der weltlichen Obrigkeit war
urspriinglich nicht die Absicht Luthers gewesen, als er 1520 in seiner Adelsschrift den christlichen
Adel deutscher Nation dazu aufforderte, bei der Kirchenreform zu helfen, und er beharrte auch spiter,
als das landesherrliche Kirchenregiment sich etabliert hatte, auf der Unterscheidung von Religion
und Politik. In den praktischen Konsequenzen unterschied sich seine Haltung gegeniiber dem

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 259



lich Churfurst''? aufgrund géttlicher Vorsehung gleichsam als Hausvater dafiir zu
sorgen, dass von seinen Untertanen Gott geehrt und das géttliche Wort unter ihnen
zu ihrem Heil ausgebreitet wird.

Entscheidende Orientierungsgrofle fiir die vom Landesherrn in die Hand ge-
nommene kirchliche Neuordnung ist das heilige gottliche Wort.'* Daneben gibt
es aber auch noch eine andere Orientierungsgrofe: die Tradition der alten Kirche.
Beide Groflen werden nebeneinandergestellt, wobei weder die zweite GrofSe zeitlich
und inhaltlich niher bestimmt noch das Verhiltnis beider Groflen geklirt wird. Es

heifdt nur, dass wir

uns derselben Unserer Reformation und Ordnung / die Wir dem Heiligen warhafftigen und
unwidersprechlichen wort / der ewigen Géttlichen warheit / der aussetzung Jhesu Christi
unsers einigen Erlosers und Heilands / Der Leer der Heiligen Aposteln / Dem brauch der ersten
reinen und unbefleckten Kirchen / Dem zeugnis der Heiligen / von der Kirchen angenomen
und bewerten Veter / so die in brunst / jres rechten bestendigen glaubens / durch jr sterben

und blut vergiessen erzeigt / und bestettigt / gemes und gleichformig!

achten. Aus der auf die Vorrede folgenden Ordnung ergibt sich, dass das gottliche
Wort der kirchlichen Tradition vorgeordnet ist und dass hinsichtlich der Tradition
zum cinen zeitlich zwischen dem positiv gewerteten Erbe der antiken und dem kri-
tisch gewerteten Erbe der mittelalterlichen Kirche und zum anderen zwischen mit
der Bibel vereinbaren und der Bibel widersprechenden Traditionen zu unterscheiden
ist. Das in der zitierten Formulierung der Vorrede angedeutete reformkatholische
Nebeneinander von Schrift und Tradition findet sich also in der Ordnung selbst
nicht wieder, sondern ist als politisch motivierte Schutzbehauptung zu qualifizieren.

Die mit Berufung auf diese Orientierungsgroffen vorgenommenen kirchlichen
Verinderungen werden in der Vorrede zweifach begrenzt: Sie betreffen zum einen
nur die Beseitigung von Missbriuchen; Zeremonien und gute Gebriuche dagegen,
die nicht heilsnotwendig sind, wohl aber zu duflerlicher Zucht und Anreizung der
Andacht dienen, bleiben erhalten.!'® Zum anderen gelten sie nur bis zu einer Klirung
der Religionsfrage auf einem freien Konzil, einer Nationalversammlung oder einem
Reichsreligionsgesprich.!”

Anspruch derweltlichen Obrigkeiten auf weitreichende religionspolitische Kompetenzen nicht von
der Melanchthons, die wohl im Hintergrund der Vorrede Joachims II. steht. Zu den Fragen der
theologischen Begriindung und praktischen Ausgestaltung deslandesherrlichen Kirchenregiments:
Hott, Karl: Luther und das landesherrliche Kirchenregiment, in: DErs.: Gesammelte Aufsitze
zur Kirchengeschichte, Bd. 1: Luther, Tiibingen ©1932, S. 326-380. — EsTES, James M.: Peace,
Order and the Glory of God. Secular Authority and the Church in the Thought of Luther and
Melanchthon 1518-1559, Leiden/Boston 2005.

113 A3

114 A4, B 1.

115 B 1"

116 A4

117 B 1™

260 Andreas Stegmann



Ein weiterer wichtiger Bestandteil der Vorrede ist das »Bekenntnis« der durch
den Landesherrn konstituierten mirkischen Landeskirche!'®, das die lutherische
Rechtfertigungslehre!” und Ethik'?” als deren Lehrgrundlage definiert. Was hier an
theologischen Grundaussagen vorgegeben wird, wird in der Vorrede zum Lehrteil,
im Lehrteil selbst und im Katechismusteil weiter ausgefiithrt und im Zeremonienteil
hinsichtdlich der Gottesdienst- und Frommigkeitspraxis zur Anwendung gebracht.
Bemerkenswert ist, dass dieses »Bekenntnis« zwar inhaltlich der Wittenberger Re-
formation verpflichtet ist, nicht aber direkt auf diese Bezug nimmt.

Erster Hauptteil'*!
Der erste Hauptteil fiihrt die im Bekenntnis der Vorrede skizzierte Lehrgrundlage
der neu geschaffenen kurbrandenburgischen evangelischen Landeskirche weiter aus.
Der Teil beginnt mit einer Einleitung »Von der lere«??, deren erster Teil aus der
Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung iibernommen wurde'?® und die
die Aufgaben des kirchlichen Amtstrigers, der dem reformatorischen Verstindnis des
kirchlichen Amtszufolge als Verkiindiger des Gottesworts verstanden wird, beschreibt.
Nach Tit. 1,9 haben die Bischofe — das heifit die Pfarrer, Prediger und Kirchendiener
— drei Aufgaben: zu lehren, zu ermahnen und zu strafen.'?* Lehren meint die Ver-
mittlung des grundlegenden Wissens iiber die Bibel und das Verstehen der Bibel.!*>
Ermahnen meint, durch Gesetzes- und Evangeliumspredigt den Menschen die Lehre
personlich nahezubringen und sie in ihrem christlichen Leben zu unterstiitzen.!?
Und strafen meint, diejenigen, die der Lehre widersprechen und sich der Ermahnung
entzichen, konfrontativ anzugehen, etwa diejenigen, die die lutherische Abendmahls-
lehre ablehnen.!'?” Tit. 1,9 ist nichts weniger als die umfassende Beschreibung der
pastoralen Aufgaben, deren rechte Wahrnehmung den intensiven Umgang mit der
Bibel verlangt.!?® Die Bibel ist dabei nicht nur als Norm und Quelle der kirchlichen
Verkiindigung wichtig, sondern vor allem als das Heilswort: »wollen wir in das Hi-
melreich komen / so miissen wir aus wasser und geist new geborn werden / Solche

118 B 1"-B 4"

119 B 1"-B 3~

120 B 3'-B 4"

121 C1-R 3" (EKO 3 [wic Anm. 14], S. 42-50; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 141-171).

122 C1'-F 3" (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 141-144; EKO 3 [wie Anm. 14], S. 42-47).

123 C1'-D 1" (VDI6, B 6955, fol. 1'-10; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 141-144).

124 C 1. Neben Tit. 1,9 (1. fidelis sermo secundum doctrinam, 2. exhortari in doctrina, 3. arguere
qui contradicunt) steht méglicherweise auch 2.Tim. 3,16 (1. docere, 2. arguere, 3. corrigere, 4.
erudire in iustitia) im Hintergrund. Beide Texte sind im frithneuzeitlichen Luthertum verbreitete
Schemata der Beschreibung pastoraler Titigkeit (hierzu: STEGMANN, Andreas: »evangelium pure
docetur« — Beobachtungen zum Verhiltnis von Lehre und Predigt bei Luther und Melanchthon
und im Luthertum des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Lutherjahrbuch, Bd. 81, 2014, S. 249-302).

125 C1-C2"

126 C2-C3".

127 C 3'—C 4". Gegner der lutherischen Abendmahlslehre hat es im oberdeutsch-frinkischen Raum
gegeben, nicht aber in Brandenburg.

128 C4-D 1

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 261



geburt aber geschicht nicht aus vergenglichen / sondern unvergenglichen samen /
Nemlich / aus dem lebendigen wort Gottes / das da ewiglich bleibt«.!*

Diezentrale Bedeutung der Bibel kommt aber nicht nur darin zum Ausdruck, dass
sie als Heilsmittel und Lehrnorm benannt wird, sondern auch darin, dass die Lehr-
darstellung eng an die Bibel angelehnt ist und durch biblische Zitate und Paraphrasen
die Bibel selbst zum Lehrinhalt macht. In der Brandenburgisch-Niirnbergischen
Kirchenordnung folgen darum auf diesen die Bedeutung der Bibel herausstellenden
Abschluss der Einleitung unmittelbar die einzelnen Abschnitte zur Lehre, die der
ErschlieSung der Bibel dienen sollen.!*°

Dass in der Brandenburgischen Kirchenordnung nun noch die Erginzung'' von
Georg II1. von Anhalt folgt, unterbricht diesen urspriinglichen Zusammenhang von
Einleitung und Lehrentfaltung. Es fragt sich, warum diese Erginzung fiir notwendig
gehalten wurde. Sachlich neu ist die Betonung der Verantwortung des christlichen
Fiirsten fir die kirchliche Lehre und Ordnung. Was Georg I11. aber ansonsten iiber
Gesetz und Evangelium, Buf8e und Glaube, Wort und Glaube, Glaube und Werke etc.
ausfiihre, findet sich auch in den anderen aus der Brandenburgisch-Niirnbergischen
Kirchenordnung iibernommenen Textteilen und wire eigentlich nicht notig gewe-

132 nimmt Bezug auf den vorangehenden

sen. Die Einleitung von Georgs Erginzung
Teil und stellt neben die dort behandelten kirchlichen Amtstriger den christlichen
Fiirsten als Verantwortlichen fiir die Lehre, die Sakramente und die Ordnung. He-
rausgestellt wird die religiose Verantwortung der sich als christlich verstehenden
weltlichen Obrigkeit. Es gebiihre den »Christgleubigen Fursten / darauff zusehen /
das die heilsame lere des Heiligen Evangelij / in jren landen ausgebreitet / und was
dem entgegen abgethan / Auch die hochwirdigen Sacrament / nach befelch des / der
sie eingesetzt / gehandelt / und gute Christliche Ordnung dem Géetlichen wort /
gemes / auffgericht und gehalten werden«.'??

Die »Summa der Christlichen lerec, fiir die der christliche Fiirst Verantwortung
trage, ist, dass »gepredigt werde die Buf$ / und vergebung der sunde / durch den
glauben / in dem namen des Herrn / Und denn / die folgende wirdige friichte der

Bufl / und glaubens«.!34

129 C4.

130 Die urspriingliche Uberleitungsformulierung der Brb.-Niirnb. KO (»Und damit sie sich dester
bas in die Heiligen Schrifft schicken / und jre lere dester ordenlicher fiiren miigen / Wollen wir
jnen hiemit ein kurtze anleitung geben / und die furnemsten stiick Christlicher lere / die sie
am allermeisten und fleissigsten treiben / und dem gemeinen einfeltigen man einbilden sollen /
nacheinander erzelen / nicht der meinung / das sie daran sollen hangen / sondern dadurch in die
Heiligen Schrifft geweiset und gefuret werden / Das sie daselbst reichliche und gnugsame unter-
richt erlangen«) ist auf fol. D 17" stehengeblieben.

131 D 1I'-G 3* (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 42—47). Der Entwurf Georgs III. von Anhalt fiir diesen
Abschnitt ist erhalten: LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 551"=563". Er wurde
mit geringfiigigen Modifikationen eingearbeitet.

132 D 1-D 2~

133 D 1"

134 D2~

262 Andreas Stegmann



Dieses dem Bekenntnis der Vorrede sachlich entsprechende Lehrsummarium wird
im Folgenden entfaltet, indem die durch das Gesetz gewirkte Stindenerkenntnis und
innere Buf$e'® und die Rechtfertigung durch den Glauben an das Evangelium mit
ihren notwendigen ethischen Konsequenzen'3® niher ausgefiihrt werden. Theologisch
erinnert diese Lehrdarlegung mit ihrer Betonung der buf$theologischen und ethischen
Dimension der Rechtfertigung an das»Bekenntnis«in der kurfiirstlichen Vorrede, wobei
auch die aus der Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung iibernommenen
Lehraussagen und die Kinderpredigten Osianders diese Punkte benennen. Wihrend die
Kommission die sich mit anderen Abschnitten der Brandenburgische Kirchenordnung
tiberschneidenden lehrhaften Ausfithrungen der Ergidnzung Georgs IIL. iibernahm,

137 der auf die lutherischen Bekenntnisschriften sowie die

wurde deren Schlussabschnitt
namentlich genannten Wittenberger Theologen Luther und Melanchthon als Bezugs-
grofen dieser Lehrdarlegung verwies, nicht ibernommen. Stattdessen begniigt sich die
Brandenburgische Kirchenordnung mit einem summarischen Verweis auf die Apostel
und christlichen Lehrer als Autorititen fiir die Lehre.'® Fiir Georg I1I. war klar, dass
seine Ausfiihrungen iiber die Lehre sachlich mit Luther und dem Augsburgischen Be-
kenntnis {ibereinstimmten, und er schlug Joachim II. vor, diese Ubereinstimmung auch
explizit zu benennen. Das scheint dem Kurfiirsten aber politisch zu risikoreich gewesen
zu sein — wollte er sich doch nicht offen mit dem Schmalkaldischen Bund solidarisieren
und vom altgldubigen Kaiser distanzieren —, weshalb er sich mit einer unverdichtigen
Berufung auf biblisch-kirchliche Autorititen begniigte.

Auf die Vorrede zum Lehrteil folgt eine ausfiihrliche Lehrdarlegung in neun Ab-
schnitten, die zu erheblichen Teilen und ohne gréflere Verinderungen aus der Bran-
denburgisch-Nirnbergischen Kirchenordnung tibernommen, von der Kommission
aber an einigen Stellen erginzt und bearbeitet wurde. Die neun Abschnitte haben die
Uberschriften: »Vom Alten vnd newen testament«'®, »Von der rechten Christlichen
Buss«?, »Von der Christlichen Beicht«!4!, »Wom Gesetz«!42, »Wom Euangelio«,'® »Vom

Creutz vnd leiden«%4, »Wom Christlichen gebet«!**, »Vom freyen willen«!4¢ und »Von

135 D 2°-D 3™

136 D 3-G 3~

137 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 563".

138 G 3"

139 F 3'-F 4". Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VD16, B 6955, fol. 11'-13% EKO 11 [wie Anm. 36], S. 144f.).

140 F 4-H 1¥ (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 47-50). Vorlage fiir G 3'~4" ist die Brb.-Niirnb. KO (VD16,
B 6955, fol. 16'-18"; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 146f.).

141 H 1"-2* (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 50).

142 H 2'-L 1" Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VD16, B 6955, fol. 18'-39"; EKO 11 [wie Anm. 36],
S. 147-153).

143 L 1I'-N 2% Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VD16, B 6955, fol. 39*-59"; EKO 11 [wie Anm. 36],
S. 153-160).

144 N 2'-P 3. Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VDI16, B 6955, fol. 59*-76%; EKO 11 [wie Anm. 36],
S. 160-165). Ein Zusatz in der Brandenburgischen Kirchenordnung am Schluff (fol. P 2v-3":
»oder sich zu den Heiligen hie und dorthin zu geloben / Es sey Sternberg / Wylsnack / zu Sant
Anna genn Crusso / gen Nykamer / oder andern értern / da solche Teufflische zeichen geschehen«)
distanziert sich von der Heiligenverehrung und den Wallfahrtsorten.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 263



christlicher Freyheit«.'¥” Wie die Themenauswahl zeigt, wird nicht in systematischer
Weise das Ganze der christlichen Lehre behandelt, sondern — an frithreformatorische
Lehrbiicher wie Melanchthons»Loci«von 1521 oderan das Augsburgische Bekenntnis
von 1530 erinnernd — vor allem das rechtfertigungstheologische Zentrum der refor-
matorischen Verkiindigung behandelt: Die Konfrontation des siindigen Menschen
mit dem gerechten Gott durch Gesetz und Evangelium, das von diesem Gotr fiir
den Menschen gewirkte, ihm im Evangelium zugeeignete und vom Menschen im
Glauben ergriffene Christusheil sowie der christliche Lebensvollzug im Gegeniiber
zu Gott und Welt. Was aus der Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung
tibernommen wurde, geht letztlich auf den Niirnberger Reformator Andreas Osi-
ander'® zuriick. Charakeeristisch fiir dessen eng an Luther angelehnte, Luthers
Theologie aber systematisierende und punktuell umakzentuierende Lehrdarlegung
ist der rechtfertigungstheologisch zentrale Abschnitt tiber das Evangelium. Der Text
gliedert sich in die Darstellung der Heilserbringung'® und die der Heilszueignung.">
Heilserbringung heift, dass Christus das Gesetz erfiillc hat, die Siinde der Mensch auf
Kreuz auf sich nimmt und Fiirbitte fiir die Menschen leistet; Heilszueignung heif3t,
dass das von Christus erbrachte Heil mittels der Zusage der Siindenvergebung im
Evangelium zuteilwird, indem das Evangelium die Gerechtigkeit Christi zuspricht,
die innerliche Existenzgemeinschaft mit Christus sowie mit dem Vater und dem
Heiligen Geist schafft, die Neugeburt des Menschen bewirkt und das neue Leben
in der Erfillung des Gesetzes durch die Liebe ermoglicht. Wie iiberall im Lehrteil
wird auch diese konzise Darlegung der reformatorischen Rechtfertigungslehre mit
zahlreichen Bibelzitaten belegt.

Zweiter Hauptteil: »Catechismus oder kinder Predig«™!
Diein die Brandenburgische Kirchenordnungaufgenommenen Katechismuspredigten
stammen von Andreas Osiander und wurden 1531/32 in Niirnberg gehalten. Bei diesen

Predigten handelt es sich um eine Auslegung von Luthers Kleinem Katechismus'?,

145 P 3-Q 4". Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VD16, B 6955, fol. 76*-88"; EKO 11 [wie Anm. 36],
S. 165-169).

146 R 1?". Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VD16, B 6955, fol. 88™~907; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 169).

147 R 1'-3". Vorlage: Brb.-Niirnb. KO (VDI16, B 6955, fol. 90'-92"; EKO 11 [wie Anm. 36], S. 169—
171). Die beiden Schlussabsitze weichen in einigen Formulierungen von der Brandenburgisch-
Niirnbergischen Kirchenordnung ab und stehen dem im Hintergrund dieser Kirchenordnung
stehenden »Unterricht der Visitatorn« von 1528 niher (DeL1us, Hans-Ulrich [Hg.]: Martin Luther
Studienausgabe, Bd. 3, Leipzig 21996, S. 447, Z. 5-18). Eine Deutung der Textinderungen in der
Brandenburgischen Kirchenordnung gibt JunckunTz: Die Brandenburg-Niirnbergische Kirchen-
ordnung (wie Anm. 39), Anmerkungsteil, S. 30-32.

148 Zu Osianders Person und Werk: SeeBass, Gottfried: Art. Osiander, Andreas, in: Theologische
Realenzyklopidie, Bd. 25, 1995, S. 507-515. — Bacumann, Claus: Die Selbstherrlichkeit Gottes.
Studien zur Theologie des Niirnberger Reformators Andreas Osiander, Neukirchen-Vluyn 1996. —
ZIMMERMANN: Prediger der Freiheit (wie Anm. 98).

149 L 1*-L 3* (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 154f.)

150 L 3™-N 2Y (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 155-160).

151 a I'-hh 4".

264 Andreas Stegmann



der in jeder Predigt auch im Schlussteil wortlich zitiert wird und der vermittelt durch
die Kinderpredigten damit auch Teil der Brandenburgischen Kirchenordnung ge-
worden ist. Osianders Katechismuspredigten erschienen 1533 als separate Publikation
in Zusammenhang mit der Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung.!?
Als Vorlage des Abdrucks in der Brandenburgischen Kirchenordnung kénnen unter-
schiedliche Drucke der Kinderpredigten aus den 1530er Jahren gedient haben."*
Die Vorlage wurde bei der Ubernahme in die Brandenburgische Kirchenordnung
an einigen Stellen verindert: Die Einleitung wurde durch eine kurfiirstliche Vorrede
ersetzt, die von Osiander gewihlte Anrede der Adressaten mit »meine lieben Kind-
lein« wurde ersetzt durch »meine Geliebten«, und es gab Verinderungen einzelner
Formulierungen und einige wenige Erginzungen.”>

Die neu hinzugefiigte »Vorrede«!>® ergeht im Namen von Joachim II. Sprachlich
und inhaldich wire eine Abfassung durch den Kurfiirsten selbst moglich, wahr-
scheinlicher ist aber angesichts der eher zu einem erfahrenen Pfarrer passenden
Aussagen iiber die Notwendigkeit des Katechismus und der schriftstellerische Er-
fahrung verratenden eingestreuten Zitate aus der Bibel und antiken Schriftstellern
ein Mitglied der kurfiirstlichen Kommission als Verfasser. Darauf folgt eine Reihe
ungefihrgleich langer Predigten, die der Anordnung der Katechismusstiicke folgen:
Dekalog, Vaterunser, Apostolikum, Taufe, Bufle und Abendmahl. Im Teil »Von

157 wird eingangs noch ein »Gemeiner anfang zu allen Predig«!>®

den zehen gebotenc
geboten, bevor zuerst der Dekalogtext zitiert wird (»Folgen die zehen Gebot / wie
die allweg den Kindern furgesagt / vad von jnen heimlich nachgesprochen werden
sollen™ und dann alle zehn Gebote nacheinander in jeweils einer Predigt aus-
gelegt werden. Im Teil »Vom Glauben«®® wird nach der Vorrede und dem Text
des Apostolikums'®! eine Auslegung der drei Artikel zu Schépfung, Erlésung und
Heiligung geboten.!®? Im Teil »Vom Gebet!®® werden nach der Vorrede und dem

Text des Vaterunsers'® nacheinander die sieben Bitten behandelt.!® Am Schluss

152 LuTHER, Martin: Der kleine Catechismus fiir die gemeine Pfarrherr und Prediger, 1529 (D. Martin
Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 30, Abt. 1, Weimar 1910, S. 239-819). — MEYER,
Johannes: Historischer Kommentar zu Luthers Kleinem Katechismus, Giitersloh 1929.

153 VD16, O 1036 (EKO 11 [wie Anm. 36], S. 206-279).

154 SeEeBass, Gottfried (Bearb.): Bibliographia Osiandrica. Bibliographie der gedruckten Schriften
Andreas Osianders d. A. (1492-1552), Nieuwkoop 1971, S. 67-76 (Nr. 21.1-11).

155 Beim dritten Dekaloggebot schiebt die Brandenburgische Kirchenordnung gegen Ende eine Be-
lehrung iiber die Bedeutung duflerlicher Zeremonien fiir die in den ersten drei Dekaloggeboten
geforderte innerliche Gottesverehrung ein (e 2'—e 4% EKO 3 [wie Anm. 14], S. 50f.).

156 a 274"

157 a4'-n4".

158 a4'-5".

159 a5"-b 1~

160 n 4'—s 2.

161 n4'—o 2~

162 0 2™—s 2"

163 s 3"—cc 2.

164 s 37-4".

165 s 4'—cc 2"

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 265



166 167

folgen drei Predigten »Von der Tauffe« und »Vom

Abendmal«.168
Osianders Auslegung von Luthers Kleinem Katechismus ist zwar an Heranwach-

, »Vom ampt der Schliissel«

sende und mit dem evangelischen Glauben wenig vertraute Adressaten gerichtet, sie

diirfte aber mit ihrer systematisierenden, viel biblisches Belegmaterial verarbeitenden

und inhaltlich dichten Darstellungsweise diese Zielgruppen eher verfehlt haben. Was

fiir eine stadtische Gemeinde wie Niirnberg mit ihrem reichen religiésen Leben und

ihrem hohen Bildungsniveau angemessen sein mochte, wollte man hier doch die Stadt-
gemeinde umfassend verchristlichen und stellte man darum auch héhere Anspriiche

andiekirchliche Elementarunterweisung, diirfte fiir die Mark Brandenburg vielleicht

nicht die beste Wahl gewesen sein. Was als Lesepredigten fiir die Gemeinde gedacht

war, diirfte hier eher als Studienmaterial fiir Pfarrer benutzt worden sein. Jedenfalls

war in Gestalt der Kinderpredigten Luthers Kleiner Katechismus in der eng an Luther

angelehnten Auslegung Andreas Osianders die Vorgabe fiir die katechetische Unter-
weisung in der 1539/40 neu geschaffenen kurmirkischen Landeskirche.

Dritter Hauptteil: Sakramente und Zeremonien'®’

Der dritte Hauptteil enthilt die Regelungen zum Gottesdienst, zu den kollektiven

Frommigkeitsvollziigen und zu den kirchlichen Organisationsstrukturen. Er beginnt

mit der »Vorrede von den Sacramenten vnd Ceremonien«”’, die Georg III. von

Anbhalt beisteuerte.””! Diese Vorrede ordnet den dritten Hauptteil in das Ganze der

Kirchenordnung ein'”? und beschiftigt sich dann mit der fiir diesen Teil grundle-
genden Frage nach der Bedeutung und Funktion der Zeremonien."”? Ausgangspunkt

166 cc2'—ce 1"

167 ee 2'—ff 4.

168 fF4'—hh 4.

169 A 1'—Aaa 4’ (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 51-88). Fiir das liturgiegeschichtlichen Hintergrundwissen,
dasdiefolgende Darstellung der gottesdienstlichen Ordnungen voraussetzt, ist zu verweisen auf die
mittelalterliche und neuzeitliche Liturgien erschliefende Uberblicksdarstellung von: RIETSCHEL,
Georg: Lehrbuch der Liturgik, zweite neubearbeitete Auflage von Paul Graff, Bd. 1: Die Lehre
vom Gemeindegottesdienst, Gottingen 21951, Bd. 2: Die Kasualien, Géttingen 21952.

170 A2'-B 2.

171 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 567°=571". Ein weiterer in den Akten
iiberlieferter Entwurf »Von Ceremonien« (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I,
fol. 564'~566") wurde nicht beriicksichtigt und moglicherweise auch gar nicht an die Kommission
iibersandt.

172 A2

173 Im Hintergrund stehen Luthers Uberlegungen zur christlichen Freiheit, die auch das Verhilenis des
Christen zu den Zeremonien betrifft, und zwar sowohl in der Hinsicht, dass der Christ frei von
Zeremonien ist, als auch in der Hinsicht, dass der Christ frei ist, aus bestimmten Griinden Zere-
monien gutzuheiflen (LuTHER, Martin: De libertate christiana, in: D. Martin Luthers gesammelte
Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 7, Weimar 1897, S. 69-73; DErs.: Wider die himmlischen
Propheten, von den Bildern und Sakrament, 1524/25, in: D. Martin Luthers gesammelte Werke.
Kritische Gesamtausgabe, Bd. 18, Weimar 1908, S. 110-125). Entscheidend ist fiir Luther nicht
das Auferliche, sondern die innere Einstellung gegeniiber dem Auferlichen, woraus sich eine be-
merkenswerte Freiheit in der Ausgestaltung von Kirchenordnungen ergibt.

266 Andreas Stegmann



der Uberlegungen ist die anthropologische Notwendigkeit von Zeremonien als dem
Menschen als leiblichem Wesen unverzichtbarer duf8erer Formen und Vollziige."”# Das
bestitigt auch der historische Riickblick auf die Entwicklung kirchlicher Zeremonien,
der vom Alten Testament i{iber das Neue Testament und das antike Christentum bis
zum mittelalterlichen Christentum die Notwendigkeit und Selbstverstindlichkeit von
Zeremonien nachweist. Von besonderer Bedeutung sind unter den Zeremonien die
Sakramente, die von Georg II1. von Anhalt in enger Anlehnung an die Wittenberger
Sakramentsauffassung definiert werden »als sichtige wort und pfand / Darinnen er
[Christus] uns sein gotliche gnad vnd gabe jnhalts der klaren wort / warhafftig anbeut
verleihet vnd mitteilet«.!”?

Konstitutiv fiir ein Sakramentsind der Vorrede zufolge die Einsetzung durch Chris-
tus, das duflere Zeichen und die damit verbundene Heilszusage. Demzufolge kénnen
nur die Taufe und das Abendmahl als Sakramente gelten: die beiden »Hochwirdigen
Sacrament / der Heiligen Tauff / vnd seines [sc. des Herrn] waren leibs vnd bluts«.!7®
Selbstverstindlich hat sich die Sakramentspraxis an der Einsetzung durch Christus
zu orientieren. Die in dieser Sakramentstheologie, die Luthers seit 1520 vertretener
Position'”” entspricht, implizierte Abgrenzung gegen das Sakramentsverstindnis der

spitmittelalterlichen Papstkirche!”®

wird jedoch nicht benannt oder gar ausgefiihre,
vielmehr beschrinke sich die Vorrede auf eine unpolemische Datlegung, die weder
die Siebenzahl der Sakramente noch die mit dem sacramentum eucharistiae ver-
bundenen Vorstellungen und Praktiken (Messopferlehre, Transsubstantiationslehre,
Konkomitanzlehre, Kommunion sub una specie u.a.) anspricht. Eine solche Kritik
folgt spiter bei der Behandlung des Abendmabhls.

Nachdem in dieser Weise Zeremonien als notwendig erwiesen und erste Kriterien
fiir den Umgang mit Zeremonien benannt wurden, stellt sich die Frage, wie man im
Kurfiirstentum Brandenburg mit den iiberkommenen Zeremonien verfahren soll.'”
Wiirde man angesichts der grundsitzlichen Bejahung von Zeremonien erwarten, dass
nun cher die Beibehaltung als die Beseitigung von Zeremonien in den Mittelpunkt
gestelltwird, so unterlduft der Beginn der nun folgenden Erorterung diese Erwartung.
Denn die Vorrede betont zuerst die Notwendigkeit, missbrauchliche Zeremonien zu

beseitigen, und zwar zuerst solche im Zusammenhang der Sakramente'®?, dann aber

174 A2-A 3"

175 A2

176 A 2.

177 LuTHER, Martin: De captivitate Babylonica ecclesiae praeludium, 1520 (in: D. Martin Luthers
gesammelte Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 6, Weimar 1888, S. 484-573). Zu Luthers
Theorie und Praxis der Sakramente: WENDEBOURG, Dorothea: Taufe und Abendmahl, in: BEuTEL,
Albrecht (Hg.): Luther Handbuch, Tiibingen 32017, S. 462-471.

178 Diese wurde auf dem Unionskonzil von Florenz 1439 im »Decretum pro Armeniis« dogmatisiert
(DENZINGER, Heinrich; ScHONMETZER, Adolf [Hg.]: Enchiridion symbolorum [...] de rebus fidei
et morum, Freiburg i. Br. 361976, Nr. 1310-1328) und auf dem Trienter Konzil bestdtigt.

179 A 3-B 2~

180 A 3. Fiir den Sprachgebrauch interessant ist das Gesprich Joachims II. mit Abdias Pritorius 1560,
in dem Joachim streng zwischen Sakramenten, die von Gott geboten und damit verpflichtend

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 267



auch sonstige!®!. Erst unter dieser doppelten Voraussetzung einer grundsitzlichen Be-
jahungvon Zeremonien und einer theologischen Kritik missbrauchlicher Zeremonien
kommt die Vorrede zum dritten Hauptteil auf die Beibehaltung unproblematischer
Zeremonien zu sprechen.'®” Das Kriterium fiir die Beibehaltung ist, dass sie »dem
Gottlichen wort nicht entgegen / vad in rechter meinung mit gutem gewissen / gehal-
ten werden mogen«.!®? Gemeint ist damit, dass sich Zeremonien biblisch legitimieren
lassen und rechtfertigungstheologisch unproblematisch sein miissen. Solche unprob-
lematischen Zeremonien sind frei und auch niche relevant fiir die Einheit der wahren
Kirche. In direkter Aufnahme von Art. 7 des Augsburgischen Bekenntnis heifit es
hier: »Darumb vns auch niemands zuuerdencken / Ob in vnserm Land / mehr oder
weniger / oder andere eusserliche Ceremonien in vbung behalten / denn an andere
orter / denn da die leer richtig ist / vnd die Hochwirdigen Sacrament vnuerrucke
nach Christi einsetzung / gehandelt werden / an dem ists gnugsam zur einigkeit.«!8*

Innerhalb des Kurfiirstentums Brandenburg sind diese wegen der Leiblichkeit des
Menschen notwendigen, aber in ihrer konkreten Ausgestaltung freien Zeremonien
185 verbindlich und diirfen weder unterlassen
noch verdndert werden. Als Aufsichtsverantwortliche tiber die Zeremonien werden

jedoch wegen der »gleichformigkeit«

parallel die Bischéfe und Visitatoren genannt.'®¢ Mit dieser gleichzeitigen Betonung der
christlichen Freiheit gegeniiber den Zeremonien und des landesherrlichen Vorrechs,
Zeremonien im Interesse der Einheitlichkeit vorzuschreiben und durchzusetzen, schreibt
die Kirchenordnung eine fiir die weitere Entwicklung des mirkischen Protestantismus
nicht unwichtige Dialektik fest. Die Zeremonien stehen iibrigens mit Blick auf die

187, was angesichts der damaligen

reichspolitische Lage unter dem Konzilsvorbehalt
Machtverhilenisse wohl nichts weiter als ein formales Zugestindnis an den Kaiser war.

Dicagendarischen Ordnungen desdritten Hauptteils beginnen mitdem Sakrament,
das am Anfang des christlichen Lebens steht: mit der Taufe.'® Auf die Einfithrung

zum Taufsakrament'®’ folgen die Ordnung der Nottaufe!®® und die »Ordnung der

sind, und den Zeremonien, die man tun oder lassen kann, unterscheidet (SpiEKER, Christian
Wilhelm: Lebensgeschichte des Andreas Musculus, General-Superintendent der Mark Branden-
burg, Consistorialrath, Doctor und erster Professor der Theologie und Pfarrer zu Frankfurt an
der Oder. Ein Beitrag zur Reformations- und Sittengeschichte des 16ten Jahrhunderts, Frankfurt
[Oder] 1858, S. 367). In der Vorrede Georgs ITI. von Anhalt wird in etwas anderer Weise zwischen
missbrauchlichen und guten Zeremonien unterschieden.

181 A 3.

182 A3"-B 2.

183 A 3"-A 4"

184 A 4". Vgl. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Géttingen 11992, S. 61.

185 B 1"

186 B 1"

187 B 1%

188 B 2'-E 1' (EKO 3,54-59).

189 B 2'-3". Die Ausfiithrungen iiber die Salbung gehen teilweise auf einen Entwurf Georgs I1I. von
Anhalt zuriick (B 3”: LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 5717), der mit
einigen kleineren Verinderungen iibernommen wurde.

190 B 3"-C 2". Vorlage: Herzogl.-Sichs. KO (VD16, ZV 200, fol. B 2'-B 47 EKO 1 [wie Anm. 4],
S. 267f). Es gibt zwei marginale Abweichungen: den in der Brandenburgischen Kirchenordnung

268 Andreas Stegmann



tauff.””! Wihrend die Nottaufe dhnlich wie in anderen evangelischen Territorien
gefeiert wird, basiert die eigentliche Taufliturgic auf einem spatmittelalterlichen Tauf-
formular, das tibersetzt und zuriickhaltend bearbeitet wurde.*? Die Vielzahl der mit
der Taufe verbundenen symbolischen Handlungen, die von Luther 1523 und 1526
in den beiden Ausgaben seines Taufbiichleins stark reduziert worden waren, wurden
in der Brandenburgische Kirchenordnung beibehalten, haben also immer noch reli-
giose Bedeutsambkeit. So ist etwa die Salbung Ausdruck der Teilhabe am Kénig- und
Priestertum des »Gesalbten« (hebr. »Messias«, griech. »Christus«), und die Kerze ist
ein Symbol fiir das Licht des Glaubens. Die Taufpraxis im Kurfiirstentum Branden-
burg unterschied sich durch die Beibehaltung zahlreicher Taufzeremonien von der
in anderen evangelischen Territorien, ohne dass davon allerdings das Verstindnis
der Taufe betroffen war.

Die zweite agendarische Ordnung, die behandelt wird, ist die »Confirmation oder
Firmung«.!'”® Hier wird eingangs auf den historischen Hintergrund der Konfirmation
bzw. Firmung hingewiesen'?*: Das spatmittelalterliche Ritual wird auf eine iltere Be-
kenntnis- und Segnungshandlung zuriickgefiihrt, die in ihrem urspriinglichen Sinne
beibehalten werden kann. Es handelt sich also nicht um ein Sakrament, sondern um
eine an sich unproblematische, aber der Umgestaltung bediirftige Zeremonie. Diese
auf ihren urspriingliche Form und Funktion zuriickgefithrte Zeremonie besteht im
Nachweis des Glaubenswissens und im bischoflichen Gebet mit Handauflegung, um
den Firmling in seinem Glauben »zubestettigen / zuerhalten / vnd zustercken« und

zugefiigten Einleitungssatz »Erstlich wie es mit der Nottauff sol gehalten werden« und das dort
vollstindig gebrachte Zitat des Taufevangeliums Mk. 10. Nicht benutzt wurde der Entwurf
Georgs III. von Anhalt (LASA, DE [wie Anm. 54], Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 571"-572").

191 C2'-E 1" Vorlage fiir den ersten Teil der Taufvermahnung (VD16, B 6909, fol. C 2'~C 3"): Her-
zogl.-Sichs. KO (VD16, ZV 200, fol. B 17, EKO 1 [wie Anm. 4], S. 266). Die Brandenburgischen
Kirchenordnung iibernimmt die Taufvermahnung, lisst allerdings einen Satz aus (VD16, B 6909,
fol. C 2, Zeile 22; VD16, ZV 200, fol. B 1Y, Zeile 5f)) und fiigt einen lingeren Abschnitt aus der
Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung hinzu (VD16, B 6909, fol. C 37, ab Zeile 6).
Vorlage fiir den zweiten Teil der Taufvermahnung (VD16, B 6909, fol. C 3™): Brb.-Niirnb. KO
(VDI16, B 6955, fol. 114"-116").

192 Siehe den Vergleich unten S. 287f. Kawerau weist zurecht auf die Verwandtschaft mit der Magde-
burger Liturgie von 1497 (Agenda Magdeburgensis, GW 00467) hin: Kawerau, Gustav: Liturgi-
sche Studien zu Luther’s Taufbiichlein von 1523, in: Zeitschrift fiir kirchliche Wissenschaft und
kirchliches Leben, Bd. 10, 1889, S. 407-431, 466—477, 519-547, 578-599, 625—643, hier zum
Verhiltnis von Agenda Magdeburgensis und Brandenburgischer Kirchenordnung: S. 420-427.

193 E 23" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 59). Dieser Passus diirfte von der kurfiirstlichen Kommission
verfasst worden sein, wahrscheinlich ohne dass eine spitmittelalterliche oder reformatorische
Ordnung zur Vorlage genommen wurde. Vgl. Maurer, Wilhelm: Geschichte von Firmung und
Konfirmation bis zum Ausgang der lutherischen Orthodoxie, in: FROR, Kurt (Hg.): Confirmatio.
Forschungen zur Geschichte und Praxis der Konfirmation, Miinchen 1959, S. 9-38, hier S. 31. —
HAREIDE, Bjarne: Die Konfirmation in den Kirchenordnungen der Reformationszeit, in: FROR,
Kurt (Hg.): Zur Geschichte und Ordnung der Konfirmation in den lutherischen Kirchen, Miin-
chen 1962, S. 58-82. — Ders.: Die Konfirmation in der Reformationszeit. Eine Untersuchung
der lutherischen Konfirmation in Deutschland 1520-1585, Géttingen 1971 (hier zur Brb. KO:
S. 175-179).

194 E 2~

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 269



ihm die Moglichkeitzu geben, diesen Glauben 6ffentlich zu bekennen.!?> Eltern, Paten
und Pfarrer sind verpflichtet, das elementare Glaubenswissen, wie es im Katechis-
mus enthalten ist, zu vermitteln, damit die Heranwachsenden an der Schwelle zum
Erwachsenwerden selbst fiir ihren Glauben einstehen kénnen. Dieser Passageritus
ist eigentlich Sache des Bischofs, dieser kann sie aber auch an den Pfarrer delegieren.

Die dritte agendarische Ordnung ist das Beichtformular.!® Wie schon die Vor-
rede zur Kirchenordnung und der erste Hauptteil deutlich gemacht haben, ist die
Bufle ein wichtiger Aspekt christlichen Lebens'’, weshalb der Privatbeichte als einer
der méglichen Vollzugsformen der Bufle besondere Aufmerksambkeit geschenkt wird.
Die grundlegenden Ausfiithrungen zur Beichte!”®
burgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung entnommen: Beichte heifSt primir Privas-
beichre, die Voraussetzung der Abendmahlsteilnahme ist, wobei im Beichtgesprich
der gute Lebenswandel und das Glaubenswissen des Beichtenden tiberpriift werden.
Die Stinden miissen in der Beichte nicht vollstindig aufgezihlt werden, der Pfarrer
soll aber darauf hinwirken, dass das Beichtkind sich nicht nur seiner Stindhaftigkeit
im Allgemeinen, sondern auch ihrer konkreten Aufierungsformen bewusst wird.
Genugtuungswerke werden nicht auferlegt, der Pfarrer soll aber in einem christlichen
Lebenswandel unterrichten. Das auf diese grundsitzlichen Ausfithrungen folgende
Formular fir das Beichtgesprich wurde aus der Herzoglich-Sichsischen Kirchenord-
nung iibernommen.'”® Aus der Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung
tibernommen wurden die abschlieffenden Bemerkungen zum Umgang mit Leuten von

sind grofStenteils aus der Branden-

fragwiirdigem Glauben und Lebenswandel sowie zur Katechismusunterweisung,.?*?

Als Vorbereitung auf das Messformular folgt in der Brandenburgischen Kir-
chenordnung dann ein Abschnitt »Von dem Abendmal®®!, in dem es vergleichbar
der Vorrede zur Taufe grundsitzlich um das Altarsakrament gehe, bevor dann im

195 E 2'-E 3~

196 E 3'-G 1" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 59-63). Einige Teile sind der Brandenburgisch-Niirnbergi-
schen Kirchenordnung entnommen: E 3'-E 4° (>Vnd auff das ... vnser kennen«<: VD16, B 6955,
fol. 131-132), E 4'—-E 4¥ (»Wenn sich nu ... auff hilfft«: VD16, B 6955, fol. 133—-134"), F 1r (>Er
hat gewislich ... komen liessen«: VD16, B 6955, fol. 134"-135"), F 1r—F 2r (>Ob aber etliche ...
denn wir jtzt meinen«: VD16, B 6955, fol. 135'~137"), F 2"—F 3" (»Vnd sollen die ... Roma .ijj.«:
VD16, B 6955, fol. 137), G 1'~G 1" (»Auch sollen sie acht ... vnd schuldige: VD16, B 6955,
fol. 138'-139"). Eine Passage (E 4'—F 1": »Vnd wiewol ... den Heiligen Geist«) ist an die Branden-
burg-Niirnbergische Kirchenordnung angelehnt (VD16, B 6955, fol. 134'—135"). Die Vorgaben
fiir das Beichtgesprich (F 3'=G 1) sind der Herzoglich-Sichsischen Kirchenordnung (VD16, ZV
200, fol. B 4'—C 2') entnommen. An einer Stelle wird die Kritik der papistischen Beichte in der
Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung abgeschwicht zur Kritik an der erzwungenen
Beichte (F 1), wohl um direkte Polemik gegen die Papstkirche zu vermeiden.

197 SteGMANN, Andreas: Das Trienter Bufdekret und die Theorie und Praxis der Buf3e bei Martin
Luther und Johannes Calvin, in: Sopt, Manlio; SARaco, Alessandro (Hg.): Penitenza e Penitenzieria
nel ssecolo« del Concilio di Trento. Prassi e dottrine in un mondo piti largo, Citta del Vaticano
2016, S. 61-95.

198 E 3—F 3.

199 F 3—G 1* (siche oben Anm. 196).

200 G 1'=G 1Y (sieche oben Anm. 196).

201 G 213" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 63-67).

270 Andreas Stegmann



nichsten Abschnitt dessen liturgische Gestaltung behandelt wird. Weite Teile die-
ser Unterweisung iiber das Abendmahl sind der Brandenburgisch-Niirnbergischen

92, wobei es an einigen Stellen aber zu interessanten

Kirchenordnung entnommen?
Streichungen und Erginzungen gekommen ist. Bemerkenswert ist etwa, dass die
Brandenburgische Kirchenordnung anders als die Brandenburgisch-Niirnbergische
Kirchenordnungdie dem Abendmahlvorhergehende Bufle sowie die Abendmahlsver-
mahnung und Buflpredigt nicht thematisiert. Daftir ist eine mit Kirchenviterzitaten
verschene Begriindung fiir die Gewihrung des Laienkelchs und die hérbare Verlesung
der Einsetzungsworte eingefiigt.””? In der Sache entfaltet die Abendmahlsunter-
weisung der Kirchenordnung die lutherische Abendmahlslehre: Christi Einsetzung
ist normativ fiir Verstindnis und Feier des Abendmahls?%4; bei den im Laufe der
Kirchengeschichte hinzugekommenen Zusitzen ist zwischen guten und schlechten
zu unterscheiden?®; die guten Zusitze sind »Lection / Gebet / vnd Lobgesenge«, die
zur Besserung der Gemeinde dienen?°’; die fragwiirdigen Zusitze sind Vorstellungen
und Praktiken, die Christi Einsetzung verkehren, etwa die Messopfervorstellung,
die Heiligenanrufung oder magische Praktiken®"’; andere duflerliche Zusitze wie
liturgische Gewinder und Gerite sind unproblematisch?’®; auch im Blick auf die
Einsetzungsworte gibt es Missbriuche, wozu zum einen deren falsches Verstindnis
durch die oberdeutsch-schweizerische Reformation und das TAufertum und zum
anderen die papstkirchliche Beschrinkung der Gemeindekommunion auf das sub
una gehort, wohingegen die Realprisenz und das sub utraque zu betonen sind.?"
Abgeschlossen wird die Abendmahlsunterweisung durch eine Reihe von Einzel-
punkten?'?, die sich der Sache nach, nicht aber in dieser Form in den Vorlagen
finden: Ablehnung der Privatmessen®!!, Hinweise zur Abendmahlsvermahnung?'?,

Warnung vor Missbrauch?!?, méglichst tigliche Kommunion in den Kirchen?!,

202 G2-H4*(VD16,B 6955, fol. 121"-130"). Wo die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenordnung
von »Papistenc spricht, ersetzt die Brandenburgische Kirchenordnung das durch »widersacher« (H
17). Die Ausfithrungen der Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung iiber Privatmessen
und Aufbewahrung des Sakraments (H 1Y, nach Z. 9) sind ausgelassen und einige Formulierungen
neu eingefiigt worden.

203 H 2"-H 3". Dieser Einschub geht méglicherweise auf Anregungen von Georg I1I. zuriick, der in
seinem »Bericht an den Churfiirsten [...] Joachim [I.]« von 1534 dasselbe Kirchenviterzitat an-
fithrt und dort wie die Brandenburgische Kirchenordnung auf weitere Kirchenviter verweist (Des
Hochwiirdigen Durchleuchten Hochgebornen Fiirsten vad Herrn / Hernn Georgen Fiirsten zu
Anbhale [...] Predigten vnd andere Schrifften, Wittenberg 1555, VD16, G 1325, fol. 349™").

204 G2-G 2.

205 G2-H 1.

206 G 2.

207 G2-H 1"

208 H1-H 1"

209 H 1'-H 4~

210 H 413"

211 H 4"

212 H 4™

213 H4-11"

214 11

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 271



Einsetzungsworte horbar in der Volkssprache?”®, Benutzung der gewdhnlichen

216

liturgischen Gewinder?'® und andere.

Die vierte agendarische Ordnung ist das Formular fiir den Hauptgottesdienst.?!”
Dabei wird der detailliert dargestellte Messgottesdienst in Stifts- und Stadtkirchen?'®
unterschieden vom Gottesdienst in kleinen Stidten und in Dérfern?'?, der denselben
Aufriss hat, aber einfacher ausgestaltet ist, und vom Gottesdienst ohne Kommuni-
kanten??’, bei dem es sich faktisch um den Predigtgottesdienst handelt, der wie der
Gebets- und Verkiindigungsteil des Messgottesdiensts strukeuriert ist.

Die Grundstruktur des Hauptgottesdiensts entspricht der romischen Messe.?*! Dem
Vorbild der Wittenberger Reformation folgend wird in Kurbrandenburg nicht—wie in
Oberdeutschland oder der Deutschschweiz — das Formular des spatmittelalterlichen
Pridikantengottesdiensts, sondern das der spitmittelalterlichen Messfeier zugrunde
gelegt. Ob es dabei cine bestimmte Vorlage gab — etwa eine der in der Mark gingigen
Messordnungen — und welche das war, lisst die kurbrandenburgische Gottesdienst-
ordnung nicht erkennen. Wahrscheinlich konzipierte der Kurfiirst selbst den Ablauf
der Messfeier*??, und die Kommission fiillte diese Skizze mit Riickgriff auf die im
Erzbistum Magdeburg vorhandenen spatmittelalterlichen und im Einflussbereich der
Wittenberger Reformation neu entstandenen evangelischen Liturgien aus. Das Ergeb-
nis war eine Gottesdienstordnung, deren Gottesdienstverstindnis und Gottesdienst-
gestaltung als lutherisch zu qualifizieren sind, die aber einige von der Wittenberger
Reformation gestrichene oder freigestellte Elemente beibehilt.

215 T1v-2"

216 12~

217 13*-P 4" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 67-75). Einen Aufriss der Messordnung der Brandenburgi-
schen Kirchenordnung, verbunden mit dem Hinweis, dass diese »Meflordnung véllig im Rahmen
des von der Br.Ni.KO Gesetzten« bleibe, bietet JungkuNTZ: Die Brandenburg-Niirnbergische
Kirchenordnung (wie Anm. 39), S. 35-37. Eine teilweise hypothetische und weiterer Diskussion
bediirftige Rekonstruktion des Ablaufs des Hauptgottesdiensts am Ersten Advent mit Abdruck
der in der Brandenburgischen Kirchenordnung nicht enthaltenen Texte bietet: KLaus: Die evan-
gelische Messe in der Mark Brandenburg (wie Anm. 38), S. 51-77. Bei Klaus (S. 6-29) findet sich
auch eine Ubersicht zu den fiir diese Rekonstruktion herangezogenen spitmittelalterlichen und
frithneuzeitlichen liturgischen Quellen und eine Besprechung der einzelnen Teile der Liturgie
(S. 83-143).

218 13*-L 3"

219 L34~

220 L4-M I~

221 LierzmanN: Ordo Missae Romanus (wie Anm. 100), S. 4-20. Zur rémischen Messe sowie zur
gottesdienstlichen Kleidung, zum Altar und zum Altargerit: JUNGMANN, Josef Andreas: Missarum
Sollemnia. Eine genetische Erklirung der romischen Messe, zwei Binde, Wien u.a.31962.— MEYER,
Hans Bernhard: Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral, Regensburg 1989. — BRAUN, Joseph:
Die liturgische Gewandung im Occident und Orient nach Ursprung und Entwicklung, Verwen-
dung und Symbolik, Freiburg i. Br. 1907. — DERs.: Der christliche Altar in seiner geschichtlichen
Entwicklung, zwei Binde, Miinchen 1924. — DERrs.: Die liturgischen Paramente in Gegenwart
und Vergangenheit. Ein Handbuch der Paramentik, Freiburg i. Br. 21924. — DERrs.: Das christliche
Altargerit in seinem Sein und in seiner Entwicklung, Miinchen 1932.

222 Spicker kennt einen Zettel mit einer Skizze Joachims II. fiir den Ablauf der Messfeier (SPIEKER:
Lebensgeschichte des Andreas Musculus [wie Anm. 180], S. 163).

272 Andreas Stegmann



Entsprechend der seitdem 2. Jahrhundertbelegbaren christlichen Tradition ist der
Gottesdienst zweipolig und gliedert sich in den Gebets- und Verkiindigungsteil**®
und die Abendmahlsfeier.??4 Der Gebets- und Verkiindigungsteil ist nicht im Einzel-
nen ausgefiihrt. Die Ordnung gibt lediglich die Abfolge der Gottesdienstteile an, die
nach dem liturgischen Brauch zu gestalten sind, fiir die der Liturg also auf spdtmittel-
alterliche Messbiicher zuriickzugreifen hat. Bevor die aus der spatmittelalterlichen
Liturgie zu tibernechmenden Teile aufgezihle werden, verweist die Kirchenordnung
noch darauf, dass die liturgische Kleidung beibehalten wird.?*> Der Gottesdienst be-
ginntentsprechend der spitmittelalterlichen Liturgie mit Akzess, Confiteor, Introitus,
Kyrie, Gloria, Salutatio, Kollekte??¢, Epistel (lateinisch gesungen — deutsch gelesen),
Graduale (lateinischer Psalm oder deutsches Psalmlied), Halleluja (Sequenz oder
Tractus), Evangelium (lateinisch gesungen — deutsch gelesen) und Glaubensbekennt-
nis (lateinischer Chorgesang oder deutsches Gemeindelied).??” Nicht erwihnt wird
in dieser Auflistung bemerkenswerterweise die Predigt tiber das Sonntagsevangelium,
auf die allerdings die Schlussbemerkung zum Hauptgottesdienst hinweist*?® und die
an das Ende des Verkiindigungsteils zu stellen ist. Anders als im spatmittelalterlichen
Messgottesdienst ist die Predigt nicht fakultativ, sondern unverzichtbar.

Die Abendmahlsfeier beginnt mit dem Kleinen Kanon, ohne dass allerdings aus
den summarischen Anweisungen im Text der Ordnung klar wird, wieviel davon er-
halten bleibt. Wenn es heifft: »Darnach sol der Priester singen Dominus vobiscum
absque Oremus / Darauff sol der gesang den man hieuor pro Offertorio gehalten hat /
gesungen werden«®?’, dann klingt das nach der Reduktion des Kleinen Kanons auf
den einleitenden De-tempore-Chorgesang und der Streichung der Gebete des Kleinen
Kanons mit ihrer Opferterminologie.?° Wahrscheinlich sollen wihrend dieses Chor-
gesangs die Abendmahlselemente vorbereitet werden. Vom Groflen Kanon — dem
Kernstiick der rémischen Messe — wird in der Brandenburgischen Kirchenordnung
nur der zentrale Teil beibehalten. Zahlreiche rahmende Gebete, die mit Opfertermino-
logie durchsetzt sind, wurden gestrichen.! Geblieben ist die Abfolge von Prifation,
Sanctus und Benedictus**?, die in der Ordnung einfach nuraufgezihlt wird. Wihrend
des vom Chor intonierten Sanctus betet der Priester ein deutsches Gebet.???

223 14-K 1%

224 K 2'-L 3",

225 13

226 Wird die Kollekte lateinisch gesungen, oder werden die fol. M 2'~N 3" abgedruckten deutschen
Kollekten benutzt?

227 Die Auflistung der Abfolge des Verkiindigungsteils findetsich fol. 13"~ 4" (vgl. LieTzmann [Hg.]:
Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 4-9).

228 L3-L 4~

229 14

230 Lierzmann: Ordo Missae Romanus (wie Anm. 100), S. 10-13. Vgl. Kraus: Die evangelische
Messe in der Mark Brandenburg (wie Anm. 38), S. 105-107.

231 LietzmanNN: Ordo Missae Romanus (wie Anm. 100), S. 13-17.

232 14-K 1%

233 14-K 1%

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 273



Der nun folgende Teil der Abendmahlsliturgie — ab den »verba Consecrationis« —
ist in der Kirchenordnung im Einzelnen ausgefiihrt, einschliefflich der Rubriken
und der Noten fiir den liturgischen Gesang. Die Verwendung schwarzer und roter
Druckfarbe und der grofiziigige Druck erlauben es, diesen Teil auch als Agende in
der gottesdienstlichen Feier selbst zu benutzen. Die Konsekration erfolgt in deutscher
Sprache und ist mit der Elevation der konsekrierten Elemente verbunden.?** Die
Einsetzungsworte sind — wie im Luthertum iiblich*®> — eine Zusammenstellung aus
allen vier im Neuen Testament iiberlieferten Einsetzungsberichten. Darauf folgt ein
Gott fiir seine Heilsgabe dankender und ihn lobpreisender Gesang.?*¢ Dann wird in
deutscher Sprache vom Priester das Vaterunser, gewissermaflen als Tischgebet der am
Tisch des Herrn versammelten Gemeinde, gesungen, das die Gemeinde mit »Amenc
beschlief$t.?” Vorbereitend auf die Kommunion werden der traditionelle Friedens-
grufl gesungen®*, vom Chor in lateinischer Sprache das Agnus Dei intoniert>®, ent-
sprechend der romischen Messe ein lateinisches Friedensgebet und zwei lateinische
Stillgebete gesprochen?¥® und dann die deutsche Abendmahlsvermahnung aus der

241 Die Kommunion

Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung verlesen.
ist entsprechend den reformatorischen Vorgaben Gemeindekommunion und das
Abendmahl wird unter beiderlei Gestalt empfangen.?*? Begleitet wird die Kom-
munion vom Responsorium Discubuir Jesus und deutschen Gemeindeliedern. Die
Spendeworte entsprechen der Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung, 243
Nach der Kommunion sind ein deutsches Dankgebet, das aus zwei Gebeten der

244 sowie

Brandenburgisch-Niirnbergischen Kirchenordnung kombiniert wurde
zwei lateinische Gebete des Priesters, die der romischen Messe entnommen sind
(Corpus tuum, Quod ore sumpsimus)*®, vorgesehen. Uber den Abschluss des Abend-
mahlsgottesdiensts bemerkt die Kirchenordnung nur: »Vnd ferrer der beschlus /
wie die Ordnung der Messen anzeigt«.?4® Weil die Gottesdienstordnung keinen
Schlusssegen enthilt, ergdnzen manche Exemplare handschriftliche Segensformeln.
Obwohl in dieser Ordnung des Hauptgottesdiensts das romische Messformular noch
deutlich erkennbar ist, handelt es sich doch um einen im Sinne der Wittenberger
Reformation neu verstandenen und dementsprechend umgestalteten Gottesdienst.

Im Mittelpunke steht die Heilszueignung durch Wort und Sakrament, worauf die

234 K 2'—K 3.

235 D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 30, Abt. 1, Weimar 1910, S. 222f.
236 K 3.

237 K3-K 4.

238 K 4" (LietzmaNN: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 17, Z. 30).

239 L 1" (Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 18, Z. 1-3).

240 L 1'-L 1¥ (LietzmaNN: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 18, Z. 6-26).
241 L 1-L 2V (VDI16, B 6955, fol. 152"-154Y).

242 L 2"-L 3"

243 13" (VDI16, B 6955, fol. 156Y).

244 L 3L 3¥ (VDI16, B 6955, 157°—158").

245 L 3¥ (Lietzmann: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 19, Z. 9-16).

246 L 4" (vgl. LietzMaNN: Ordo Missae Romanus [wie Anm. 100], S. 19f).

274 Andreas Stegmann



Gemeinde mit Bekenntnis, Lob und Dank antwortet. Entscheidend ist, dass die
primire Handlungsrichtung des Gottesdiensts verdndert wurde: In ihm wird durch
Wort und Sakrament der Gemeinde das géttliche Heilshandeln zugeeignet, nicht
Gott durch den Priester ein Opfer dargebracht.

Erginzt wird die Gottesdienstordnung durch Ausfithrungen tiber den Chor-

gesang®¥, der in den kurmirkischen Stifts- und Stadtkirchen in der hergebrachten

248 sowie

Form fortgefiithrt werden soll, durch eine Auflistung von Kollektengebeten
durch die im Zusammenhang von Predigtgottesdienst und Tagzeitengottesdiensten
zu betende Litanei??’, die anders als die im spiten Mittelalter iiblichen Litaneien
keine Heiligenanrufung mehr enthilt.

Die fiinfte agendarische Ordnung ist das Formular fiir die Krankenkommu-
51 weist auf die den Christen bedrohende Anfechtung hin
und hebt die seelsorgerlichen Bedeutung der Krankenseelsorge hervor. Ausfiihrlich
wird dann die Krankenkommunion in den Stidten behandelt.?>> Normalfall der
Krankenkommunion sollte die Kommunion im Rahmen des Gemeindegottesdiensts
oder in einem besonderen Gottesdienst in der Kirche sein.?>? Der Pfarrer kann aber
auch zum Kranken ins Haus kommen: Bei der Krankenkommunion im Haus wer-

nion.”® Die Einleitung

den zuvor in der Kirche — entweder wihrend eines Gottesdiensts oder eigens fiir die
Krankenkommunion—konsekrierte Elemente verwendet. Diese werden dem Kranken
feierlich tberbracht, das heif$t der Versehgang wird beibehalten, allerdings mit der
Uberbringung beider konsekrierter Elemente®>:

Wenn aber der krancke so schwach were / das man jm das Sacrament zu haus bringen must /
Sol es jm nach beschehener forderung vnd ankiindigung als obstet / aus der Kirchen von dem

Altar/ wenn man die Communion helt consecriret von dem Priester mit gebiirlicher reuerentz /

247 M 1%. Der Abschnitt zum Chorgesang weist Ahnlichkeiten mit einem Entwurf Witzels auf (Wich-
mann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 114f.).

248 M 2'-N 3". Die Kollektengebete sind alle der Brb.-Niirnb. KO (VD16, B 6955, fol. 142"-151")
entnommen.

249 N 3'-P 4". Die Vorrede zur Litanei (VD16, B 6909, fol. N 3Y) stimmt weitgehend mit der Herzog-
lich-Sichsischen Kirchenordnung tiberein (VD16, ZV 200, fol. F 4% EKO 1 [wie Anm. 4], S. 272).
Der Text der Litanei (VD16, B 6909, fol. N 3'—P 3") sowie die Litaneikollekten (VD16, B 6909, P
3'—P 4") basieren auf der zweiten Ausgabe der Herzoglich-Sichsischen Kirchenordnung von 1540
(VD16, A 744, fol. XXVII'-XXX'; EKO 1 [wie Anm. 4], S. 273).

250 Q 1I'-T 4" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 75-81). Die Abendmahlsvermahnung vor der Krankenkom-
munion (VDI16, B 6909, fol. R 1'-R 2Y) ist der Herzoglich-Sichsischen Kirchenordnung (VDI16,
ZV 200, fol. C 2"-C 4") entnommen. Einige Teile der Krankenkommunion stimmen mit der
Herzoglich-Sichsischen Kirchenordnung iiberein: Daseinleitende Psalmgebet mit Ps. 25,1f. (VD16,
B 6909, fol. R 2¥; VD16, ZV 200, fol. C 4), die Lesung von Joh. 3,16 (VDI16, B 6909, fol. S 27
VD16, ZV 200, fol. C 4*) und der Aaronitische Segen (VD16, B 6909, fol. S 47 VD16, ZV 200,
fol. D 1).Im Unterschied zur Herzoglich-Sichsischen Kirchenordnungsieht die Brandenburgische
Kirchenordnung die Konsekration der Elemente am Krankenbett nur im Ausnahmefall vor.

251 Q1-Q2v.

252 Q3T 2~

253 Q4™

254 R 1%

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 275



als vorgehendem Custer der ein glocken vnd lucern darin ein brennend liecht ist / tragen sol /

auch das der Priester ein Korrock anhabe / zugetragen werden.?>

Fiir die Krankenkommunion in den Dérfern?® gibt es besondere Vorgaben: An-
gesichts der Schwierigkeiten, auf dem Land bereits konsekrierte Elemente zu tiber-
bringen, wird hier die ansonsten im Einflussbereich der Wittenberger Reformation
iibliche Konsekration vor Ort vorgeschrieben. Von einer letzten Olung oder gar
deren sakramentalem Charakter ist iibrigens nirgendwo in der Brandenburgischen
Kirchenordnung die Rede.

Als sechstes agendarisches Formular findet sich die Ordnung fiir das Begrib-
nis?”’, die wahrscheinlich von der Kommission unter Riickgriff auf spitmittelalter-
liche und reformatorische Ordnungen neu verfasst wurde. Einerseits sollen die
hergebrachten Begribniszeremonien beibehalten werden — nur die »Tricesimi vand
Anniuersarij / mit den seelopffer messen« werden verboten —, andererseits werden
deutsche Lieder — wohl auch Lutherlieder wie Aus tiefer Not, Mitten wir im Leben
sind, Mit Fried und Freud fahr ich dabin —, deutsche Bibellesungen »ex Hiob oder
Paulo de Resurrectione« und eine deutsche Kollekte eingefiigt. Das Officium Si enim
credimus wird beibehalten, jedoch ohne Kommunion. Ebenso gibt es regelmifSige
Gedenktage fiir die Verstorbenen.

Als letztes liturgisches Formular wird die Ordnung der EheschlieSung?® ab-
gedruckt. Eingeleitet wird sie mit einer Unterweisung iiber den Ehestand®”, die
im Sinne der Wittenberger Reformation die als Normalform christlicher Existenz
bestimmt, den Zwangszélibat fiir Priester ablehnt?
hindernissen und Ehescheidung gibt. Das kanonische Eherecht bleibt in Kraft,
und die »ordenlichen Consistoriac, also die bischéflichen Gerichte, sind weiterhin

und einige Hinweise zu Ehe-

255 Q4". Der Versehgang — bei dem es sich de facto um eine Sakramentsprozession handelte — wurde
in den reformatorischen Kirchen ansonsten abgeschafft. Die Beibehaltung des Versehgangs in der
Brandenburgischen Kirchenordnung ist ein Ausnahmefall. Die Ordnung kann sich auf Luther
berufen, der die Uberbringung von konsekrierten Hostien fiir Kranke durchaus gutheiffen kann
(D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 10, Abt. 2, Weimar 1907, S. 32, Z. 3-5),
wobei er sein Zugestindnis dadurch relativiert, dass er die promissio fiir wichtiger als das signum
hilt. Luther hatte ansonsten erhebliche Vorbehalte gegen alle Arten von Sakramentsprozessionen,
die er auch in der Korrespondenz iiber den Entwurf der Brandenburgischen Kirchenordnung
Anfang Dezember 1539 zum Ausdruck brachte (siche oben Anm. 74f.).

256 T 2'-T 3%

257 T 4-V 1" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 81).

258 V 1'-X 3" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 81-85). Der Abschnitt zur Eheschlieung weist in einem
Abschnite Ahnlichkeiten mit einem Entwurf Witzels auf (vgl. VD16, B 6909, fol. V 1%, mit
Wichmann-Jahrbuch, Bd. 42/43, 2002/2003, S. 112). Fiir die Abkiindigung und die Trauung
(VD16, B 6909, fol. V 2"-X 2) sind die entsprechenden Texte der Brandenburgisch-Niirnbergi-
schen Kirchenordnung zugrunde gelegt (VD16, B 6955, fol. 1651717 EKO 11 [wie Anm. 36],
S.200-202) und an einigen wenigen Stellen leicht verindert worden.

259 V1=V 2.

260 Es gibt allerdings weiterhin die Méglichkeit zolibatiren Lebens fiir Geistliche, jedoch ohne Zu-
sammenleben mit »vordechtige[n] personen in jren Heusern«.

276 Andreas Stegmann



zustindig fiir Eherechtsfragen. Abkiindigung®®! und Trauung®®? sind in enger
Anlehnung an die Brandenburgisch-Niirnbergische Kirchenordnung gestaltet, die
allerdings die abschlieSende Einsegnung im Gemeindegottesdienst?®® nicht kennt.
Wie in reformatorischen Trauliturgien iiblich, sind die biblischen Lesungen (Gen.
2,18-24; Mt. 19,3-9; Eph. 5,22-29; Gen. 3,16-19; Gen. 1,27.28.31; Prov. 18,22)
als Unterweisung zur Fiihrung einer christlichen Ehe zu verstehen: Die Ehe ist eine
gute Schopfungsordnung; sie ist als von Gott gefiigte Verbindung ohne Moglichkeit
der Scheidung; gefordert ist von den Ehepartnern eheliche Liebe; und beide miissen
mit dem Kreuz der Ehe rechnen.

Der dritte Hauptteil umfasst aber nicht nur agendarische Ordnungen, sondern
auch Ausfiihrungen tiber die Kirchenorganisation. Diese fallen vergleichsweise kurz
aus, sind aber in der Sache umso gewichtiger. Nachdem die kurfiirstliche Vorrede
zur Kirchenordnung de facto das landeshertliche Kirchenregiment cingefiihre und
die diézesanbischofliche Jurisdiktion dem landeshertlichen Leitungsanspruch unter-
geordnet hat, geht es im Abschnitt »Von Beruffung vnd Ordination der Kirchendie-
ner / Auch Bisschofflicher Autorithet vnd Jurisdiction«*** um Rolle und Funktion
der Dibzesanbischofe unter diesen neuen Bedingungen. Der Abschnitt hat keine
Vorlagen, sondern wurde von der Kommission — wohl in enger Abstimmung mit
dem Kurfiirsten und seinen Riten, die bei diesem politisch sensiblen Thema das
letzte Wort gehabt haben diirften — abgefasst. Bezeichnenderweise geht der Abschnite
nicht von den Di6zesanbischéfen, sondern von den Gemeindepfarrern aus?®: Predigt,
Sakramente und ethische Anleitung fordern fiir ihren verantwortungsvollen Dienst
qualifizierte Pfarrer. Um die Qualifikation der Pfarrer zu gewihrleisten und Vertreter
schwirmerisch-tduferischer oderaltgliubiger Vorstellungen vom Pfarramt fernzuhalten,
fithre die Kirchenordnung eine neue Regelung ein: Nach der Vokation und vor dem
Amtsantritt missen zukiinftige Pfarrer vom kurfiirstlichen Generalsuperintendenten
(»fur vnsern Supperattendenten alhier«) hinsichtlich Lehre und Lebensfithrung tiber-
priift werden. Die Vokationsrechte anderer Instanzen werden zwar anerkannt, die
Stellenbesetzungen unterliegen damit aber kurfiirstlicher Kontrolle. Die auf Vokation
und Examination folgende Ordination ist Sache des mit dem Kurfiirsten lehrmifig
{ibereinstimmenden Bischofs von Brandenburg.?® Die Ehe schliefft nicht von der
Ordination aus, sondern die Ordination Verheirateter ist gerade wiinschenswert. Der
Ordinationsritus soll in seiner Substanz moglichst beibehalten, aber im reformatori-
schen Sinne gereinigt werden. Mit der Ordination ist das diézesanbischofliche Amt
in den Blick getreten: Die Kirchenordnung versteht das Bischofsamt mit Verweis
auf Hieronymus und das mittelalterliche Kirchenrecht als ein aus organisatorischen
Griinden aus dem Pfarramt ausgegliedertes Aufsichtsamt, dem keine besondere geist-

261 V2'-V 3"
262 V 3-X 2"
263 X 2"-X 3.
264 X 4'-Y 3' (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 85f.).
265 X 4'-X 4.
266 X 4"-Y 2.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 277



liche Dignitit zukommt.?¢” Die bischéfliche Befugnisse und Rechte haben weiterhin
Geltung, insbesondere die bischofliche Jurisdiktion und die Ehegerichtsbarkeit sowie
die Verfugungsgewalt iiber den kirchlichen Besitz, aber nur fiir die Bischéfe, die der
Kirchenordnungzustimmen. Mitdieser Beibehaltung des diézesanbischoflichen Amts
entsprach die Kirchenordnung dem eigentlichen Ideal der Wittenberger Reformation,
die urspriinglich nicht eine Ablosung der didzesanbischéflichen Strukturen durch
das landesherrliche Kirchenregiment mit seinen bischofliche Funktionen wahrneh-
menden Visitatoren, Superintendenten und Konsistorien beabsichtigt hatte, sondern
eine evangelische Erneuerung des Bischofsamts.?%® Abgeschlossen wird der Abschnitt
mit Verhaltensmafregeln fiir Pfarrer und Hinweisen zur Kirchenzucht.?® Die Pfarrer
sind den Bischofen untergeordnet. Sie leben von den hergebrachten kirchlichen Ein-
nahmen, die von der Kirchenordnung in bisherigen Umfang bestitigt werden. Die
Pfarrer sollen sich mit der Bibel beschiftigen, ein vorbildliches Leben fiihren, die
Gemeindeglieder durch Predigt und Ermahnung disziplinieren.

Abgeschlossen wird der dritte Hauptteil mit einer Ubersicht zu kirchlichen Festen
und Fastenzeiten®”?, die wahrscheinlich von der Kommission verfasst wurde. Der

271

kurbrandenburgische Festkalender*”! ist im Vergleich mit anderen evangelischen

Territorien reichhaltiger: Zwar werden die Heiligen- und Marienfeste reduziert, es
bleiben jedoch einige Heiligenfeste und der iiberwiegende Teil der Marienfeste.?’
Insgesamt sind cinschliefflich der Christusfeste 35 Festtage, wobei die Hochfeste
Weihnachten, Ostern und Pfingsten dreitigig gefeiert werden. Auch das Fronleich-
namsfestund das Allerheiligenfestbleiben, tiber ihre liturgische Gestaltung finden sich

aber keine weiteren Angaben.?”? Die Heiligenverehrung wird auf den vorbildhaften

267 Y 2'-Y 2"

268 WENDEBOURG, Dorothea: Das bischofliche Amt, in: Zeitschrift fiir Evangelisches Kirchenrech,
Bd. 51, 2006, S. 534-555.

269 Y 2V-Y 3"

270 Y 3'~Aaa 1" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 86-88).

271 Y 37-Y 4",

272 Zum Umgang mit Maria und den Heiligen im frithneuzeitlichen Luthertum, die nicht mehr als
Fiirbitter und Heilsmittler, sondern als Vorbilder christlichen Glaubens und Lebens verstanden
wurden und in dieser neuen Funktion durchaus noch eine Rolle spielten: LANsEMaNN, Robert: Die
Heiligentage besonders die Marien-, Apostel- und Engeltage in der Reformationszeit, betrachtet
im Zusammenhang der reformatorischen Anschauungen von den Zeremonien, von den Festen,
von den Heiligen und von den Engeln, Gottingen 1939. — SCHIMMELPFENNIG, Reintraud: Die
Geschichte der Marienverehrungim deutschen Protestantismus, Paderborn 1952. —Fucws, Thomas:
Protestantische Heiligen-Memoria im 16. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift, Bd. 267, 1998,
S. 587-614. — KNopT, Gerhard: Leitbilder des Glaubens. Die Geschichte des Heiligengedenkens
in der evangelischen Kirche, Stuttgart 1998. — KoLs, Robert: Festivals of the Saints in Late Re-
formation Lutheran Preaching, in: bERs.: Luther’s Heirs Define His Legacy. Studies on Lutheran
Confessionalization, Aldershot/Brookfield 1996, Nr. IX, S. 613—626.

273 DasFronleichnamsfest wurde wohl verstanden als feierliches Bekenntnis zur Realprisenzlehre, das
seine primire Ausdrucksform nicht mehr in einer Sakramentsprozession — es ist eine offene Frage,
obundinwelcher Formesnach 1540 im Kurfiirstentum Brandenburg Fronleichsnamsprozessionen
gab —, sondern wohl in der Einschirfung der lutherischen Abendmahlslehre in der Predigt hatte.
Es gibt einige wenige Hinweise auf die Feier dieses umgestalteten Fronleichnamsfests: ODENTHAL,
Andreas (Hg.): Das Vesperale et Matutinale des Havelberger Domdechanten Matthaeus Ludecus.
Nachdruck eines lutherischen Offizienbuches von 1589, Bonn 2007, S. 273-282. — BoniIn, Burk-

278 Andreas Stegmann



Glauben und Lebenswandel der Heiligen bezogen und kategorial von der Verchrung
Christi als des einen Mittlers unterschieden. Die Vorschriften fiir die Fastenzeiten®”
verweisen eingangs auf das Recht des Kurfiirsten als »parens patrie«, eine religios
unproblematische und dem Gemeinwohl dienende »politicam Ordinationem« zu
erlassen.?”> Dazu gehért das Fasten, das zugleich notwendig sei und in freier Weise
praktiziert werden miisse.”’® Um das zu ermdglichen, werden die herkémmlichen
Fastenzeiten (freitags, samstags, vor Ostern) als Hilfe zur Selbstdisziplinierung beibe-
halten.?”” Gesondert behandelt werden die liturgischen Ordnungen fiir die Osterzeit,
den Markustag (25. April), die zwischen Rogate und Christi Himmelfahrt liegende
Kreuzwoche und Pfingsten®’8, fiir die Georg I11. von Anhalt Entwiirfe?” lieferte und
deren spitmittelalterliche Ausgestaltung in verinderter Form beibehalten wird. Nur

anhangsweise und sehr kurz wird dann noch das Schulwesen erwihnt.?8°

Der kurfiirstliche »Beschlus« und »Des bischofs zu Brandemburg bewilligung
und bestettigung«
Der kurfiirstliche Vorrede am Beginn entspricht der »Beschlus« am Ende.?8! Wie der
Kurfiirst die Vorrede in seinem Namen ergehen lisst, so auch den Beschluss, womit er
zeigt, dass die gesamte Ordnung aus seiner obrigkeitlichen Vollmacht ergeht. Griinde
firden Erlass der Kirchenordnung sind erstens die personliche Glaubensiiberzeugung
des Kurfiirsten, zweitens die obrigkeitliche Verpflichtung zur Sorge fiir das Seelen-
heil der Untertanen, drittens die obrigkeitliche Verantwortung fiir die Einférmig-
keit der Gottesverehrung und viertens die Verzogerung der Kirchenreform durch
die Papstkirche und das Reich. Die Aneinanderreihung dieser vier Argumente und
der Verweis auf den die Kirchenordnung legitimierenden »kénig aller kénige« Jesus
Christus macht deutlich, dass die Kirchenordnung gut begriindet ist, allerdings wirke
die Massierung der Argumente so, als ob der Kurfiirst der Uberzeugungskraft der
einzelnen Argumente nicht recht trauen wiirde. Noch einmal wird das Zeremonien-
thema aufgegriffen und die Beibehaltung der hergebrachten Zeremonien bestitigt,
sofern sie nicht dem »artikel der justification« widersprechen. Am Schluss steht die
rechtsverbindliche landesherrliche Aufforderung an alle Untertanen geistlichen und
weltlichen Stands, der Kirchenordnung Folge zu leisten.

Die bischéfliche Bestitigung der vom Kurfiirsten erlassenen Ordnung beschlief3t
den Text.?®> Matthias von Jagow bekennt sich zum reformatorischen Verstindnis

hard von (Hg.): Entscheidungen des Céllnischen Konsistoriums 1541-1704. Nach der Sammlung
des Konsistorialrats und Propstes D. Franz Julius Liitkens, Weimar 1926, S. 340.

274 Y 4-7 1.

275 Y 4.

276 Y 4.

277 Z1-Z 1"

278 Z 1'-Aaa 1°.

279 LASA, DE (wie Anm. 54), Z 4, V 240 Nr. 1 Bd. I, fol. 512*-513".

280 Aaa 1" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 88f.).

281 Aaa 1Y-2" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 89).

282 Aaa 3*—4" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 89f.).

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 279



des bischoflichen Amts und erkennt die Giiltigkeit der vom Kurfiirsten erlassenen
Kirchenordnung an. Er fordert alle ihm unterstehenden Geistlichen zur Anerken-
nung der Kirchenordnung und zur Ausiibung ihres Amts in deren Sinne auf. Das
Schlusszitat von Ps.-Augustin®® besagt, dass die katholische Kirche als Mutter und
als alleinige Vermittlungsinstanz der Wahrheit zu gelten habe, und es warnt davor,
die in der Kirchenordnung bezeugten christlichen Wahrheit zu verleugnen. Ganz
am Schluss steht — in Entsprechung zum kurfiirstlichen Wappen auf dem Titelblact —
das bischofliche Wappen?®4, das die kirchliche Approbation der landesherrlichen
Ordnung unterstreicht.

Die kurbrandenburgische Kirchenordnung von 1540 als
Schliisseltext der brandenburgischen Reformation

Theologisch

Leitend fiir die reformatorische Umgestaltung der Kirche waren theologische Ideen.
Es ging nicht darum, einzelne Probleme zu beheben oder bestimmte Forderungen
umzusetzen, sondern darum, das neuentdeckte biblische Ideal des Christentums
umfassend zu verwirklichen. Die leitenden theologischen Ideen spiegeln sich in den
evangelischen Kirchenordnungen wieder. Was die Brandenburgische Kirchenordnung
von 1540 angeht, so nimmtsie die Wittenberger Theologie Luthers und seiner Mitstrei-
ter auf und macht diese zur Grundlage, um »das Christlich wesen / [zu] reformiren /
[zu] erhalten vnd ein bestendig Regiment / Ordnung / vnd Gottes dienst an[zu]-
richten«.”® Auch wenn die Kirchenordnung auf diesen Hintergrund nicht explizit
verweist, ist er in der Sache und den Formulierungen unverkennbar und durchdringt
die gesamte Ordnung. Die beiden theologischen Summarien®®¢, deren Ausfithrung
in der Erginzung Georgs III. zur Vorrede zum Lehrteil, im Lehreeil selbst und in
Osianders Katechismus und deren Anwendung auf das kirchliche Leben im dritten
Hauptteil machen das unzweifelhaft deutlich, selbst wenn sie nicht ausdriicklich auf
die Wittenberger Reformation Bezug nehmen.

Dabei ist zu beachten, dass die Brandenburgische Kirchenordnung dank ihrer
unterschiedlichen Quellen durchaus unterschiedliche »Theologien« aufweist. Bedeut
sam sind vor allem Joachim II. mit seiner Vorrede, Georg III. von Anhalt mit seinen
Beitrigen zu den Vorreden zum ersten und dritten Teil und Andreas Osiander, auf
den der erste Hauptteil zuriickgeht und der die Kinderpredigten verfasst hat. Fiir die
quellenmifig nicht identifizierbaren Texte muss mit dem Einfluss von Jakob Stratner
und Georg Buchholzer gerechnet werden, deren theologisches Profil fiir das Jahr
1540 allerdings schwerlich niher zu bestimmen ist. Was das Verhilenis dieser »Theo-
logien« zueinander angeht, so sind zuerst die groffen Gemeinsamkeiten zu betonen:

283 Aaa 4" (EKO 3 [wie Anm. 14], S. 90).
284 Aaa 4.

285 2. Hauptteil, fol. a 3.

286 1. Hauptteil, fol. B 1'-B 47, D 2".

280 Andreas Stegmann



Alle Beitrdger und Redaktoren der Kirchenordnung teilten die Anschauungen der
Wittenberger Reformation und hatten vor allem von Luther, aber auch von Melanch-
thon gelernt. Innerhalb der gemeinsamen Grundanschauungen muss allerdings mit
unterschiedlichen Akzentuierungen gerechnet werden, die sich allerdings nur durch
eine detaillierte theologische Analyse der Texte erheben lassen, die weitere Schriften
der Beteiligten heranziehen miisste, was in diesem Beitrag nicht méglich ist. So sind
etwa die Aussagen der Kirchenordnung hinsichtlich des Verhilenisses von Reche
fertigungsglauben und ethischer Praxis nicht ganz einheitlich.

Organisatorisch

Auch hinsichtlich der Kirchenorganisation ist die Brandenburgische Kirchenordnung
von 1540 eine Schliisselquelle. Die Ekklesiologie der Kirchenordnung, die abgese-
hen von der Auslegung des dritten Glaubensartikels im Katechismus nirgendwo
ausfithrlicher entfaltet wird, sich jedoch aus zahlreichen Aussagen rekonstruieren
lisst, entspricht der Wittenberger Theologie?®”: Die Kirche ist eine geistliche Ge-
meinschaft, die durch Wort und Sakrament konstituiert wird, die aber auch eine
sichtbare Auflenseite hat und deshalb Ordnungen und Strukturen braucht, deren
Gestaltung sich an den biblischen Vorgaben zu orientieren hat. Bei der Gestaltung
der ecclesia visibilis folgt die Kirchenordnung dem Wittenberger Prinzip, das bei-
zubehalten, was niitzlich erscheint und der Bibel nicht widerspricht wie etwa die
didzesanbischofliche Struktur. Nicht direkt ableitbar aus der lutherischen Ekklesio-
logie, wenn auch mit ihr vereinbar, ist das landesherrliche Kirchenregiment, das
aber fiir die Brandenburgische Kirchenordnung wie fiir die anderen lutherischen
Kirchenordnungen des Reformationsjahrhunderts selbstverstindlich war. Obwohl
die Brandenburgische Kirchenordnung noch nicht die im Laufe der 1540er Jahre
entwickelte Kirchenorganisation kodifiziert, finden sich in ihr mit dem landesherr-
lichen Kirchenregiment, den Visitatoren und dem Generalsuperintendenten bereits
die wichtigsten Elemente. Die Kirchenordnung machte unzweifelhaft klar, dass die
kirchliche Selbstverwaltung der Kontrolle des Landesherrn unterstellt war und dass
die Didzesanbischofe nur im Rahmen der vom Landesherrn gegebenen Ordnung
amtieren konnten.

Frommigkeitspraktisch

Auch hinsichtlich der Frommigkeitspraxis war die Brandenburgische Kirchenord-
nung grundlegend. Im Wissen um die Notwendigkeit kollektiver und individueller
Frommigkeitsvollziige, in denen der Christusglaube vermittelt und gelebt wurde, ge-
staltete die Kirchenordnung das Frdommigkeitsleben der kurmirkischen Gemeinden
neu. Leitend waren auch hier die Vorgaben der Wittenberger Reformation. Thre im
Vergleich mit anderen evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts ver-
gleichsweise starke Berticksichtigung traditioneller Elemente — Melanchthon spricht

287 WENDEBOURG, Dorothea: Kirche, in: BEuTEL, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch, Tiibingen 32017,
S. 451-462.

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 281



von einigen menschlichen Zeremonien mebr als nitig*® — bewegt sich im Bereich des
im frihneuzeitlichen Luthercum Moglichen und lisst sich als »fiir das Luthertum
im Rahmen autogener Reformationsprozesse charakteristische[r] Konservatismus im

289

Umgang mit liturgischen Traditionen und religiosem Brauchtum«?*®? charakeerisie-

ren.””? Die Kirchenordnung bezeugt damit die bewahrende Kraft des Luthertums.*!

Mit ihren theologischen, organisatorischen und frommigkeitspraktischen Vorgaben
war die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 das Griindungsdokument der
evangelischen Landeskirche im Kurfiirstentum Brandenburg und der Anfangspunkt
der Ausbildung einer lutherischen Konfessionskultur in der Mark. Weil es sich bei
ihr um eine Schliisselquelle der brandenburgischen Reformationsgeschichte handelt,
verdient die Brandenburgische Kirchenordnung die verstirkte Aufmerksamkeit der
reformationsgeschichtlichen und landeshistorischen Forschung. Weder die kurfiirst-
liche Religionspolitik noch die Entwicklung der reformatorischen Landeskirche der
Mark lassen sich ohne diesen Text angemessen verstehen. Was Bischof Matthias von
Jagow in seiner bischéflichen Bestitigung der Kirchenordnung abschlieffend aus einer
pseudoaugustinischen Schriftzitiert, darfauch die moderne Forschungals Einladung
zu Beschiftigung mit diesem Text verstehen: »Legite, & omni uigilantia ista discutite,
& magis magisque legite atque discutite«!*’? — »Lest und priift dieses Buch mit aller
Sorgfalt, und lest und priift es ganz genau«!

288 Siehe den oben Anm. 95 zitierten Brief (MBW Nr. 3051).

289 Kaurmann, Thomas: Die Gutachtertitigkeit der Theologischen Fakultit Rostock nach der Refor-
mation, in: BoockMaNN, Hartmut u. a. (Hg.): Recht und Verfassung im Ubergang vom Mittelalter
zur Neuzeit, Teil 2, Géttingen 2001, S. 297-333, hier S. 315.

290 Zum Gottesdienst im frithneuzeitlichen Luthertum, der nicht nur in Kurbrandenburg die Tradi-
tionen des westlichen Christentums bewusst weiterfithrte: GRAFF, Paul: Geschichte der Auflsung
der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen Kirche Deutschlands, Bd. 1: Bis zum
Eintritt der Aufklirung und des Rationalismus, Géttingen 21937.

291 Frrrz, Johann Michael (Hg.): Die bewahrende Kraft des Luthertums. Mittelalterliche Kunstwerke
in evangelischen Kirchen, Regensburg 1997.

292 3. Hauptteil, Aaa fol. 4" (Zitat aus [Evodius von Uzalis]: De fide contra Manichacos, in: Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 25, Prag/Wien/Leipzig 1892, S. 972, Z. 27-29).

282 Andreas Stegmann



Gliederung der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540

Begnadung und befreyhung des Druckers (A 27)
Vorrede (A 3"-B 47 EKO 3,39-42)
e A 3'-B 1": Begriindung des Erlasses einer Kirchenordnung
e B 1'-B 4": Das Bekenntnis der durch den Landesherrn konstituierten mirkischen
Landeskirche

Erster Hauptteil: Von der lere (C 1'-R 3Y; EKO 3,42-51; EKO 11,141-171)

Einleitung (C 1™-F 3% EKO 11,141-144; EKO 3,42-47)

e C 1'-D1": Aus der Brb.-Niirnb. KO tibernommene Einleitung
o C 1" Das dreifache Verkiindigungsamt
o C1'-C 2" Lehre
o C2'-C 3" Ermahnung
o C3~C4": Strafe
o C4"-D 1%: Abschlufd

* D I'-G 3" Von Georg II1. von Anhalt konzipierte Ergidnzung
o D 1'-D 2": Einleitung
o D 2°-D 3": Gesetz und Bufle als das eine Hauptthema der Lehre
° D 3'-G 3": Evangelium, Glaube und gute Werke als das andere Hauptthema

der Lehre

Vom Alten vnd newen testament (F 3—4%; EKO 11,144f))
Von der rechten Christlichen Buss (F 4—H 1v; EKO 3,47-50)
Von der Christlichen Beicht (H 1'-2¥; EKO 3,50)

Vom Gesetz (H 2'-L 17; EKO 11,147-153)

Vom Euangelio (L 1'-N 2¥; EKO 11,153-160)

Vom Creutz vnd leiden (N 2P 3%; EKO 11,160-165)

Vom Christlichen gebet (P 3'-Q 4%; EKO 11,165-169)

Vom freyen willen (R 17¥; EKO 11,169)

Von christlicher Freyheit (R 1'-3¥; EKO 11,169-171)

Zweiter Hauptteil: Catechismus oder kinder Predig (EKO 11,206-279; EKO 3,50f.)

Vorrede (a 2'—4")
Von den zehen geboten (a 4'—n 47)
* Gemeiner anfang zu allen Predig (a 4*-5Y)
* Folgen die zehen Gebot / wie die allweg den Kindern furgesagt / vad von jnen
heimlich nachgesprochen werden sollen (a 5'-b 17)

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 283



1. Gebot (b 1*—c 27)
2. Gebot (c 2'—d 39
3. Gebot (d 3'—e 4Y)
4. Gebot (e 4'—g 2")
* 5. Gebot (g 2'-h 4")
6. Gebot (h 4™~k 17)
7. Gebot (k 11 19
8. Gebot (I 2'—m 27)
9. Gebot (m 2¥—n 27)
¢ 10. Gebot (n 27—4")

Vom Glauben (n 4'—s 2Y)
* Vorrede und Text des Apostolikums (n 4o 27)
* Erster Artikel Gott Vater und die Schépfung (o 2'—p 27)
o Zweiter Artikel Jesus Christus und die Erlosung (p 2°—r 1Y)
* Dritter Artikel Heiliger Geist und die Heiligung (r 1'—s 2)

Vom Gebet (s 3*—cc 2")
¢ Vorrede und Text des Vaterunsers (s 3'—4")
e 1. Bitte (s 4'—v 1Y)
e 2. Bitte (v IV—x 17)
* 3. Bitte (x 1'-y 1Y)
* 4. Bitte (y I'-z 1Y)
e 5. Bitte (z 1V—aa 1)
¢ (. Bitte (aa 1'—aa 4")
e 7. Bitte (aa 4'—cc 2Y)

Von der Tauffe (cc 2¥—ee 1Y)
Vom ampt der Schliissel (ee 2'—ff 47)
Vom Abendmal (ff 4—hh 4Y)

Dritter Hauptteil: Sakramente und Zeremonien (EKO 3,51-88)

Vorrede von den Sacramenten vnd Ceremonien (A 2B 25 EKO 3,51-53)
* A 2% Einfithrende Einordnung des 3. Hauptteils in das Ganze der KO
e A 2°-A 3" Anthropologische Begriindung der Notwendigkeit von Zeremonien
und historischer Riickblick auf die Entwicklung kirchlicher Zeremonien (AT,
NT, Antike, Mittelalter)
* A 3-B 2" Umgang mit den iiberkommenen Zeremonien im Kurfiirstentum
Brandenburg
° A 3" Beseitigung von falschen Zeremonien im Zusammenhang der Sakramente
> A 3": Beseitigung von sonstigen falschen Zeremonien

284 Andreas Stegmann



o A 3"-B 2" Beibchaltung unproblematischer Zeremonien

Taufe (B 2—E 1¥; EKO 3,54-59)
* Vorrede der Tauffe (B 2¥-3")
e Von der NotTauff (B 3'-C 27)
* Ordnung der tauff (C 2°-E 1Y)

Von der Confirmation oder Firmung (E 2°-3%; EKO 3,59)
* E 2" Historischer Hintergrund der Konfirmation
* E 2"-E 3" Verstindnis und Vollzug der Konfirmation

Beichte (E 3'-G 1v; EKO 3,59-63)
* E 3'-F 3" Grundlegende Ausfihrungen zur Beichte
* F 3G 1": Formular fiir das Beichtgesprich
* G 1'-G 1": Abschlieflende Bemerkungen iiber den Umgang mit Leuten von
fragwiirdigem Glauben und Lebenswandel und zur Katechismusunterweisung

Von dem Abendmal (G 21 3%; EKO 3,63-67)

* G 2°~G2": Christi Einsetzung ist normativ fiir Verstdndnis und Feier des Abend-
mahls.

e G2'-H 1": Bei den im Laufe der Kirchengeschichte hinzugekommenen Zusitzen
ist zwischen guten und schlechten zu unterscheiden.

* G 2": Die guten Zusitze sind »Lection / Gebet / vand Lobgesengec, die zur Bes-
serung der Gemeinde dienen.

* G 2'-H 1" Die schlechten Zusitze sind Vorstellungen und Praktiken, die Christi
Einsetzung verkehren. Dazu gehéren die MeSopfervorstellung, die Heiligenan-
rufung und magische Praktiken.

e H 1'-H 1": Andere duflerliche Zusitze wie liturgische Gewinder und Gerite sind
unproblematisch.

* H I"-H 4" Auch im Blick auf die Einsetzungsworte gibt es Miflbriuche, wozu
zum einen deren falsches Verstindnis durch die oberdeutsch-schweizerische Refor-
mation und das T4ufercum und zum anderen die papstkirchliche Beschrinkung
der Gemeindekommunion auf das sub una gehért. Dagegen sind die Realprisenz
und das sub utraque zu betonen. Hinweise zum Umgang mit Menschen, die eine
Kommunion sub utraque verweigern.

* H4'-13" Einzelpunkte. Keine Privatmessen, Abendmahlsvermahnung, Warnung
vor Miflbrauch, Einsetzungsworte horbar in der Volkssprache, Benutzung der
gewdhnlichen liturgischen Gewinder u.a.

Gottesdienst (I 3'—P 4¥; EKO 3,67-75)
* Agende fiir den Mefigottesdienst in Stifts- und Stadtkirchen (I 3'-L 3Y)
° Gebets- und Verkiindigungsteil (I 4-K 1Y)
o Abendmahlsfeier (K 2'—L 3Y)

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 285



¢ Hinweise fiir den Gottesdienst in kleinen Stidten und in Dérfern (L 3'—4)
¢ Gottesdienst ohne Kommunikanten (L 4*-M 1Y)

* Vom Chorgesange (M 1Y)

Kollektengebete (M 2'-N 37)

e Litanei (N 3"-P 4Y)

Krankenseelsorge und Krankenkommunion (Q 1'-T 4 EKO 3,75-81)
* Q 1'-Q 2": Einleitung (zur Vorbereitung der Christen auf die Anfechtung und
zur seelsorgerlichen Bedeutung der Krankenseelsorge)
e Q 3T 2" Krankenkommunion in den Stiidten
e T 2°—T 3": Krankenkommunion in den Dérfern
o T 4" Abschlielende Bemerkungen

Begribnis (T 4-V 1¥; EKO 3,81)

Eheschliefung (V 1'-X 3"; EKO 3,81-85)
* V1=V 2": Zum Ehestand
e V 2'-V 3% Abkiindigung
* V 3-X 2" Trauung
e X 2-X 3": Einsegnung im Anschluff an den Gemeindegottesdienst

Vokation und Ordination der Pfarrer, Bischofsamt (X 4'=Y 37; EKO 3,85f.)
o X 4'—X 4": Priifung der Pfarrer
e X 4'-Y 2%: Ordination der Pfarrer
* Y 2°-Y 2": Fortbestehen der bischéflichen Jurisdiktion
* Y 2-Y 3" Verhaltensmafiregeln fiir Pfarrer und Hinweise zur Kirchenzucht

Kirchliche Feste und Fastenzeiten (Y 3'—Aaa 17; EKO 3,86—88)
¢ Von den Festen (Y 37—4")
¢ Von der Fasten (Y 4'-Z 1Y)
* Von der heiligen zeit der Marterwochen vnd Ostern (Z 1'-27)
¢ Von der Creutzwochen (Z 2'—Aaa 1Y)

Anhang: Schule (Aaa 17 EKO 3,88f)

Beschlus (Aaa 1'-27; EKO 3,89)

Des bischofs zu Brandemburg bewilligung und bestettigung (Aaa 3'-4"; EKO 3,89f.)

286 Andreas Stegmann



Taufliturgie der Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540

Agenda
Magdeburgensis, 1497
(GW 00467)

Luthers Taufbiichlein 1526
(D. Martin Luthers Werke.
Kritische Gesamtausgabe,

Bd. 19, Weimar 1897,
S. 531-541)

Brandenburgische
Kirchenordnung, 1540

Vor der Kirche:

Vor der Kirche:

nomendatio Erkundigung nach den
Eltern und dem Namen des
Tauflings (C2")
Taufvermahnung (C 2"-C 3Y)
exorcismus Exorzismus mit Anbla- Exorzismus (539,3f.) Exorzismus (C 4")

sen des Tduflings

Erkundigung nach dem
Namen des Tduflings

obsignatio crucis

Bezeichnung des Tauf-
lings mit dem Kreuz auf
Stirn und Brust

obsignatio crucis (539,5-7)

obsignatio crucis (C 4")

Gebete

Gebet: Omnipotens

Gebet (539,8-16)

Gebet: Almechtiger ewiger

sempiterne Deus Gott (C 4")
Gebet: Deus immortale Gebet: Sintflut Gebet: Gott du vnsterbliche
praesidium (539,17-540,4) zuflucht (C 4¥)
benedictio et Segnung des Salzes und datio salis (C 4Y)
datio salis Salzgabe
Gebete Gebet: Deus patrum Gebet: Gott vnserer Veter
nostrorum (C4-D 1"
Gebet: Deus Abraham Gebet: Gott Abraham (D 1)
oder Deus celi, deus
terre
exorcismus dreifacher Exorzismus einfacher Exorzismus dreifacher Exorzismus
(540,5-7) (D1r-D 27
Gebet Gebet: Eternam ac Gebet: Herr heiliger Vater
justissimam pietatem (b29)
tuam
evangelium Lesung des Evangelium Lesung des Evangelium Lesung des Evangelium in-
infantium Mk. 10,13-16 infantium Mk. 10,13-16 fantium Mk. 10,13-16
(540,8-14) (D 2'-D 2Y)
admonitio ad patrinos Vermahnung der Paten
(D2v-D 3"
Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540 287




traditio orationis
dominicae et symboli

Priester spricht Vater-
unser und Glaubensbe-
kenntnis
[Verzicht auf das sonst
tibliche Ave Maria]

Gemeinsames Gebet des
Vaterunsers (540,15-21)

Gemeinsames Gebet des
Vaterunsers und des
Apostolikums mit Beriihren
des Téuflings (D 3"-D 3Y)

apertio aurium

Offnung der Ohren

Exorzismus (D 3¥)

In der Kirche:

In der Kirche:

Eingangsvotum

Eingangsvotum

Eingangsvotum (540,24f.)

Eingangsvotum (D 4")

abrenuntiatio diaboli

stellvertretende dreifa-
che Absage an den Teu-
fel durch die Paten

stellvertretende dreifache
Absage an den Teufel durch
die Paten (540,28f.)

stellvertretende dreifache
Absage an den Teufel durch
die Paten (D 4")

interrogatio de fide

stellvertretendes
Glaubensbekenntnis
durch die Paten

stellvertretendes Glaubens-
bekenntnis durch die Paten
(540,29-541,4)

stellvertretendes Glaubens-
bekenntnis durch die Paten
(D 47%)

unctio pectoris et sca-
pularum

Salbung von Brust und
Schultern des Tauflings
durch den Priester

Salbung des Tauflings von
Brust und Schultern des
Tauflings mit dem »ol
Cathecuminorum« durch
den Pfarrer (D 4Y)

Frage nach dem Tauf-

Frage nach dem

Frage nach dem Taufwunsch

Frage nach dem Namen und

wunsch Taufwunsch (541,5) nach dem Taufwunsch (D 4Y)
Taufe Taufe Taufe (541,6-9) Taufe (D 4Y)
Chrismatio Salbung der Stirn kreuzférmige Salbung der
Stirn des Tauflings mit
Chrisma (E 1")
alba vestis neophyto- Bekleidung des Bekleidung mit dem Bekleidung mit dem
rum Getauften mit weilRen Westerhemd (541,10-17) Westerhemd (E 17)
Kleidern

FriedensgruR (541,17)

FriedensgruR (E 1Y)

traditio candelae

Uberreichung der
brennenden Taufkerze

Ubergabe der brennenden
Taufkerze (E 1)

FriedensgruB (E 1Y)

Segen (E 1Y)

communio neophyto-
rum cum ecclesia

[Kommunionempfang
von Gemeinde und
Getauftem]

288

Die Brandenburgische Kirchenordnung von 1540




Indizien fiir Beharrung und Wandel in den
kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten
des 16. Jahrhunderts

Christiane Schuchard

Einleitung
Die Reformation in Brandenburg' war kein kurzfristiges, plétzliches Ereignis, sondern
umfasste eine ganze Reihe von Ereignissen und von allmihlichen Verinderungen
innerhalb eines Zeitraums von mehreren Jahrzehnten (und mit einer Vorgeschichte).
Wandel und Beharrung, Verinderungen und Verzdgerungen sollen an einigen —
zumeist Berliner — Beispielen verdeutlicht werden; zunichst auf der Ebene des Ver-
fahrens der Visitation, dann auf der Ebene der zu l16senden Probleme und der Erfolge
oder Misserfolge der ergriffenen Mafinahmen.

Anlisse und Akteure der Visitation

Visitation ist definiert worden als »ein institutionalisierter, rechtlich geregelter Besuch
mit der Aufsicht betrauter kirchlicher Amtsinhaber oder ihrer Vertreter in Einzel-
gemeinden, Kirchenbezirken oder kirchlichen Einrichtungen ihres Zustindigkeits-
bereiches. Die Visitation dient dem Zweck der unmittelbaren Einsichtnahme in das
kirchliche Leben vor Ort«, wobei der Schwerpunkt sowohl auf der Seelsorge als auch
auf der »Priifung der kirchlichen Rechts- und Besitzverhiltnisse« liegen konnte.?

1 Leicht erweiterte, mit einem Quellenanhang und mit Anmerkungen versehene Fassung des am
10. Juni 2016 in Brandenburg an der Havel gehaltenen Vortrags. — Uberblicksdarstellungen fiir das
»Jahrhundert der Reformation«: vgl. ScuuLTZE, Johannes: Die Mark Brandenburg, 4. Bd.: Von der
Reformation bis zum Westfilischen Frieden (1535-1648), Berlin 1964, ND 1989. — ESCHER, Felix:
Das Kurfiirstentum Brandenburg im Zeitalter des Konfessionalismus, in: MATERNA, Ingo; RiBBE,
Wolfgang (Hg.): Brandenburgische Geschichte, Berlin 1995, S. 231-290. — GUNDERMANN, Iselin:
Kirchenregimentund Verkiindigung im Jahrhundert der Reformation (1517 bis 1598), in: HEINRICH,
Gerd (Hg.): Tausend Jahre Kirche in Berlin-Brandenburg, Berlin 1999, S. 147-241. — Einschligig
auch: Worcast, Eike: Hochstift und Reformation. Studien zur Geschichte der Reichskirche
zwischen 1517 und 1648 (Beitrige zur Geschichte der Reichskirche in der Neuzeit 16), Stuttgart
1995, S. 218-227: Brandenburg, Havelberg und Lebus. — BEuTEL, Albrecht: Die brandenburgische
Landeskirche unter den Kurfiirsten Johann Georg (1571-1598) und Joachim Friedrich (1598-1608),
in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 69, 2013, S. 161-180. — ScuoLz,
Michael: Kirchliche Strukturen in der Altmark in der Reformationszeit, in: ebd., S. 137-159. —
WorgasT, Eike: Die Einfithrung der Reformation und das Schicksal der Kloster im Reich und in
Europa (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 89), Giitersloh 2014, S. 143-153:
Kurbrandenburg. — Vgl. auflerdem zwei neue Bibliographien: Czusarynski, Uwe: Bibliographie
zur Kirchengeschichte in Berlin-Brandenburg, Bd. 1: Allgemeines und Altmark, Nordhausen 2013;
Bd. 2: Kreise und Orte im Land Brandenburg, Nordhausen 2014. — STEGMANN, Andreas: Biblio-
graphiezurbrandenburgischen Reformationsgeschichte, in: Quellen und Literaturzur Reformation
inderMark Brandenburg. Beitrige zur Erforschungder brandenburgischen Reformationsgeschichte
(Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Sonderband 2015), Berlin 2015, S. 9-75.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 289



Anlass und offizielle Begriindung fiir die erste kurbrandenburgische Kirchen-
visitation von 1540 bis 1545 waren die Auflésungserscheinungen bei Klostern und
anderenkirchlichen Institutionen und der damit einhergehende Verlust von Kirchengut,
dem dringend Einhalt zu gebieten war. Diesem Zweck, also der Bestandsaufnahme
und Sicherstellung kirchlicher Giiter und Rechtstitel, sowie auch der Neuregelung
der geistlichen Angelegenheiten sollte eine Visitation dienen. Dies war ein zwar alt-
hergebrachtes, aber anscheinend selten gebrauchtes Instrument. Neu war jedoch die
weltliche (statt der geistlichen) Visitation, das heif§t dass der Landesherr sie allein
durchfiihrte.? Die Visitation lag nun in den Hiinden von »weltlichen«, das heifit vom
Kurfiirsten bestellten Visitatoren.

In einer Handschrift der Berliner Staatsbibliothek ist ein Schriftstiick iiberliefert,
das eine Begriindung fiir die Durchfithrung einer »weltlichen« Visitation der Kloster
enthile.* Es bezieht sich auf Sachsen, doch die Argumentation lief8 sich auch auf
Brandenburgiibertragen. Der Titel lautet: "Handelung unnd abschidt nehist gehalten
tags der prelaten zcu Leyptzigk anno 1538«. Behauptet und begriindet wird darin die
Nutzlosigkeit der geistlichen Visitationen. Es gibt (diesem Text zufolge) drei Arten
von geistlichen Visitationen’:

1. Die pépstliche Visitation exemter Einrichtungen; sie geschieht selten.
2.Die Visitation durch den Ordinarius (d. h. den zustindigen Bischof); dieser wird
hofiert und bestochen.
3.Die Visitation durch die »Altesten«, das heifdt die Visitation eines Klosters durch
sein Mutterkloster; diese Visitatoren korrumpieren und verderben die Visitierten.
Den »beweibten« Prilaten tun es die Briider (d. h. die Ordensgeistlichen) nach; sie
laufen weg und »nhemen mit sich, was nit gehen will, und furens hynweck«.® Eine
fast identische Formulierung findet sich auch in der brandenburgischen Visitations-
Begriindung, in deren erstem Satz es heifit, »das die geistlichen, [...] was nicht mit

gehen will, aus den kirchen mitnhemen«.”

2 Peters, Christian: Art. Visitation I. Kirchengeschichtlich, in: Theologische Realenzyklopidie,
Bd. 35, Berlin/New York 2003, S. 151-163, hier S. 151. Fiir die evangelischen Kirchen der Friihen
Neuzeit vgl. ebd., S. 154-157.

3 Zuden damit verbundenen grundsitzlichen Problemen vgl. BREcHT, Martin: Die Visitation — Ab-
deckung eines Teilbereichs kirchenleitender Aufgaben, in: pErs. (Hg.): Martin Luther und das
Bischofsamt, Stuttgart 1990, S. 101-105. — Der Begriff »weltliche Visitation« oder auch »landes-
herrliche Visitation« wird in einigen neuen Veréffentlichungen nicht in diesem Sinne gebrauche,
sondern im Sinne einer Landesvisitation zur Kontrolle der Unterbehérden und des Gemeinwesens
(und nicht nur der Kirchen, Schulen und Hospitiler). Vgl. z. B. BRAKENSIEK, Stefan; BREDOW, Co-
rinna von; NATHER, Birgit (Hg.): Herrschaft und Verwaltung in der Frithen Neuzeit (Historische
Forschungen 101), Berlin 2014, hier vor allem die Beitriige von Nicolds Brochhagen und Birgit
Nither (mit weiterer Literatur).

4 Vgl. Berlin, Staatsbibliothek zu Berlin Preuf8ischer Kulturbesitz, Handschriftenabteilung, Ms. germ.

fol. 716, Blatt 55—60 (alte Nr.: 32).

Vgl. ebd., Blatt 58rv.

Ebd., Blatt 58v.

7 Vgl. Berlin, Geheimes Staatsarchiv Preuflischer Kulturbesitz, I. Hauptabteilung Geheimer Rat
(zukiinftig: I. HA), Rep. 47 Geistliche Angelegenheiten (zukiinftig: Rep. 47), Tit. 15, Paket 15707,
Blatt 128-133, gedruckt unten S. 305-311 (Anhang). — Alter Druck: Codex Diplomaticus Bran-

o\ N

290 Christiane Schuchard



Der zweite Grund fiir die Visitation waren offenkundige Mingel in der geist-
lichen Betreuung der Landbevélkerung, sodass der Kurfiirst nunmehr eine von den
Bischéfen vernachlissigte Aufgabe an sich zog.®

Der Kurfiirst war jetzt zwar der Hauptakteur, aber nicht der einzige Akteur. Die
Stinde’ beanspruchten sowohl Mitsprache bei der Festlegung der Ziele als auch
Teilnahme an der Durchfithrung — zumindest auf dem Wege der Personalauswahl.
Hier allerdings setzte sich der Kurfiirst durch. Die Stinde verfolgten jeweils unter-
schiedliche Interessen; jeder auf seine Weise war auf Besitzstandswahrung bedache.
Die Prilaten sahen sich in der Defensive.!” Der Bischof von Brandenburg, Matthias
von Jagow (1527-44)", der auf der Seite des Kurfiirsten stand, versuchte seine
bischoflichen Rechte zu wahren, indem er forderte, dass ein von ihm, dem Bischof,
zu Beauftragender an der geplanten Visitation teilnehmen solle.!? Die Bischofe von
Havelberg und Lebus blieben dagegen altgliubig und verhinderten reformatorische
Mafinahmen. Andere (so das Domkapitel von Brandenburg) verzégerten zumindest
die Einfithrung der neuen Kirchenordnung.'® Der Adel verlangte (und erreichte in

denburgensis (zukiinftig: CDB) 3.3, S. 471-473, Nr. 331, hier der erste Artikel (Erstlich, dieweil
[...]), S. 471.

8  Vgl. den Bericht der Visitatoren an den Kurfiirsten vom 2. Juni 1541 iiber das Havelland: »[...] do
wir nicht wenigk ungeschickligkeit der pfarrer und armen leute befunden, und sehen teglich, wie
hoch notigk solche visitation sei, do der gemeine hauffe den mehren teill wider von Got noch seinen
wortts oder sacrament[en] wissen, das es pillich zu erbarmen. Und werden die bischoffe, dene solche
visitation und examen gebhueret, Got schwere rechnung gebl[en]. [...J«: GStA PK (wie Anm. 7), L.
HA Rep. 47 Tit. 14, Paket 15706, Kopialbuch A, Blatt 65r—66v, hier Blatt 65r.

9 Vgl. dazu z.B. LANDMESSER, Bernhard: Die Stinde der Kurmark Brandenburg unter Joachim II.
(1535-1571), Diss. Kiel 1929, bes. S. 267-278 (Kirchen- und Bildungswesen), sowie die Einleitung
in: Beck, Friedrich (Bearb.): Regesten der Urkunden Kurmdrkische Stinde (Rep. 23 A) des Bran-
denburgischen Landeshauptarchivs (Quellen, Findbiicher und Inventare des Brandenburgischen
Landeshauptarchivs 16), Frankfurt/M. 2006. Die zunehmende Verschuldung des Landesherrn
und damit seine Abhingigkeit von stindischen Steuerbewilligungen fiihrten die Mitbestimmung
der Stinde auf ihren »Gipfelpunkt [...] um die Mitte des 16. Jahrhunderts« (ebd., S. 14).

10 Vgl. z.B. Worgasr, Eike: Die Einwirkung der Wittenberger Theologen auf die Reformation in
Brandenburg, in: Herbergen der Christenheit, Bd. 28/29, 2004/2005, S. 89-101, hier S. 99. —
Vgl. auch (in einem grofleren zeitlichen Rahmen) bereits pERs.: Hochstift und Reformation (wie
Anm. 1). — Kurzg, Dietrich: Bischof, Domstift und weltliche Landesherrschaft in Brandenburg.
Eine landes- und kirchengeschichtliche Einleitung, in: ReriLeN, Helmut (Hg. im Auftrage des
Domstifts): Liturgische Gewinder und andere Paramente im Dom zu Brandenburg, Regensburg
2005, S. 17-33, hier S. 29-31 (»Die Reformation).

11 Uber ihn vgl. kurz EscHER, Felix: Art. Jagow, Matthias von, in: Gatz, Erwin unter Mitwirkung
von Bropkors, Clemens (Hg.): Die Bischéfe des Heiligen Rémischen Reiches 1448 bis 1648. Ein
biographisches Lexikon, Berlin 1996, S. 334f.

12 Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47 Tit. 15, Paket 15707, Blatt 166f. — Druck: CDB 3.3,
S. 480f., Nr. 337; Ziesar, 1540 Juli 10. — Vgl. dazu auch Scaucuarb, Christiane: Landesherr und
Reformation — Visitationen in der Mittelmark, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchen-
geschichte, Bd. 71, 2017.

13 Vgl. dazu ScuOssLER, Wolfgang: Die Reformation im Domstift Brandenburg, in: DeL1us, Hans-
Ulrich; KunzenporF, Max-Ottokar; WINTER, Friedrich (Hg.): »Dem Wort nicht entgegen .. .«.
Aspekte der Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 49-62; dazu ebd. S. 153f.
Nr. 7 sowie die Abb. 26-28. — ScHOssLER, Wolfgang (Bearb.): Regesten der Urkunden und Auf-

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 291



mehreren Fillen) die Weiterexistenz von (Dom-)Stiften und (Frauen-)Kl&stern zur
standesgemiflen Versorgung seiner Nachkommen.* Auf lokaler Ebene verteidigten
die adligen »Junker« ihr Patronatsrecht.”

Die Stidte waren die treibende Kraft. Zum Teil erbaten sie ausdriicklich eine
Visitation.'® Thr Einfluss als Landstand war allerdings begrenzt. Die Mediatstidte in
den Bistiimern Havelberg (Wilsnack!, Wittstock!®) und Lebus (Fiirstenwalde, Le-
bus, Seelow) konnten zunichst nicht visitiert werden, wohl aber die Immediatstidte
Havelberg", Frankfurt (Oder) und Miincheberg.?® Jede Stadt fiir sich verhandelte
mit den kurfiirstlichen Visitatoren und erhielt einen Visitationsabschied. Wichtig war
dem jeweiligen Stadtrat das Patronatsrecht iiber die stiddtische(n) Pfarrkirche(n) und
die Aufsicht tiber Vermogen, Einkiinfte und Rechte der kirchlichen Einrichtungen
(Kirche, Hospital und Schule).

Verfahren

In der Mark Brandenburg fanden mehrere Kirchenvisitationen statt, die sich jeweils
einige Jahre lang hinzogen. Unter Joachim II. (1535-71) folgten auf die erste Visita-
tion (1540—45) noch zwei weitere (1551/52 und 1557/58), wobei es sich teils um eine
Wiederholung handelte, mancherorts aber auch um die erste Visitation.?! Joachims
Nachfolger, sein Sohn Johann Georg (1571-98) und sein Enkel Joachim Friedrich
(1598-1608), lielen jeweils bald nach ihrem Regierungsantritt eine allgemeine Kir-
chenvisitation durchfiihren (1573-81 bzw. 1600-02).

zeichnungen im Domstiftsarchiv Brandenburg, Teil 2: 1488-1519/1545 (Veréffentlichungen des
Brandenburgischen Landeshauptarchivs 54), Berlin 2009, hier Nr. 866-872, S. 301-304.

14 Vgl. z.B.: Regesten der Urkunden Kurmirkische Stinde (wie Anm. 9), Nr. 254 (17. Mirz 1540),
S. 180-182, hier Punkt (3], S. 181; ebd., Nr. 384 (16. Juni 1572), S. 253f., hier Punkt 2, S. 253;
ebd., Nr. 413 (11. Mirz 1602), S. 267-270, hier Punkt 3, S. 267; dazu z.B. auch WoLGasT: Die
Einfiihrungder Reformation (wie Anm. 1), hier S. 148—-152. — DERs.: Die Einwirkung (wieAnm. 10),
S. 98f. — Fiir die Altmark Scrorz: Kirchliche Strukturen (wie Anm. 1), hier S. 158f.

15 Vgl. z.B.: Regesten der Urkunden Kurmirkische Stinde (wie Anm. 9), Nr. 337 (14. Oktober 1550),
S. 223f., hier Punkr 3, S. 223; ebd., Nr. 384 (16. Juni 1572), S. 253f., hier Punkt 3, S. 253; ebd.,
Nr. 413 (11. Mirz 1602), S. 267-270, hier Punkt 4, S. 267f. (nun fiir alle Stiinde).

16 Vgl.z.B. ebd., Nr. 327 (4. Oktober 1549), S. 214f,, hier unter Punkt [1] und [2], S. 214. Nochmalige
Zusage derumgehenden Durchfithrungder»durch eine Seuche aufgehaltene[n] Kirchenvisitation«zur
Abstellung der »Mingel in der Besoldung der Kirchen- und Schuldiener«: vgl. ebd., Nr. 334 (1. Juli
1550), S.219-221, hier S. 220. — Beispiel Perleberg: vgl. HErOLD, Victor (Hg.): Die brandenburgischen
Kirchenvisitations-Abschiede und Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, 1. Bd.: Die Prignitz
(Verdffentlichungen der Historischen Kommission fiir die Provinz Brandenburg und die Reichshaupt-
stadt Berlin IV), Berlin 1928-1931, S. 842f,, S. 237 mit Anm. 1; Havelberg: vgl. ebd., S. 544f.

17 Vgl. ebd., S. 611.

18 Vgl. ebd., S. 651.

19 Vgl. ebd., S. 544f.

20 Vgl. HEroLD, Victor: [Vorbemerkung zum Abschnitt»Dérfer der Inspektion Frankfurtd], in: GStA
PK (wie Anm. 7), X. HA Brandenburg, Rep. 16 Kleine Erwerbungen, Nr. 163, und zukiinftig
in: ScnucHARD, Christiane (Bearb.): Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und

-Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Mittelmark, hg. aus dem Nachlass von Victor HEroLD,
Teilbd.: Ostliche Mittelmark.

21 Vgl. z.B. Worgast: Hochstift und Reformation (wie Anm. 1), bes. S. 223 (Bistiimer Havelberg

und Lebus). Zu den Domkapiteln vgl. ebd., S. 226f.

292 Christiane Schuchard



Dieerste Visitation (15401T.) hatte einen organisatorischen Vorlauf. Die Einfithrung
der Kirchenordnung und die Visitation hingen zusammen: In der Kirchenordnung
ist von den Visitatoren die Rede. Die Visitation diente auch der Einfithrung der Kir-
chenordnung. Die Frage, ob es eine Visitationsordnung bzw. -instruktion gab, wird in
der bisherigen Literatur teilweise positiv beantwortet??, was jedoch strenggenommen
nicht zutrifft.” Es gibt allerdings (zum Teil undatierte) Aktenschriftstiicke, die die
Vorbereitung der Visitation dokumentieren:

e ecine Denkschrift?4; offene Fragen daraus gingen ein in eine

* Gesprichsnotiz, also quasi eine miindliche (stichwortartig protokollierte) In-

struktion?;

* eine schriftliche Begriindung der Visitation gegeniiber den zu Visitierenden.?
Im Gegensatz zur Kirchenordnung wurde dieses Dokument offenbar nicht im Druck
vervielfiltigt und verbreitet. Allerdings ist die »Uberlieferungschance« (Arnold Esch)?
solcher und anderer »Verordnungsdrucke«gering, und sie sind bibliographisch schwer

22 Scuurrze: Die Mark Brandenburg (wie Anm. 1), Bd. 4, S. 32: »Weinlében hatte zuvor eine In-
struktion dafiir ausgearbeitet« (er verweist auf CDB 3.3, S. 480). - GUNDERMANN, Iselin: Die erste
und die zweite Reformation in der Mark Brandenburg, in: Mitteilungen des Vereins fiir Geschichte
der Prignitz, Bd. 2, 2002, S. 6-21, hier S. 11 (ohne Quellennachweis): »Johann Weinlében, der
kurfiirstliche Kanzler, hatte eine Instruktion ausgearbeitet und sie den geistlichen wie den weltlichen
Visitatoren [...] an die Hand gegeben.«— LaANDMESSER (Die Stinde, wie Anm. 9, S. 278) spricht von
»dem Weinlebschen Entwurf« (womit er das in Anm. 23 nachgewiesene Dokument meint). Paul
Clauswitz wihlte fiir scinen Nachdruck dieses Texts die Uberschrift: »Kirchenvisitations-Instruktion,
verfafit vom Kanzler Weinlében, etwa im Jahre 1539«. — [CLauswiTz, Paul (Zusammenst.):] Die
kirchliche Baulast nach mirkischem Provinzialrecht. Urkundenbuch, hg. vom Magistrat zu Berlin,
Berlin 1899; Nachtrag zum Urkundenbuche [...], Berlin 1900, Nr. 14, S. 9f. — ScuuLzEe-FELD-
MANN, Finn: Kurfiirst Joachim II. 1535-1571. Gedrucktes Gedichtnis, in: FiscHBACHER, Thomas
(Hg.): Die Hohenzollern in Brandenburg. Gesichter einer Herrschaft (Einzelveréffentlichung des
Brandenburgischen Landeshauptarchivs XV), Regensburg 2015, S. 72-79, hier S. 78, erwihnt
»Visitationsordnungen der 1540er Jahre«. Der Zusammenhang suggeriert, dass Drucke gemeint
sind: »Auch in der Visitationsordnung von 1573 findet sich aufwendiger Wappenschmuck, der in
den ersten Visitationsordnungen der 1540er Jahre noch vergeblich zu suchen ist.« (Ebd.)

23 Richtig gesehen hat dies WoLgasT: Die Einfithrung der Reformation (wie Anm. 1), S. 149f.: »Eine
eigentliche Visitationsinstruktion ist nicht erlassen worden, lediglich eine 15 Punkte umfassende
Aufzeichnung des Kanzlers Johann Weinleben diente diesem und dem Generalsuperintendenten
und Hofprediger Stratner als Richtlinie: >Artikel, belangende der kirchen- und geistlichen guter«.«

24 Undatierte Artikel »belangende der kirchen und geistlichen guter«: GStA PK (wie Anm. 7), I. HA
Rep. 47 Tit. 15 (MA 136), Paket 15707, Blatt 128-133; Druck: CDB 3.3, S. 471-473, Nr. 331
[1539?]. »Nach der Urschrift.« Vgl. unten S. 305-311 (Anhang).

25 Undatiertes Schriftstiick (wohl: »Memorial«; Herold: »Merkzettel«) von Johann Weinleben. GStA
PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136) Paket 15709, Blatt 257r—258r; danach Ab-
schrift (nicht fehlerfrei) von HErOLD, Victor: Kurbrandenburgische Kirchenverwaltung bis zum
Bekenntniswechsel Johann Sigismunds (1539-1613), 0.O. o.]. [Berlin 1940-1942] [gréftenteils
ungedruckt; Typoskript: GStA PK (wie Anm. 7), VIII. HA, Slg. Herold, V., Nr. 1], S. 10f. — Vgl.
unten S. 305-311 (Anhang).

26 Zwei undatierte Schriftstiicke: GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136), Paket
15707, Blatt 123rv und Blatt 135-136. Druck (»nach der Urschrift«): CDB 3.3, Nr. 342, S. 489491,
hier beides zusammengefasst unter dem Titel »Erklirungen des Kurfiirsten an die Landstinde tiber
die Kirchenordnung und die Kirchenvisitation, vom Jahre 1540«

27 EscH, Arnold: Uberlieferungschance und Uberlieferungszufall als methodisches Problem des
Historikers, in: Historische Zeitschrift, Bd. 240, 1985, S. 529-570.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 293



zu ermitteln.?® Der Buchdruck war an sich das Mittel der Wahl, wenn es darauf an-
kam, den authentischen Wortlaut eines Textes in einer groflen Auflage identischer
Exemplare schnell und relativ kostengtinstig zu verbreiten. Kurfiirst Joachim II. holte
1540 den Buchdrucker Hans Weif§ aus Wittenberg nach Berlin, der 1540 und 1542
die brandenburgische Kirchenordnung druckte (und wohl auch vertrieb), aber bereits
1543 starb und seine Witwe und Kinder mittellos zuriicklief.?> Verwaltungsdruck-
sachen mit Bezug zur Kirchenvisitation sind von ihm nicht tibetliefert.

Als die erste Kirchenvisitation Joachims II. beschlossene Sache war, sollte die
Visitationskommission aus drei Personen bestehen: »nemlich ein Prelat, einer von
der Ritterschafft vnnd ein Rechtsvorstendiger«. Tatsichlich bestand sie jedoch aus
fiinf Personen. Geleitet wurde sie von dem Superintendenten Jakob Stratner.>® Die
Konzepte der meisten Schriftstiicke der Kommission tragen aber die Handschrift des
kurfiirstlichen Vizekanzlers Johann Weinleben.?! »Handschrift«ist hierim wortlichen
und im {ibertragenen Sinne zu verstehen, denn es geht in seinen Unterlagen fast nur
um den Rechtsstatus und um die materiellen Belange der kirchlichen Einrichtungen
und nichtum Glaubensfragen. Weinleben war Verwaltungsexperte und kein Theologe.
Dank der erhaltenen gebliebenen Sammlung seiner Konzepte lassen sich das »Itinerar«
der ersten Visitationsreisen und die Arbeitsweise der Kommission rekonstruieren.??

Bei der zweiten Visitation, in den 1570er Jahren, legte Kurfiirst Johann Georg
(1571-98) ein klares Bekenntnis zur »Augsburgische[n] Konfession samt der Apologie
nach Dr. M[artin] Luther« ab, neben der andere Lehren nicht zugelassen waren.?
Damit war auch der Calvinismus gemeint. »Als Vertreter der zweiten protestantischen

28 SCHWENKE, Paul; VouiLLIEME, Ernst: Die Berliner Druckerei des Hans Weif§ 1540—47. Mit Beitri-
gen von Heinrich Krause und Erich von RatH, in: Aus den ersten Zeiten des Berliner Buchdrucks.
Der Friedrich-Wilhelms-Universitit Berlin zum 11. Oktober 1910 iiberreicht von der Koniglichen
Bibliothek, Berlin 1910, S. 31-109, hier S. 35. Ebd. eine Zusammenstellung von gerade einmal
sechs bis dahin bekannten »kurfiirstlichen Drucksachen«aus den Jahren 1523 bis 1537. Sie stammen
von dem Drucker Johann Jamer aus Hanau (Johann Hanau), der nicht in Berlin, sondern in der
Universititsstadt Frankfurt/O. titig war.

29 Vgl. ebd., S. 41 mit Anm. 1.

30 Vgl. HErorp: Kurbrandenburgische Kirchenverwaltung (wie Anm. 25), S. 77-82; Generalsuper-
intendent 1540-1542.

31 Uber ihn vgl. v.a.: Hovrze, Friedrich [junior]: Die iltesten mirkischen Kanzler und ihre Fami-
lien, in: Forschungen zur Brandenburgischen und Preuflischen Geschichte, Bd. 7, 2. Hilfte, 1894,
S. 181-233, hier S. 224-233; iiber seine Titigkeit als Visitator vgl. HEROLD, Victor: Zur ersten
lutherischen Kirchenvisitation in der Mark Brandenburg 1540—45. Darstellungen aufaktenmifiger
Grundlage, I. Teil, in: Jahrbuch fir Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 20, 1925, S.5-104; I1.
Teil, in: ebd., Bd. 21, 1926, S. 59-128; III. Teil, in: ebd., Bd. 22, 1927, S. 25-137.

32 Vgl. Herovp: Kirchenvisitation (wie Anm. 31), II. und III. Teil; vgl. auch die Zeittafeln der Visitatio-
nen bei HErOLD: Die Prignitz (wie Anm. 16), S. 842f., und in: ZiMmMERMANN, Gerhard (Hg.): Die
brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede und Register des XVI. und XVII. Jahrhunderts,
bearb. von Gerd HeiNricH, 2. Bd.: Das Land Ruppin. Inspektionen Neuruppin, Wusterhausen,
Gransee und Zehdenick. Aus dem Nachlass von Victor HEroLD [...] (Verdffentlichungen der Ber-
liner Historischen Kommission beim Friedrich-Meinecke-Institut der Freien Universitit Berlin 6,
Quellenwerke 2), Berlin 1963, S. 6.

33 Regesten der Urkunden Kurmdrkische Stinde (wie Anm. 9), Nr. 384 (16. Juni 1572), S. 253f,, hier
Punke 1, S. 253.

294 Christiane Schuchard



Fiirstengeneration hatte er [= Kurfiirst Johann Georg] nicht mehr die Auseinander-
setzung mit dem Katholizismus, [...] sondern die innerprotestantische konfessionelle
Profilbildung zu betreiben.4

Die Begriindung fiir die Visitation wird im (jeweils gleichlautenden) einleitenden
Abschnittdes Visitationsabschieds fiir die einzelnen Stidte gegeben. Eine Seuche hatte
verhindert, dass die Visitation sogleich nach dem Regierungsantritt des Kurfiirsten
stattfinden konnte.

Ebenso wie in den 1540er Jahren wurde auch diesmal eine Visitationskommission
aus fiinf Personen gebildet, mit dem Generalsuperintendenten und Frankfurter Pro-
fessor D. Andreas Musculus® an der Spitze. Nicht realisiert wurde eine 1572 geplante
Verstetigung der Visitation, das heifft die Durchfiihrung in einem Zehnjahresturnus®®
(eine Landschaft nach der anderen, nach zehn Jahren wieder von vorn beginnend).
Eine bleibende Neuerung war jedoch die erstmals 1573 im Druck erschienene »Visi-
tation- und Konsistorialordnunge. Sie blieb langfristig in Kraft und wurde noch im
18. Jahrhundert nachgedrucke.’”

Die dritte Visitation lief§ Kurfiirst Joachim Friedrich (1598-1608) in den Jahren
1600 bis 1602 durchfiihren. Er folgte dem Beispiel seines Vaters, indem er sich dabei
ebenfalls ausdriicklich zur Augsburgischen Konfession und zum Konkordienbuch
bekannte.?® Auch seine Visitation wurde im einleitenden Abschnitt des Visitations-
abschieds fiir jede einzelne Stadt begriindet, und auch diesmal hatte eine Seuche den
Beginn der Visitation verzdgert. Vermutlich als Konsequenz daraus, dass sich sowohl
die 1540 als auch die 1574 begonnene Visitation jeweils iiber Jahre hingezogen hatte,
wurden im Jahre 1600 zwei Visitationskommissionen eingesetzt, eine fiir die Mittelmark,
das Land Ruppin und die Uckermark, die andere fiir die Alemark und die Prignitz.

34 BeuTkiL: Die brandenburgische Landeskirche (wie Anm. 1), S. 166.

35 Uber ihn vgl. u.a.: Art. SPLETT, Jiirgen: Musculus (Meusel), Andreas, in: Noack, Lothar; SpLETT,
Jiirgen: Bio-Bibliographien. Brandenburgische Gelehrte der Frithen Neuzeit. Mark Brandenburg
mit Berlin-Colln 1506-1640 (Veroffentlichungen zur brandenburgischen Kulturgeschichte der
Frithen Neuzeit), Berlin 2009, S. 391-423 (mit Bild S. 391). — HEroLD: Kurbrandenburgische
Kirchenverwaltung (wie Anm. 25), S. 101-178.

36 Vgl. Visitation- und Consistorial-Ordnung (hier zitiert nach einem Druck: Ciistrin 1685, S. 5f):
»Wann aber die gemeine Visitation vollendet / sol dieselbe hernach in zehen Jahren / an Orte oder
Kreyse / wie folget / reiteriret werden / Als ein Jahr in Unser Altenmarcken. Das ander und dritte
Jahr in Unser Prignitz / Lande zu Ruppin und Stiffte Havelberg. Im vierdten in Unser Uckermar-
cken. Im fiinfften / sechsten und siebenden / in Unser Mittelmarcken / auch beyden Stiffte Lubbuf§
und Brandenburg. Im achten / neundten und zehenden Jahre in Unser Neuenmarcken / dafl also
an jedem Orte in zehen Jahren einmal unnachlissig visitiret / und jedes Jahrs die Visitation bald
[S. 6:] nach Ostern bis auf Johannis Baptistae, Und dann von Bartholomii bis auf Martini gehalten
werde / doch sol es bey Unsern Visitatorn stehen / welchen Orth Sie in den zehen Jahren erstlich
fiirnehmen wollen.«

37 Druckort 1573: Neudamm in der Neumark. Nachgedruckt wurde sie 1577 (Berlin), 1590 (Frank-
furt/O.), 1685 (Kiistrin) und 1738 (0. O.).

38 Vgl.Regesten der Urkunden Kurmdrkische Stinde (wie Anm. 9), Nr. 413 (11. Mirz 1602), S. 267-270,
hier Punkt 1, S. 267, unter ausdriicklichem Verweis auf Nr. 384 (16. Juni 1572).

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 295



Mafinahmen bei der ersten Visitation (15401F.)

In den Visitationsakten steht im Vordergrund der Aufbau einer weitgehend neuen
Personal- und Besoldungsstruktur, wobei die bisherigen materiellen Grundlagen des
kirchlichen Lebens weiterhin genutzt, aber grofitenteils umgewidmet wurden.

Diespdtmittelalterliche Kirche beruhte auf der Kombination von Amt und Pfriinde.
Die Pfriinde sollte den Lebensunterhalt des Stelleninhabers gewihrleisten, der die mit
dem Amt verbundenen Pflichten wahrzunehmen hatte. Die Praxis sah aber vielfach
anders aus. Viele Pfriinden waren nur unzureichend dotiert; diese, aber auch gutdo-
tierte Pfriitnden wurden oft kumuliert, das heifSt zwei oder mehrere in der Hand eines
Geistlichen vereinigt. Pfriinden dienten aber auch zur Versorgung von Amtstrigern
der Landesherren und Stidte (z. B. des Stadtschreibers oder des Schulmeisters) und
als Stipendien fiir junge Kleriker, die damit ihr Studium an einer auswirtigen Uni-
versitdt finanzierten. All dies fihrte hiufig zur Abwesenheit des Inhabers, der —wollte
er seine Pllichten nicht vernachlissigen — dann einen Stellvertreter benétigte, dem er
einen Teil der Pfriindeneinkiinfte abtreten musste.

Auch in Berlin lassen sich diese Erscheinungen beobachten. Wie in anderen groflen
Stidten gab es an den Berliner Pfarrkirchen St. Nikolai und St. Marien eine Vielzahl
von Altiren und Kapellen®* mit »Lehen« und »Commenden«: an der Nikolaikirche
waren es aufler der Stelle des Propstes 32 weitere Stellen, an der Marienkirche 25. In
dem (kleineren) Colln an der Spree gab es an der Petrikirche aufler der Pfarre noch
16 »Lehen« und »Commenden.

Diese Kapellen, Altire und Priesterstellen waren — grofStenteils im Laufe des 14.
und 15. Jahrhunderts — von Einzelpersonen, Familien oder Bruderschaften gestiftet
worden, um sowohl dem Seelenheil der Stifter zu dienen als auch ihr Andenken bei
der Nachwelt wachzuhalten; hinzu kam, dass man durch eine reprisentative Ausstat-
tung die Gelegenheit zur Selbstdarstellung im 6ffentlichen Raum der Kirche nutzen
konnte und dass Stifter bzw. ihre Erben oder Rechtsnachfolger durch die Ausiibung
des Patronatsrechts den Inhaber des »Lehens« bestimmten und dadurch iiber eine
Versorgungsmoglichkeit fiir Angehérige der eigenen Familie oder Gruppe verfiigten.
In der Reformationszeit wurden die »Privatmessen« und »Privathoren« (liturgische
Gesinge) allerdings abgeschaft, die meisten Priesterstellen dadurch tiberfliissig. Man
benétigte nur noch Pfarrerund an jeder Kirche eine kleine Anzahlvon Kaplidnen sowie
das Schulpersonal. Jede Stadt richtete nun einen »Gemeinen Kasten« ein, in den die
Einkiinfte der einzelnen »Lehen« und sonstigen Einrichtungen in kirchlicher Regie
(wie Hospital und Schule) flieffen sollten und aus dem das Personal — die »Kirchen-
und Schuldiener« — besoldet und die iibrigen Ausgaben bestritten werden sollten.

39 Vgl. dazu z.B. BUNGER, Hansjiirgen (T); DEL1US, Walter (Uberarb.): Altarpfriinden im Bistum
Brandenburg. Die mittelalterlichen Seelgeritstiftungen im Archidiakonat des Dompropstes von
Brandenburg unter besonderer Beriicksichtigung der Altar- und Vikariestiftungen, in: Jahrbuch fir
Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 42, 1967, S. 7-76. Fiir Betlin vgl. LEn, Gustav:
Die St. Nikolaikirche zu Berlin und die Geschichte der Berlinischen Propstei, Berlin 1961, hier
S. 16-18. — Ders.: Die St.-Marien-Kirche zu Berlin. Thre Geschichte und ihr Bild, Berlin 1957,
S. 14-17.

296 Christiane Schuchard



Status Nikolaikirche | Marienkirche | Summe

(einheimischer) Besitzer 13 1 24
Vakanz 10 0 10
Einkiinfte dienen zur Besoldung von Kirchendienern 5 2 7
Studienstipendium 3 3 6
(auswdrtiger) BesitzerzahltLektoristen-/0ffizianten- 0 4 4
geld

Besitzer muss Verzicht leisten 2 2 4
Kaland erhalt die Einkiinfte 0 1 1
Kapitel der Collner Stiftskirche erhilt die Einkiinfte 0 1 1
unklar 0 1 1
Summe 33 25 58

Pfriinden der Berliner Nikolai- und der Marienkirche 1540 (Quelle: Visitationsregister von 1540)

Im Mirz 1540 sagte der Kurfiirst den Stidten zu, dass nach der Visitation »wegen
der Lehen, Benefizien und Stiftungen [...] eine spezielle Ordnung ergehen« solle.*°
Eine solche allgemeine »Ordnung« ist jedoch offenbar nicht zustande gekommen,
zumindest nicht dokumentiert. Vielmehr wurde bei der ersten Visitation fiir jede
einzelne Pfriinde eine neue Regelung getroffen. Dabei behielten meist die bisherigen
Inhaber ihre Pfriinden auf Lebenszeit, und die Visitatoren nahmen Riicksicht auf die
Interessen der Stifter®! bzw. ihrer Nachkommen (oft Ratsfamilien).

In Berlin stellte sich die Situation folgendermaflen dar: 24 Stellen (= 40 %) hatten
einen Inhaber, der in Berlin residierte. (Fast alle von ihnen waren bei der Visitation
von 1551 nicht mehr am Leben.) Zehn Stellen waren 1540 vakant, bei einer weiteren
Stelle schwebte offenbar das Wiederbesetzungsverfahren. Sieben Stellen dienten
bereits der Besoldung von »Kirchendienern«.*? Sechs Pfriinden (je drei an jeder
Kirche) dienten als Studienstipendien oder waren zumindest bis vor kurzem dazu
genutzt worden. Je vier Pfriindenbesitzer verloren ihre Pfriinde bzw. mussten den
Teil der Einkiinfte an den Gemeinen Kasten abtreten, den sie sonst an einen Stell-
vertreter hitten zahlen miissen (das sogenannte Lektoristen- oder Offiziantengeld,
das dem »Mietpriester« zustand, der anstelle des Amtsinhabers dessen gottesdienst-
liche Pflichten wahrnahm).

40 Regesten der Urkunden Kurmdrkische Stinde (wie Anm. 9), Nr. 253 (14. Mirz 1540), S. 1791, hier
unter Punkt [6], S. 180.

41 Vgl. dazu z.B. BUNGER/DELIUS: Altarpfriinden (wie Anm. 39).

42 Am 16. Dezember 1538 gestattete Kurfiirst Joachim II. dem Berliner Rat die Umwidmung des
Lehens Maria Magdalena in der Marienkirche. Druck: vgl. Fipicin, Ernst (Hg.): Historisch-diplo-
matische Beitrige zur Geschichte Berlins, Teil 2: Berlinische Urkunden von 1261-1550, Berlin 1837,
ND 1990, S. 334f., Nr. CCVIL

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 297



Interessanterweise lassen sich bestimmte Korrelationen zwischen Patronats- und
Besitzverhiltnissen beobachten: Patrone®? der meisten Stellen waren Bruderschaften
(insgesamt 18, davon 13 Handwerker- und fiinf andere Bruderschaften), von zwélf
Stellen war es der Rat, in neun Fillen eine Familie oder ein Familienverband, viermal
der Kurfiirst. Stellen, die bereits zur Besoldung von »Kirchendienern« herangezogen
wurden, unterstanden entweder der Verfiigung des Rates oder einer Bruderschaft. Es
fillt auf, dass die meisten (d.h. sechs von zehn) der 1540 unbesetzten Stellen einer
Bruderschaft unterstanden; méglicherweise dachten nicht nur die Schustergesellen
tiber eine Umwidmung ihres »Lehens« nach (die »Schusterknechte« wollten nimlich
ein heuslein zur Unterbringung von kranken Mitgliedern erwerben). Studienstipen-
dien hatten vergeben: der Rat an den in Frankfurt studierenden Sohn eines Biirger-
meisters sowie an einen gewissen Joachim Hargstro; die Schuster an einen Berliner
Biirgerssohn (»studirt davon im lande zu Lunenburgk«); die Familie Wins an einen
Hieronymus Wins; Joachim Zerer an seinen gleichnamigen Sohn (der in Frankfurt
studierte, noch eine zweite Pfriinde in Tangermiinde besafl und nun eine davon
abgeben sollte, die andere aber fiinf Jahre lang behalten durfte); ein anderer Biirger-
meistersohn studierte in Wittenberg, wobei das Patronat der dazu herangezogenen
Pfriinde nicht angegeben ist. — Von den Visitatoren abgesetzt wurde bezeichnender-
weise der Kanzler des Bischofs von Lebus, Lukas (von) Wultzke, der in Berlin zwei
»Lehen«besessen hatte?*; auch der Magdeburger Domherr Bertram von Bredow sollte
sein »Lehen« an der Berliner Marienkirche verlieren.® Auf jeden Fall wird deutlich,
dass auf Anwesende (bzw. auf Angehérige ortsansissiger Familien) mehr Riicksicht
genommen wurde als auf auswirtige Pfriindenbesitzer.

Elf Jahre spiter, 1551, wurde in Berlin ein neues Visitationsregister angelegt. In-
zwischen waren fast alle Pfriindencinkiinfte »in den Gemeinen Kasten geschlagen«
worden; nur noch vier Pfriinden hatten einen Priester als Besitzer, auf deren »Abster-
ben«gewartetwurde, um auch diese Einkiinfte dem Gemeinen Kasten einzuverleiben.
(Von den 24 Pfriindenbesitzern von 1540 waren 1551 offenbar nur noch drei oder
vier am Leben.)*® Die Gliederung der Einkiinfte nach Pfriinden wurde aber bei der

43 Vgl. dazu allgemein KroGeL, Wolfgang G.: Grundlinien des neuzeitlichen Kirchenpatronats in der
Mark Brandenburg, in: Jahrbuch fiir Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte, Bd. 64, 2003,
S. 67-85.

44 Lukas (von) Wultzke (T 1549) residierte als Domherr von Lebus in Fiirstenwalde, besafd aber wei-
tere Pfriinden u.a. in Stendal und Havelberg. Uber ihn vgl. Popp, Christian (Bearb.): Das Bistum
Halberstadt, Bd. 1: Das Stift St. Nikolaus in Stendal (Germania Sacra, N.F. 49), S. 324. — Als
Gegenleistung fiir die Abtretung seiner beiden Berliner »Lehen« erhielt Wultzke vom Kurfiirsten
eine Verschreibung auf jahrlich 25 rheinische Gulden aus den Wriezener Zolleinkiinften und eine
Anwartschaft auf neue Pfriinden mit entsprechendem Ertragswert. Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), 1.
HA Rep. 78 Kurmirkische Lehnskanzlei, Nr. 37, Blatt 134r (Célln an der Spree, 1540 Oktober 30).

45 Bertramvon Bredow (f 1550) war ein Vertreter der katholischen Partei im Magdeburger Domkapitel
(vein eifriger Mann«); vgl. HERTEL, Gustav: Die Annahme der Reformation durch das Magdeburger
Dombkapitel, in: Jahrbuch des Pidagogiums zum Kloster Unser Lieben Frauen in Magdeburg und
Einladung zum Schulactus [...]. Neue Fortsetzung, Heft 59, Magdeburg 1895, S. 1-34, hier S. 12,
vgl. auch S. 5f.

298 Christiane Schuchard



Buchfithrung noch beibehalten. Sie findet sich noch jahrzehntelang in den Berliner
Kirchenrechnungen und verschwindet erst ganz allmihlich. Zweifellos erleichterte es
die Buchhaltung, wenn die Unterlagen einfach fortgeschrieben wurden, und offenbar
war es auflerdem wichtig, dass alte Rechte als solche erkennbar blieben.?” Die Macht
der Gewohnheit mag auch mitgespielt haben — auch das Datum gab man noch Jahr-
zehnte spiter nach Heiligenfesten und nicht mit Monat und Tag an.

Was verinderte sich bei der zweiten und der dritten Visitation gegeniiber der ersten?
Die Grobgliederung der Visitationsabschiede in Kirchen, Schulen und Hospitiler
wiederholte sich, aber die inhaltlichen Schwerpunkte hatten sich verschoben. Auf-
fallig ist die sehr ausfiihrliche Behandlung der Schulen und der Hospitiler bei den
Folgevisitationen.*?

In Berlin gab es je eine Schule bei der Nikolai- und bei der Marienkirche, 1540
aber nur noch eine Schule. 1551 waren es dann wieder zwei Schulen. 1574 sollte eine
neue Schule im ehemaligen Grauen Kloster eingerichtet werden, deren Finanzierung
aber offensichtlich nicht gesichert war; man hoffte jedenfalls auf Zuwendungen von
Privatleuten und versprach dafiir gewisse Vergiinstigungen als Anreiz. Auflerdem
sollte es in Berlin 1574 zwei Middchenschulen geben; in Colln sollte eine solche erst
eingerichtet werden.® 1600 erhielt der Rat den Auftrag, die Schule zu visitieren und
Mingel abzustellen; wegen Riickgangs der Schiilerzahl sollte die Zahl der Schul-
gesellen auf acht reduziert werden, und die Visitatoren ermahnten die Schulgesellen
und Kantoren insbesondere zu Gehorsam gegeniiber dem Propst.

46 An der Nikolaikirche besaf§ eine Pfriinde ein gewisser Jacob Lidicken, eine zweite »ein Lidicken,
vielleicht also ein und dieselbe Person; an der Marienkirche waren ein Bartholomeus Schulze und
ein Erasmus Schulze bepfriindet.

47 Ein Beispiel: vgl. Bonin, Burkhard von (Hg.): Entscheidungen des Céllnischen Konsistoriums
1541-1704. Nach der Sammlung des Konsistorialrats und Propstes D. Franz Julius LGTKENS [...],
Weimar 1926, S. 62 (eine Abgabe aus Potsdam an das Lehen S. Barbarae in der Céllner Petrikirche
betreffend; 1603).

48 Die Visitationsabschiede (als wichtigste, da fast einzige Quelle fiir die Jahre von 1540 bis 1600)
paraphrasiert RicHTER, Wilhelm: Berliner Schulgeschichte. Von den mittelalterlichen Anfingen
bis zum Ende der Weimarer Republik (Historische und Pidagogische Studien 13), Berlin 1981,
S. 1018 (Anmerkungen S. 154-156). — Ein Uberblick iiber die Berliner Hospitalgeschichte fehlt;
allzu knapp sind die Bemerkungen bei BRANDENBURG, Dietrich von: Berlins alte Krankenhduser
(Berlinische Reminiszenzen 39), Berlin 1974, S. 12-15. Fiir einige andere Stidte und Linder vgl.
beispielsweise FriepricH, Arnd; HeinricH, Fritz; Vanya, Christina (Hg.): Das Hospital am
Beginn der Neuzeit. Soziale Reform in Hessen im Spiegel europiischer Kulturgeschichte. Zum
500. Geburtstag Landgraf Philipps des Grofimiitigen (Historische Schriftenreihe des Landeswohl-
fahrtsverbandes Hessen. Quellen und Studien 11), Petersberg 2004.

49 Mit Verweis auf ein gedrucktes Biichlein des Superintendenten: Jungfraw Schule. Gestellet und
Geordnet / auff die newlichste Auffgerichteten Christlichen Schulen in gehaltener Visitation der
Marck Brandenburgk. Durch Andream Musculum Doctor. Gedruckt zu Franckfurdtan der Oder /
durch Johan Eichorn. ANNO M. D. LXXIIII. [1574], [134] Bl; VD16 M 7171; Neuausgabe:
Grossk, Hugo (Hg.): Ein Midchenschul-Lehrplan aus dem 16. Jahrhundert: Andreas Muskulus’
»Jungfraw Schule« vom Jahre 1574 (Friedrich Mann’s pidagogisches Magazin 222), Langensalza
1904. Vgl. SpLETT: Musculus (Meusel), Andreas (wie Anm. 35), S. 415.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 299



Die Hospitiler lieff man 1540 bestehen, allerdings existierten in der Folgezeit

nur noch das Berliner Heiliggeistspital (nahe dem Spandauer Tor) und das Hospital
bei St. Georg (nordlich der Stadt vor dem Oderberger Tor) sowie in Colln das Ger-
traudenspital (am heutigen Spittelmarkt), wihrend einige kleinere Einrichtungen

eingegangen sind.

Die Armenfiirsorge stellte fiir die Stadtrite offenbar ein Problem dar. In Berlin

iiberliefSen die Visitatoren von 1540 dem Rat und den Kastenherren die Entschei-
dung tiber das Vermogen bzw. Einkommen der Elendengilde. Entweder konnten
sie es »in den Gemeinen Kasten schlagen«, mussten dann aber auch die Ausgaben

tibernehmen, »davon die milden werk, wie vorhin die Ele[n]den getan, zu besteln«*,

nimlich die Fiirsorge fiir arme und kranke Pilger und andere Fremde, insbesondere
fiir deren Begribnis. 1551 hatte der Rat sich jedoch anders entschieden: er zog es vor,
die Elendengilde weiter existieren zu lassen bzw. sie »wider anzurichten«, und bat die
Visitatoren um Riickgabe der Unterlagen der Elendengilde.”’ Man gab in diesem Fall
also einer vorreformatorischen Problemlésung auf der Grundlage »privater« Initiative

den Vorzug.

Die Visitationsabschiede der 1570er Jahre enthalten neben alten Problemen auch

neue Themen, das heiflt solche, die in den Abschieden der 1540er Jahre nicht an-
gesprochen wurden (auch wenn es zweifellos alte Probleme waren):

1.

Die Bettelei: Die Visitatoren appellierten an die Spendenbereitschaft der Bevol-
kerung, und sie regten an, eine Bettelordnung aufzustellen. Dies geschah auch:
Der Berliner Rat {iberreichte den Visitatoren einen Entwurf, der aber noch mit
Colln abzustimmen war. Die Visitatoren begriifiten dies, erklirten sich aber fiir
nicht zustindig, da die Bettelordnung »nichr allein auf erkundigung der betler,
sondern auch auf morder, diebe und anderer unthaten, dahin sich der visitatoren

ambt nicht erstrecket, gerichtet« sei.”

50

51

52

300

Bzw.: »Die elende gilde hat auch jerl. 3% sck jerl. einkommens, soll der rat sambt den castenhern
bedenken, ob sie wollen solch geld in kasten nehmen und das, wie die gilde gewohnt, dokegen
ausrichten oder [ob sie die] gilde also bleiben lassen wollen.« Vgl.: GStA PK (wie Anm. 7), X. HA
Brandenburg, Rep. 16, Nr. 162a, S. 41; zukiinftig in: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-
Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere Mittelmark.

Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA, Rep. 99 (Ober-)Konsistorium [kiinftig: Rep. 99], Nr. 184,
2. Faszikel: Visitationsregister Berlin 1551, fol. 22v; zukiinftig in: Die brandenburgischen Kirchen-
visitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere Mittelmark: »Es hat aber der rat zu Bln.
letzlich solchs nicht willigen wollen, sonder gebeten, das diese gilde wie vorhin mochte bleiben,
welches die visitatores also geschehen lassen und seind darauf dem rate dieser gilde briefe widerumb
zugestalt worden.«

Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 99, Nr. 458: Visitationsabschied Célln 1574, fol. 93v;
zukiinftig: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere
Mittelmark. — Schon 1565 hatte Kurfiirst Joachim II. ein »Edict wieder die fremden Bettler und
Landstreicher[...] und daff die einheimischen Armen zu versorgen etc.«erlassen; Druck: vgl. MyLus,
Christian Otto: Corpus Constitutionum Marchicarum [....], 6 Teile Berlin/Halle [1737-]1755, hier:
5. Theil, 5. Abth., 1. Cap., No. 1, Sp. 1-4. Célln an der Spree, 1565 Montag nach Margarethen.
Bei MyLius folgen in kurzen Zeitabstinden weitere dhnliche Edikte, jedoch erst in den Jahren um
1700 Regelungen fiir das »Armen-Wesen« (bzw. 1701 eine »Armen- und Bettler-Ordnungq) fiir
Berlin bzw. die »Residenzen«; vgl. ebd., 1. Capitel. — Fiir zwei westdeutsche Territorien vgl. WAGNER,

Christiane Schuchard



2.

Die Friedhéfe>®: Sowohl in Berlin als auch in Colln hatte man je einen Friedhof
auflerhalb der Stadt angelegt, weil von den innerstidtischen Kirchhofen Gefahr
ausging »wegen boser lufft, so in sterblichen leufften sich zu erregen pflegett«.
Die Visitatoren billigten diese Mafinahmen und forderten zu ihrer Fortsetzung
und Vollendung auf. Das Begribnis auf dem Kirchhof oder in der Kirche selbst
verboten sie aber nicht generell, sondern gestatteten die Weiternutzung von Erb-
begribnissen. (Ein Grab in der Kirche war ohnehin nur einer »Elite« vorbehalten,
deren Rechte auch in diesem Punkt respektiert wurden.)>

Die Kirchenstiihle: Die Visitatoren beklagten 1574 hier eine »grofle Unordnung,
weil die Stiihle nach dem Tod oder dem Weggang ihrer fritheren Inhaber von
Privat an Privat weiter»verkauft« wurden.”> Wenn Stiihle freiwurden, sollte statt-
dessen von dem neuen Nutzer eine Gebiihr an die Kirche entrichtet werden und
in den Gemeinen Kasten flieflen.

Einstweilen lasst sich die Einfithrung der Kirchenstiihle nicht genau datieren. In den
Berliner Kirchenrechnungen ist mir erstmals fiir das Rechnungsjahr 1582/83 der
Einnahmetitel »Von den verkauften Stithlen« aufgefallen.® (Entsprechende Einnah-
men kénnen eventuell aber schon frither unter einer »Sammel-Rubrik« vorkommen.)

Eine Berliner Akteniiberlieferung zu diesem Gegenstand existiert erst seit 15957 bzw.
1609°%/15%%; auflerdem gibt es ein Stuhlregister der Marienkirche, allerdings erst aus
dem 18. Jahrhundert.®® (Ein Kirchenstuhlbuch der Pfarrkirche St. Gotthardt in der

53

54

55

56

57

58
59
60

Alexander: »Gleicherweif§ als wasser das feuer, also verlésche almuse die siind.« Frithneuzeitliche

Fiirsorge- und Bettelgesetzgebung der geistlichen Kurfiirstentiimer Koln und Trier (Schriften zur

Rechtsgeschichte 153), Berlin 2011.

Vgl. dazu WonrserepT, W(illi] (1): Verzeichnis der Grabstitten bekannter und berithmter Persén-
lichkeiten in Grof3-Berlin und Potsdam mit Umgebung, Teil IV, hg. von der Landesgeschichtlichen

Vereinigung fiir die Mark Brandenburg e. V. (Schriften 1), Berlin o.]. [ca. 1951/52]: Bestchende

und verschwundene Friedhéfe der dlteren Kirchengemeinden Berlins [....] geordnet nach den Jahren

ihrer Entstehung, hier S. 311 (St. Georgen-Kirchhof) und S. 312 (Spittel- oder St. Gertraudten-
Kirchhof). — Ein »Klassiker« u. a. zum Themenbereich Grab/Friedhof ist Ar1ks, Philippe: homme

devantla mort, Paris 1977 (dt.: Geschichte des Todes, Miinchen 1980; diverse Neuauflagen, zuletzt

2015).

Vgl. auch Bonin: Entscheidungen (wie Anm. 47), S. 65: »Von nun an soll kein Rahts-Herr, weni-
ger def8en Frau und Kinder, von der Erlegung der Gebiihr, die fiir die Grabstellen in der Kirchen

gegeben werden muf3, frey sein: Aber den beyden Biirgermeistern und dem Syndico wird solche

Freiheit aus vielen Uhrsachen nicht unbillig gegonnet. 1646. 24. Februar.«

Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 99, Nr. 458: Visitationsabschied Berlin 1574, fol. 13v—14r;

zukiinftigin: Diebrandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere

Mittelmark.

Vgl. Scaucuarb, Christiane: Die dltesten Rechnungsbiicher der Berliner Pfarrkirchen St. Nikolai

und St. Marien, in: Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin 2013,
S. 7-60, hier S. 30.

Vgl. Berlin, Evangelisches Landeskirchliches Archiv (zukiinftig: ELAB), Bestand 10109/11, Nr. 123:

Vertrag mit Joachim Steinbrecher iiber Stiihle in der Marienkirche.

Vgl. ELAB (wie Anm. 57), Bestand 10109/11, Nr. 557.

Ebd., Nr. 879 (Marienkirche).

Vgl. Berlin-Spandau, Stiftung Stadtmuseum Berlin, Dokumentensammlung, XII 1157; vgl. Scau-
CHARD: Rechnungsbiicher (wie Anm. 56), S. 13.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 301



Altstadt Brandenburg setzt dagegen bereits 1570 ein; doch auch dieses Datum ist im

Vergleich mit anderen Stidten und Landschaften ein sehr spites.

)61

Alte Probleme, die weiterhin fortdauerten, waren:

Die Unterhaltung und Férderung der Universitit Frankfurt (Oder)®?, zunichst
durch stidtische Stipendien, dann aber auch durch Bemiihungen um eine be-
vorzugte Einstellung von Absolventen, um das Bildungsniveau der Inhaber von
Pfarrstellen und stidtischen Amtern zu heben und um die Attraktivitit des Be-
suchs der brandenburgischen Landesuniversitit zu steigern.

. Die zum Teil als anstof8ig empfundenen Versuche von Kirchenbediensteten, ihre

alszu gering betrachteten Einkiinfte aufzubessern: Manche forderten eigenmichtig
unzulissige oder iiberh6hte Gebiihren fiir kirchliche Handlungen. Insbesondere
wurde kritisiert, dass Diakone beim Besuch Todkranker oder Sterbender auf diese
Menschen Druck ausiibten, damit sie zu ihren, der Diakone, Gunsten testamenta-
rische Vermichtnisse vorsahen. Interessanterweise ist dies im Kern genau derselbe
Vorwurf, der schon Jahrzehnte vorher auf den Reichstagen in den Gravamina
der Deutschen Nation gegen Teile der niederen Geistlichkeit, insbesondere der
Bettelmonche, erhoben wurde (»Wie sie die kranken bewegen, irn rechten erben
die gueter zu entziehen«).®

Andere Fragen werden in den Visitationsabschieden nicht — oder nicht deutlich — an-

gesprochen, nimlich:

1.

Die Finanzierung der Armenfiirsorge durch die Einrichtung des Armenkastens
neben dem Gemeinen Kasten: Weder in dem Berliner noch in dem Céllner Vi-
sitationsabschied ist 1540 von einem Armenkasten die Rede. Erst 1574 erlieflen
die Visitatoren fiir Berlin und Célln eine »verordnunge iiber den Armenkasten,
die als eigener Abschnitt im Visitationsabschied erscheint.® Dabei regelten die

61

62

63

64

302

Vgl. Brandenburg an der Havel, Domstiftsarchiv Brandenburg, BG 990/299. — Zur Einordnung
in groflere Zusammenhinge vgl. z. B. SigNoR1, Gabriela: Umstrittene Stithle. Spitmittelalterliches
Kirchengestiihl als soziales, politisches und religiéses Kommunikationsmedium, in: Zeitschrift far
historische Forschung, Bd. 29,2002, S. 189-213; vgl. auch OrtE, Hans: Orte der Unruhe und der
Erbauung: Kirchenbinke und Kirchenstiihle im Gotteshaus, in: BEr bER WiEDEN, Helge (Hg.): Die
Ausstrahlung der Reformation. Beitrige zu Kirche und Alltag in Nordwestdeutschland (Studien zur
Kirchengeschichte Niedersachsens 43), Géttingen 2011, S. 141-165. Zu wenig zur Frithen Neuzeit
bietet BuskE, Thomas: Das Kirchengestiihl. Allein und gemeinsam im gottesdienstlichen Raum
(Hefte des Evangelischen Kirchenbauvereins 5/6), Berlin 1989.

Vgl.z.B. MtHLPFORDT, Giinter: Die Oderuniversitit Frankfurt (1506-1811) (Frankfurter Beitrige
zur Geschichte 9), Frankfurt/O. 1981. — HeinricH, Gerd: Art. Frankfurtan der Oder, Universitit, in:
Theologische Realenzyklopidie, Bd. 11, Berlin/New York 1983, S. 335342, bes. S. 337f. - HOHLE,
Michael: Universitit und Reformation. Die Universitit Frankfurt (Oder) von 1506 bis 1550, Koln
2002. Zu den Frankfurter Problemen vgl. auch LaNpMEssER: Die Stinde (wie Anm. 9), S. 276f.
Vgl. GRunDMANN, Annelies (Bearb.): Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V. Die Beschwer-
den der Deutschen Nation auf den Reichstagen der Reformationszeit (1521-1530). Fiir den Druck
vorbereitet und erginzt von Rosemarie AULINGER (Deutsche Reichstagsakten, Jiingere Reihe 21),
Berlin/Miinchen/Boston 2015, Wb §71, S. 354-357.

Vgl. GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 99, Nr. 184, 1. Faszikel: Visitationsabschied Berlin 1574,
fol. 14v—15v; ebd., I. HA Rep. 99, Nr. 458: Visitationsabschied Célln 1574, fol. 88v—90r; beides
zukiinftigin: Die brandenburgischen Kirchenvisitations-Abschiede (wie Anm. 20), Teilbd.: Mittlere

Christiane Schuchard



Visitatoren zugleich die Verteilung der Ertrige des Armenkastens in der Schloss-
kirche, dem sogenannten »Dom«: zwei Drittel sollte Betlin, ein Drittel Colln
erhalten. Die Vorsteher des Berliner Armenkastens beriefen sich darauf, dass es
schon mehr als dreiflig Jahre lang so gehandhabt worden sei — demnach miisste
es also doch schon um 1540 einen Armenkasten gegeben haben. Im Ubrigen
scheint er sich hauptsichlich aus Zinseinnahmen von Spenden und Vermiche-
nissen gespeist zu haben.

1574 erhielten die Vorsteher des Berliner Armenkastens den Auftrag, den Rat um
Erlass einer Bettelordnung zu ersuchen. In der Armenfiirsorge tiberschnitten sich
kirchliche und stidtische Zustindigkeit. (Bezeichnenderweise befinden sich die
Berliner Armenkasten-Rechnungen in der stidtischen und nichtin derkirchlichen
Archiv-Uberlieferung.)

Die Zustindigkeit fir die Finanzierung der baulichen Unterhaltung der Kir-
chengebiude und ihrer Teile (insbesondere der Fensterverglasungen®): Ob
Kirchenvermégen oder Patron (bzw. Kirchengemeinde oder weltliche Gemeinde)
dafiir aufzukommen hatten, wurde grundsitzlich offenbar erst sehr viel spiter
geklirt.°¢ (Die Frage stellte sich in dhnlicher Weise auch bei der Schlosskirche,
hier lautete sie: Stiftskapitel oder Kurfiirst?®’) — Ein Dingezettel vom 15. Juni
1551 zeigt, dass die Reparatur des bei einem Gewitter beschidigten Glocken-
turms der Berliner Nikolaikirche von den Kastenherren veranlasst und bezahlt
wurde (d. h. wohl: aus dem Gemeinen Kasten).®® Fiir grolere Ausgaben war man
offenbar auf zweckgebundene Spenden und Legate angewiesen: In den 1660er
Jahren wurde der Neubau des Turmhelms der Marienkirche nimlich aus dem
Teil eines Legats von 800 Talern finanziert, die eigentlich zum Bau einer Kanzel
in der Nikolaikirche bestimmt waren.® 1646 wird in Célln ein »Baukasten« er-

65

66

67

68

Mittelmark. — LaNDAU, Peter: Art. Kirchengut, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 18, Berlin/
New York 1989, S. 560565, erwihnt den Armenkasten (als Gegenstiick zum »Schatzkasten«, »fiir
Zwecke der Wohltitigkeit«) nur beildufig (ebd., S. 571). Nicht zuginglich war mir BOCKEMEIER,
Anna: Der Armenkasten zur Zeit der Reformation im Verstindnis Luthers und unter Beriicksich-
tigung seiner Ideen, Bielefeld (Univ., Hausarbeit) 2003.

Vgl. dazu: Berlin, Landesarchiv Berlin, A Rep. 004, Nr. 650: Acta des Magistrats von Berlin be-
treffend die nicht der Kirchenkasse obliegende Unterhaltung einiger Fenster in der St. Marienkirche
(1732-1844). — Beispiele auch bei von Bonin: Entscheidungen (wie Anm. 47), S. 43 (1613) und
S. 54 (1678).

Vgl. FiscHER, Gustav: Die Kirchen- und Pfarr-Baulast der Stadt Berlin sowie der Mirkischen
Stidte und die Konsistorial-Ordnung von 1573 / Flecken-, Dorf- und Acker-Ordnung von 1702,
Berlin 1898. — Crauswirz: Die kirchliche Baulast (wie Anm. 22). Ebd. (in der Vorbemerkung
von 1899) heifSt es: »Eine Kirchenbaupflicht der Ortsgemeinde wird aus der kurbrandenburgischen
Visitationsordnung von 1573 hergeleitet.«

Vgl. dazu ScrnucHARD, Christiane: Das »Domstift« oder »Neue Stift« zu Colln an der Spree im
Lichte seiner Rechnungsbiicher-Uberlieferung aus dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts, in:
Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin 2015, S. 7-54, hier S. 44f.
und 52f. (Anhang, Nr. 6.3).

Druck: vgl. Fipicin: Beitrige (wie Anm. 42), Teil 4: Berlinische Urkunden von 12321700, Berlin
1840, ND 1842, 1990, S. 270, Nr. CCXXXI. Offenbar danach auch Len: Die St. Nikolaikirche
(wie Anm. 39), S. 19.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 303



wihnt.”® Genaueren Aufschluss konnte vielleicht eine Durchsicht von Kirchen-
und Stadtrechnungen geben.

Schluss

Erst nach den Visitationen Kurfiirst Joachims II. erfolgte »die amtliche Bekriftigung
des lutherischen Charakters der brandenburgischen Landeskirche« durch dessen
»Glaubensbekenntnis [...] vor Hof und Geistlichkeit am 19. April 1563«.”" (Nicht
zuletzt die auflenpolitischen Rahmenbedingungen hatten sich in der Zwischenzeit
sehr verindert, worauf an dieser Stelle aber nicht eingegangen werden kann.) Dem-
entsprechend fehlen in den Visitationsakten der 1540er und 1550er Jahre Definitionen
dessen, was als rechtgliubig zu gelten hatte. Erst in den Abschieden der 1570er Jahre
ist die lutherische Orthodoxie als Richtschnur festgeschrieben. Hinzu kommt, dass
wihrend der ersten Visitationen noch Riicksicht auf die Alegldubigen im Lande ge-
nommen werden musste.

Vor allem aber stand die Sicherung der materiellen Grundlagen des kirchlichen
Lebens, aber auch der Sozialfiirsorge und des Bildungswesens, im Vordergrund.
Nach und nach fasste man das kirchliche Eigentum einer jeden Stadt in einem neuen
Fonds, dem »Gemeinen Kasten«, zusammen, aus dessen Einkiinften die laufenden
Ausgaben fiir Personal und Gebiude bestritten wurden (oder zumindest bestritten
werden sollten). Die letzten noch verbliebenen Inhaber von »alten«, individuellen
Amtern, Pfriitnden und Rechestiteln wurden auf Lebenszeit alimentiert; im Laufe
weniger Jahrzehnte erledigte sich dieses Problem von selbst.

Andere Probleme erscheinen in den Visitationsakten als Konstanten, so etwa wider-
spenstige adlige Junkeraufdem Land und in den Stddten eine vielfach unterfinanzierte
niedere Geistlichkeit, Schulwesen und Armenfirsorge. Ob die Finanzmisere cher
konjunkturell oder strukeurell verursacht war, ist schwer zu entscheiden. Man ver-
suchte auf der Einkommenseite, Einkiinfte aus Immobilienbesitz sowie Kreditzinsen
konsequent einzufordern; man erhob (weiterhin) Gebiihren; man hoffte auf Spenden
der Wohlhabenden, nachdem dasvorreformatorische Stiftungswesen weitgehend zum
Erliegen gekommen war; und man bot Reprisentationsmoglichkeiten (u. a. Gestiihl,
Anbringungvon Epitaphien) und damit neue Anreize fiir Zuwendungen an die Kirchen.

69 Vgl. BoNnin: Entscheidungen (wie Anm. 47), S. 52f. (1672). Diese Nachricht bezieht sich offenbar
auf die Baumafinahmen von 1663-1666; vgl. dazu Len: Die St.-Marien-Kirche (wie Anm. 39),
S.20. - Célln (1616): vgl. ebd., S. 65.

70 Vgl.ebd., S. 65.

71 Wotgast: Die Einwirkung (wie Anm. 10), S. 101. — Vgl. auch STEINMULLER, Paul: Das Bekenntnis
Joachims II., in: Forschungen zur Brandenburgischen und Preuflischen Geschichte, Bd. 17, 1904,
S. 237-246.

304 Christiane Schuchard



Anhang

Edition der »Artikel« und des »Memorials«/»Merkzettels«”? des Vizekanzlers
Weinleben zur ersten kurbrandenburgischen Kirchenvisitation 1540

Im Geheimen Staatsarchiv PreufSischer Kulturbesitz (GStA PK) befinden sich in
zwei verschiedenen Aktenpaketen des Bestandes »Geistliche Angelegenheiten« zwei
Schriftstiicke, die bei der Vorbereitung der ersten Kirchenvisitation unter Kurfiirst
Joachim II. entstanden sind. Sie tragen keine Datumsangabe, miissen jedoch in den
Wochen oder allenfalls Monaten vor Beginn der Visitation im Sommer 1540 nieder-
geschrieben worden sein. Inhaltlich gehdren sie zusammen: Bestimmte Probleme
werden jeweils in derselben Reihenfolge angesprochen, auch die Nummerierung
stimmt tiberein. Das erste Schriftstiick legt in grofSen Ziigen fest, wie die Visitation
stattfinden soll und worauf die Visitatoren ihr Augenmerk richten bzw. wonach sie
sich erkundigen sollen. Doch offenbar waren einige Punkte nicht klar genug gere-
gelt, andere gar nicht angesprochen worden. Das zweite Schriftstiick dokumentiert,
dass die Riickfragen — der Visitatoren?, des Generalsuperintendenten Stradner?, des
Vizekanzlers Weinleben? — dem Kurfiirsten vorgetragen wurden, wobei der Schreiber
dessen Antworten bzw. Anweisungen stichwortartig notierte. Leider fehlt der Anfang
dieses Schriftstiicks. Reches steht die Frage; in der schmaleren linken Spalte stehen
die Nummer und die Entscheidung Joachims II.

Hier werden die einzelnen Abschnitte beider Schriftstiicke in einer Art Konkor-
danz nebeneinander gestellt, damit die inhaltlichen Zusammenhinge klar hervor-
treten und sich der Entscheidungsprozess im Endstadium der Visitationsvorbereitung
nachvollziehen lisst.

72 »Memorial«: Ein dhnliches Schriftstiick in derselben Akte [GStA PK (wie Anm. 7), I. HA Rep. 47
Tit. 15 (MA 136) Paket 15709, Blatt 242r—244v] ist ebenso aufgebaut; auf der Riickseite steht:
»Memorial«. Es handelt sich um einen Zwischenbericht {iber die Visitation in der Altmark mit
Riickfragen an den Kurfiirsten. — »Merkzettel«: so HEroLD: Kurbrandenburgische Kirchenver-
waltung (wie Anm. 25).

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 305



Artikel belangende der kirchen und geistlichen guter
GStAPK, I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136), Paket 15707,
Blate 128-133; Druck: CDB 3.3, S. 471-473, Nr. 331
[1539?]. »Nach der Urschrift.«

»Memorial« (Herold: »Merkzettel) von Johann
Weinleben
GStAPK, I. HA Rep. 47 Tit. 15 (MA 136) Paket
15709, Blatt 257r—258r;
danach Abschrift HEroLD: Kurbrandenburgische
Kirchenverwaltung (GStA PK, VIII. HA, Slg.
Herold, V., Nr. 1), S. 10f.

[128r:] Artikel belangende der kirchen und geistlichen
guter.

[Nr.]

[Frage]

[Entscheidung]

Erstlich?, dieweil offentlich am tag, das die geistlichen,
so in den clostern, auch ausserhalb der closter seint,
zum theil sich itziger zeit heraus begeben und, was
nicht mitgehen will, aus den kirchen mitnhemen, als®
pacem, kelch, monstrantzen, silbern bilde, erbliche und
widerkauffliche hauptbrieff, auch silbern becher, loffel,
rauchfesser und anders, desgleichen das bare gelth, so
sie und ire vorfharen von den geistlichen stifftungen
erubriget. Datzu werden villehen, vicarien, altar, pfarner
und anderer durch absterben der besitzer in manglung
der personen vorledigt, derwege die patronen sich zu
den guternsolcher geistlichen lehen thun haltten. Damit
nhun solchem vorgetrachtet, wirt bedacht gut zu sein,
das vor allen dingen ein visitation in der gantzen Chur
zu Brandemburg vorgenhommen, dartzu drey personen
gebraucht werden soltten, /7128v:/ nemlich ein prelat,
einer von der ritterschafft und ein rechtsvorstendiger.

Zum andern sollen diselbigen ire visitation, sovil es der
kirchen und geistlichen guter belangt, dermas anstellen,
das sie ire nachtlager alweg in einer stad ader closter
haben, darein sie nach irer gelegenheit die umbligende
cleresey bescheiden konnen. Aberinalwegein ides closter
insunderheit visitirn, und do die dorffpfarrer erfordert,
musten alweg drey von der gemein mit erfordert werden,
aus ursachen, wie volgende zu vornhemen.

Zum dritten sollen die vorordente visitatores vornhem-
lich forschung® haben in allen clostern bei den prelaten,
calandtd und ebtischinen nach der /71297:] barschafft, so
in einem iden closter vormuthlichen sein soll, aus ursa-
chen, das sie reichlich fundirt und doch keinen schaden

[257r:] in grossen
clostern kloster
seins eigens

et convent eigens

Dif$ sol in der visita-
tornachtungstehen,
die sollen solchs
nach gelegenheit
vorsehen.

a  Links neben den ersten beiden Textzeilen, von anderer (spiterer?) Hand: »Geistliche Visitationc.

b Uber der Zeile erginzt statt gestrichen: »und«.

¢ Am linken Rand erginzt (iiber gestrichen: vorschung) statt gestrichen: »vorschunge.

d  Unter der Zeile von anderer Hand (wohl: Weinleben) erginzt; der erste Buchstabe korrigiert (aus
oder zu: »k«?).

306

Christiane Schuchard




erlitten, und hirtzu disen weg gebrauchen, das sie nicht
alleine den prelaten ader ebtissin darumb befragen solten,
besundern auch insunderheit eine yde ordenspersonen,
und was also in barschafft befunden, das soll gezalt, von
inen entpfangen unnd in eines iden closters sunderliche
lade vorwart, dartzu der prelatader ebtische den schlussel
behaltten. Die lade aber soll anher gegen Berlin in die
vorwarung, so datzu vorordnet, uberschickt werden

jungkfrauen und
kloster in ein zu
bringen

wievil knecht, pfer-
de, caplan etc.

Zum vierdten soll es in gleichnus durchaus in gemein
mit den kelchen, monstrantzen, kreutzen, patenen,
rauchfessern, pacifical, silber bilden, kennichen, pechern,
loffeln, der prelaten und ebtissinssilbern stabe, infelen und
allem andern silberwerck, /729v:/ auch mit den caseln
und ornat, was man zur kirchen notturfftig nit bedarff,
gehaltten werden, das sie in eines iden closters ader kir-
chen lade ader casten vorwart, alher gegen Coln sollen
uberschickt werden, doch das die closter und kirchen
den slussel datzu behaltten. Allein das diser underscheid
gebraucht, das in der sted pfarkirchen zwen und in den
dorffkirchen aleine ein kelch pleibe und gelassen werde.

mochten infuln
und stabe lassen

dasanderezuinven-
tirn, was an caseln
oderanderm where

placet ita principi

Was mit den com-
menden und vi-
kerien bei dem
adell und andern
kelchen® und pa-
cificaln zu thun.
Stede /?/ich beiden

kreutzhern

wie mit andern un-
sern underthanen

Zum funfften soll es gleichformig mit den erb- und
widerkaufflichen haupt- und fundation-brieffen auch
gehaltten, damit diselbigen mit vorwaret, uberschickt
werden, und do obbeschribener stucken halber ainige
recognition begert wurde, die sollen die visitatores un-
weigerlich von sich reichen.

wie es mit der rech-
nung der kloster
alle jar zu halten

sollen den visita-
torn berichten

e Folgt gestrichen: »zu thunc.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 307




Eininhibition, daf§
in keinem kloster
ichts /?/f an geist-
lichen® [vermdgen]
im gantzen lande
vorkaufft

non placet

[130r:] Zum sechsten sollen die visitatores in alweg flei-
sige furschung haben nach den geistlichen lehen, es sein
pfarren, vicareyen, altar ader commenden, und nach der-
selbigen fundation und einkhommen, sie seint in steten,
clostern ader dorffern, und was ein ydes einkhommens
hab, wer es itzo besitze, wer patronus sey, und was der
besitzer darumb thue.

Dif$ bei vorlust der
lehen. Item dobei
der caland zu ge-
dencken

quid mit den calan-
deninderbischoffe

und adels gepiet-
hen, auch derselben

benefitien, pfarren

in iren dorffern

Bischoffe gepiets
noch zurzeit zu ent-
halten; mit dem
adel und andern
wie sonst

Zum sibenden sollen die verordenten visitatores eines
iden closters und stifftung zugehorende bewegliche
und unbewegliche guter, zins, renth, geistliche und
weltliche lehen, auch andere zugehorungen, herlikeit
und gerechtikeit eigentlich beschreyben lassen, damit
diselbigen in itzigen leufften nicht vorendert, noch
distrahirt, "und was der alberait vorendert und dorvon
gezogen, widerumb dortzu gebracht werde, das nit mit

verwilligung der herschafft geschehen were.!

Si quid alienatur,
quomodo recupe-
randum

statuitur arbitrio
visitatorum

Was mit den pettel-
klosternzuschaffen

mogen petteln

[130v:] Zum achten, dieweil die ordenspersonen teglich
abnhemen, und do hiebevor vierzig in einem closter ge-
wesen, itzo noch ungeverlich zehen unnd weniger sein
mochten, sollen die visitatores eines iden closters eink-
hommen, desgleichen das nothlich ausgeben uberschla-
gen und darnach einem iden closter von dem uberlauff
jherlich ein genants auff einen namhafftigen tag alhier
in seinen casten zu deponirn aufflegen, ab die closter
kunfftig in vorterb khomen, das inen damit widerumb
auffgeholffen ader solchs in ander milde sachen nach
vorordnung der recht angewandt, und nit, wie zum theil

£ Folgt gestrichen: »verk«.
g Folgt nochmals: »geistlichen«.

ob sie mehr ordens-
personen solten ein-
nhemen

placet, si dant re-
s[ervatum?] etdant!
ordinationem

h-h Von anderer Hand erginzt, ab »das nit« von Weinleben, das Vorige anscheinend von einem Dritten.

i Am Wortende ein »p« gestrichen (oder: »per-«?).

308

Christiane Schuchard




bishere bescheen, alles davon umbgebracht, gezogen
und entfrembdt.

[131r:] Zum neundten, weil die closter in den’ umbli-
genden Chur und Furstenthumer abkhommen, so soll
man einem yden prelatenn in der Chur zu Brandemburg
hinwiderumb aufflegen, hinforder nimantz mher, aus-
sethalb der herschafft ablager zu herbergen, und sovil
ime zuvorn jherlich uff die gastung gegangen, das er
solchs hinforder jherlich in desselbigen closters laden
alhier zu Coln einlegen.*

Wie starck die
probste mit pferden
zu halten

arbitrantur visita-
tores

Hiebei der ablager
der Alten Margke
und Soltwedel, so
der heubtman in
klostern und dorf-
fern hat, si taxa
daretur, ut illa ab-
gewandt

[257v:] der her-
schafft eigen lager
und notturft zur
jagt vorbehalten
Item herwagenund
pferde und was der
herschafft vorhin
gethan

sollen bleiben, ne
alioquin princeps
exponere cogatur

Zum zehenden, obwol die prelaten und ebtischin in
alweg bei iren prelaturn unnd regimentten sollen ge-
lassen werden, so sollen sie doch ire zugehorende guter
nitvorwusten, vorfhallen ader eingehen lassen, sundern
dievisitatoressollen unsern /131v:/ negsten anstossenden
amptleuten darumb ernstlich befelhen, fleisig auffach-
tungzu haben, das die holtzer, sehe, schefereyen, fyezucht,
dorffer und gebeude nit vorwustet, auch den prelaten
vorbieten, aneire, der visitatores, vorbewust nichts neues
zu bauen noch auffzurichten.

schefferei und vor-
werg in esse zu
halten den nech-
sten'ambtleuten zu

befehen

placet

j  Zuvor: »demg; der letzte Schaft ausradiert, aber noch sichtbar.
k  Folgt gestrichen, von Weinlebens Hand: »Dorumb in den junckfrauenklostern die probste vom
adell abzusetzen und andere [folgt ein unlesbares gestrichenes Wort] vorwalter dorein zu ordnen,

die jerlich rechnung thun sollen.«
1 Uber der Zeile ergiinzt.

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 309




Zum eylfften sollen die visitatores fleisig nachforschung | XI | Wie es mit den
haben, ob etwasvon den clostern, pfarkirchen, probsteyen klostern Zednigk,
und andern lhenen albereit alienirt ader distrahirt, und Boitzenburgk und
durch wene, wan und wer es itzo™ innehat. Litzke zu halten
Zum zwelfften sollen die visitatores vorordenen®, das | 12 Wan aufd den stiff-| mochten sich vor-
nhun hinfort kein lehen, [132r:] so vorlediget oder ten etwas narhaffts | gleichen, an velint
resignirt, an Seiner Churf. G. sunderlichen vorbewust gewilligt, behalten | absentibus dare, si
anderweit bestalt werde. sie das andere alles | non vellent taxam
dare, videndum,
que portio debeat
detrahi, et non ab-
sentibus detur®
Was mit den stiff-| Arneburgk und Boi-
ten Tangermunde, | ster ghen Coln zu
Arneburgk, Boister | schlagen
zu thun
Wer hinfurt die | stedtesollen presen-
pfarrenzubestellen, | tirn, princepslassen
ob dieP capitel, died | examinirn
die pfarren haben,
sollen behalten
oder wie
Seind vil, die do II, | placet
3 lehen haben, die
officianten haben,
ut officiantibus pe-
cunia detur huc
Zum dreyzehenden sollen die visitatores aufachtung | 13 Seind vil monch-| inquirendum quo-
haben, dasder geistlichen gestifften heusser nitdistrahirt, hauser in stedten | modo
noch niemandts an S. Churf. G. vorbewust eyngethan’ verkauft, quid fa-
werdenn, *und wes des bescheen, das es wedderbracht.® ciendum
Item quid facien-| vendantur

dum cum non ven-
ditis talibus domi-

bus

m  Uber der Zeile erginzt.

n  »oror-« korrigiert; aus: »verre_«?
o
Kurfiirsten interpretiert.
p Korrigiert aus: »d...« [?].
q Folgt gestrichen: »dob« [?].
r Uber der Zeile erginzt state gestrichen: »eynge«.
s-s Von anderer Hand (wohl eines Dritten) erginzt

310

Dies steht in der Frage-Spalte, wurde von Herold aber — wohl zutreffend — als Entscheidung des

Christiane Schuchard




Zum vierzehenden sollen die visitatores fleisig auffmer-
cken auff die bestellung der prediger, das diselbigen,
weil sie vornhemlich nit do seint, iren geitz zu erfhullen,
sundern Gottes willen zu volbringen, nithoch noch teuer
bestalt, sundern /132v:/ sovil immer mher muglich, von
der pfarren einkhommenn sich untterhaltten, auch das
die vier opfferpfenning jherlich gewifSlich eingebracht.

[2587:] Nominatio
der pfarrer bei den
rethen 'in stedten®
stehen, jus® presen-
tandi bei m[einem)]
g[nedigs]t(en] hern

In gleichnus es mit bestellung der schulen auch soll
gehaltten werden.

Etlichelehenzuden
schulen

Vacant. p...s [/ in
caland[en] hichero

de benefitiis que | auferantur
habent indigni

Zum funffzehenden sollen die visitatores dem allen,
was sie obgezeigter maf$ gehandelt, ein lauter, clar und
cigentlich visitation-buch stellen und dasselbig nach
gescheener visitation widerumb einbringen.

[Blatt 133r ist unbeschrieben. Blatt 133v war die alte
AufSenseite des (auf ein Viertel der GrofSe zusammengefalte-
ten) Schriftstiicks; AufSentitel: Visitation / [von Weinlebens
Hand:]zu gedencken / [folgt eine ebenso kurze, gestrichene

Zeile, am Ende lesbar: probst] / thumstifftkirchen./

[Blatt 258v ist unbeschrieben. Wahrschein-
lich feblrein Doppelblatt, aufdessen Vorder-
blatt der Anfang des Textes stand und dessen

Riickblatt (verso) die alte AufSenseite war.]

t-t Uber der Zeile erginzt.

u  Folgt gestrichen: »pnta« (Abkiirzung fiir: »presenta-«).

' Kiirzung; »pars«? »pers«?

Indizien fiir Beharrung und Wandel in den kurbrandenburgischen Kirchenvisitationsakten 311



Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen
und solchen, die sich »christlich« verhielten

Klosterordnungen weiblicher Gemeinschaften
in der Reformationszeit

Sabine Zinsmeyer

Katharina Konneritz, die Priorin, willigte nicht in die Ordnung ein. [...] Walpurg von Bresen
sagte, sie habe die Gnade Gottes noch nicht, die Ordnung anzunehmen. (...) Anna Reder
wollte einwilligen, sobald ihr Gott die Gnade dazu gibe. [...] Barbara Stang wurde fiir »hals-

starrig« befunden. [...]!

Die Einfiihrung der Reformation verlief fiir die Kloster im Kurfiirstentum und im
Herzogtum Sachsen recht dhnlich. Am Anfang standen Visitationen, die mit Be-
fragungen zum Glaubensstandpunke der Ordenspersonen einhergingen, es folgten
Inventarisierungen und schliefflich die Einziehung des geistlichen Gutes sowie die
rechtliche Aufhebung der Klgster. Im Kurfiirstentum Sachsen begannen die Visita-
tionen 1527, im Herzogtum 1539. Dabei stand schon zu Beginn der Visitationen fest,
dass die Kloster aufgehoben werden sollten.

Als Grundlage fiir die Einfithrung der Reformation und als Leitfaden fiir die
Geistlichen diente den Visitatoren Melanchthons »Unterricht der Visitatoren« von
1527/28. Dieser setzt sich aus einer Vorrede und 18 Kapiteln zusammen, in denen
die christliche Lehre nach der Wittenberger Art erliutert wird.? Enthalten sind keine
besonderen Anweisungen fiir Monche oder Nonnen, doch galten die allgemeinen
Bestimmungen auch fiir sie. Die Aussagen der Nonnen in den Visitationsprotokollen
sind vor dem Hintergrund der ihnen vorgelegten Artikel im »Unterricht der Visitato-
ren« zu verstehen. Daneben erhielten einzelne Konvente, insbesondere Frauenkléster,
eigene Ordnungen. Solche »Jungfrauenordnungen«’ sind zusitzlich zum »Unterricht

1 Aus dem Visitationsprotokoll des Altenburger Magdalenerinnenklosters von Dezember 1533,
Landesarchiv Thiiringen, Hauptstaatsarchiv Weimar: Ernestinisches Gesamtarchiv, Reg. Ti 583,
Bl. 59v—60r, paraphrasierte Wiedergabe.

2 MEeLaNcHTHON, Philipp: Unterrichtder Visitatorn an die Pfarherrn im Kurfiirstenthumbza Sachssen,
Wittenberg/Niirnberg, bei Friedrich Peypus, 1528 (VD16 M 2598), hier Vorrede. — Besprochen
werden unter anderem die Zehn Gebote und die Sakramente. Das Kapitel »Von der tiglichen Ubung
in der Kirche« ist praxisorientiert angelegt und benennt die Texte, die in der Kirche gepredigt bzw.
gesungen werden sollten und an welchen Tagen dies zu geschehen habe. Im vorletzten Kapitel des
»Unterrichts«wird das neu geschaffene Amtdes Superintendenten (»superattendenten«) beschrieben.
Derselbe sollte den Pfarrern und Predigern vorstehen, indem er daraufachtete, dass in den Pfarreien
das christliche Wort gepredigt werde, dass die Leute mit den heiligen Sakramenten versehen, dass
kein Aufruhr im Volk entstehe und dass nicht gegen das Wort Gottes oder den Landesfiirsten
aufbegehrt werde.

3 »Ordnung fiir die Kloster-Jungfrauen« lautet etwa die Verordnung fiir die Nonnen von St. Georg vor
Leipzig, gedrucktbei SEnLING, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts,

312 Sabine Zinsmeyer



der Visitatoren« verfiigte Instrukeionen, die das Leben in den reformierten Konventen
regeln sollten. Das Kurfiirstentum Sachsen hatte auch in dieser Beziehung Vorbild-
charaketer fiir das Herzogtum. Die fritheste bekannte Jungfrauenordnung stammtaus
dem Zisterzienserinnenkloster Nimbschen vom 26. Mai 1529.4 Diese, im Folgenden
als Fassung A bezeichnete Ordnung soll etwas ausfithrlicher betrachtet werden, da
sie die Grundlage fiir weitere Ordnungen bildete.

Die Ordnung fiir Nimbschen, 1529

Fassung A beginnt miteinem Vorberichtder Visitatoren. Aus diesem erfahren wir, dass
noch 18 Nonnen in Nimbschen lebten, die mehrheitlich im Kloster bleiben wollten.
Sie waren in Gottes Wort unterrichtet worden, hatten aufgegeben, die Muttergottes
und die Heiligen anzurufen, und erhielten das Sakrament des Abendmahls in bei-
derlei Gestalt. Die Stundengebete sangen sie weiterhin auf Latein, so die Visitatoren.

Es folgen Anweisungen zur Abhaltung der Messe, der Predigten und der Stun-
dengebete. Die Feste und die Stundengebete sollten kiinftig gefeiert werden, wie es
durch den »Unterricht der Visitatoren« festgelegt bzw. gestattet war. Begehrte jemand
das Sakrament des Leibes und des Blutes Christi, sollte eine Messe zelebriert werden.
Dabei kam den Jungfrauen die Aufgabe zu, den Beginn der Messe mit deutschem
und lateinischem Gesang einzuleiten. Das Vaterunser, die Worte der Konsekration
und der Kommunion waren auf Deutsch und laut zu sprechen.

Die Stundengebete wurden modifiziert. Zu den Horen sollten Versikel und Kol-
lekten aus »De Tempore« gelesen werden, wohingegen solche aus »De Sanctis« nicht
mehr genutzt werden durften.’ Werktags waren anstelle der Matutin drei Psalmen
mit einer Lektion eines Kapitels aus dem Neuen Testament und einem Versikel sowie
einer Kollekte aus »De Tempore« zu lesen. Dienstags und freitags sollten dazu eine
Lektion aus dem Markus- oder aus dem Matthiusevangelium bzw. aus der Apostel-
geschichte, »doch die leichtigsten, gepredigt werden.® An allen anderen Tagen sollten
die Nonnen die Psalmen ebenfalls singen. Der gelehrtesten Jungfrau kam dabei die
Aufgabe zu, tiglich sieben Uhr ein oder zwei Kapitel aus dem Neuen Testament in

Bd. 1: Sachsen und Thiiringen nebst angrenzenden Gebieten, Halbbd. 1: Die Ordnungen Luthers.
Die Ernestinischen und Albertinischen Gebiete, Leipzig 1902, ND Aalen 1979, Nr. 104, S. 589f.

4 Gedrucktebd. Nr. 118, S. 616f. —Nimbschen, heute Ortsteil von Grimma (Sachsen). Zur Geschichte
des Klosters KOHLER, Anne-Katrin: Geschichte des Klosters Nimbschen. Von der Griindung 1243
bis zu seinem Ende 1536/1542 (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 7), Leipzig 2003.

5  SenLiNG: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 118, S. 617, Abschnitt 2. — »De Sanctis«
(»Proprium de Sanctis«) und »De Tempore« (»Proprium de Tempore«) sind in jedem der vier Teile
des Breviers enthalten. »De Tempore« enthilt abwechselnde Gebete und Gesinge »der Messe und
des Offiziums der Werk- und der Sonntage des Kirchenjahres sowie einiger diesem eingefiigter
Feste«, unter anderem Weihnachten, Epiphanie und Ostern. »De Sanctis« enthilt die »eigenen
Gebete, Lesungen und Gesinge der Messe und des Offiziums« zu den Festen des Herrn, der Mut-
tergottes, der Engel und der Heiligen, soweit nicht im »De Tempore« verzeichnet, BRaUN, Joseph:
Liturgisches Handlexikon, Regensburg 21924, hier ND Miinchen 1993, S. 51, Zitate S. 281. — Fiir
die kritische Sichtung des Beitrages im Hinblick auf liturgische Fragen danke ich herzlich meinem
Lehrer Enno Biinz.

6 SenLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 118, S. 617, Abschnitte 4-5.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten 313



der gemeinsamen Stube vorzulesen.” Anstelle der nachmittiglichen Vesper konnten
drei Psalmen mit dem Hymnus und dem Magnifikat samt der Versikel und der
Kollekte aus »De Tempore« gesungen werden.® Der Hymnus ist in jeder Hore, bis
auf Ausnahmen, enthalten; bei den kleinen Horen (Matutin, Prim, Terz, Sext und
Non) steht er vor den Psalmen, bei den iibrigen danach.’ In Nimbschen verinderte
sich die Vesper durch diesen Passus in der Jungfrauenordnung wohl unwesentlich.
Der Abschnite tiber die licurgischen Bestimmungen erscheint ausschnitchaft.
Es werden kaum Unterscheidungen zwischen Sonn- und Feiertagen einerseits und
Werktagen andererseits getroffen. Aufler der Vesper werden die Horen nur summa-
risch genannt. Wahrscheinlich darf angenommen werden, dass die nicht benannten
Stundengebete in Ablauf und Inhalt einstweilen belassen wurden und dass man
dies nicht extra schriftlich festhielt. Wie sich das liturgische Leben in Nimbschen
vor Einfihrung der Reformation im Detail gestaltete, ist niche iiberliefert. Vielleicht
dhnelte das urspriingliche Nimbschener Offizium dem des ebenfalls zisterziensischen
Nonnenklosters Medingen, fiir das aus vorreformatorischer Zeit eine entsprechende
Uberlieferung erhalten ist.'” Jedoch auch ohne die Kenntnis der vorreformatorischen
Verhilenisse wird ersichtlich, dass die Stundengebete der Nonnen in Nimbschen
bestehen blieben und dass das Offizium weiterhin Texte des Alten und Neuen Testa-
ments — Psalmen und andere Lobgesinge (Cantica) — beinhaltete. Messe und Vesper
wurden inhaltlich verindert. Das »Salve Regina« wurde nicht speziell erwihnt. Ob es
durch die Modifizierungen der Vesperzeitausgeschlossen wurde, ist iiberhaupt fraglich.
Mehr noch: Dass sich der Konvent bei der Abhaltung der Feste daran halten sollte,
wie es im »Unterricht der Visitatoren« beschrieben war, meint genaugenommen nicht,
dass alle anderen Weisen verboten wurden. Die grofSten Verinderungen ergaben sich
durch den zunehmenden Gebrauch der deutschen anstelle der lateinischen Sprache.
Neben den liturgischen Anweisungen sind in der Ordnung von 1529 weitere
Befehle aufgefiihre: Die Abtissin sollte eine schreibkundige Nonne dazu bestimmen,
die anderen unter 30 Jahren tiglich zwei Stunden im Schreiben zu unterrichten.
Wer nicht schreiben lernte, sollte Handarbeiten nachgehen. Wer im Psalter lesen
wollte oder wer krank und schwach war, konnte von der Abtissin von diesen Auf-
gaben freigestellt werden. In jedem Fall hatte die Abtissin darauf zu achten, dass die
Jungfrauen nicht miifliggingen, weil das Heilige Evangelium dies verbot.!! Zu drei
Terminen im Jahr, zu Weihnachten, Ostern und Pfingsten, sollte den Nonnen der
Katechismus gepredigt werden.'? Zusitzlich hatte jede Woche montags, mittwochs
und sonnabends eine Ubung stattzufinden, bei der der Konvent im Frage-Antwort-

7 Ebd., Abschnitt 6.

Ebd., Abschnitt 7.

9 Braun: Liturgisches Handlexikon (wie Anm. 5), S. 139. Der Hymnus fehlt: bei der Matutin zu
Epiphanias, in den letzten drei Tagen der Karwoche, in der Osterwoche und zu Ostern, ebd.

10 LyssmaNN, Johann Ludolph: Historische Nachricht von dem Ursprunge, Anwachs und Schicksalen
des im Lueneburgischen Herzogthum belegenen Closters Meding [...], Halle 1772, S. 208f.

11 SexLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 118, S. 617, Abschnitte 8-10.

12 Ebd., Abschnitt 11.

[e)

314 Sabine Zinsmeyer



Verfahren diesen kennenlernte: Die Abtissin oder eine andere Person sollte fragen
und immer eine aus der Gemeinschaft antworten.!® Alle Nonnen sollten der Abtissin
gehorchen. Diese wiederum sollte Ungehorsam durch die Verweigerung von Essen
und Trinken bestrafen. Das Amt der Abtissin blieb bestehen, damit sie die Ordnung
im Kloster wahrte.!4

An diese allgemeinen Bestimmungen, die das Klosterleben betreffen, schliefic
ein Abschnitt {iber den Klosteraustritt an: Auferte eine Jungfrau den Wunsch, das
Kloster zu verlassen, um sich in den Ehestand zu begeben, sollte ihr eine Abfertigung
gereicht werden, die sich in der Hohe nach dem Eingebrachten und dem Vermégen
des Klosters richtete. Diese Frau sollte eine schriftliche Bitte, personlich oder durch
einen Verwandten, an den Kurfiirsten richten. Das Kloster hingegen heimlich, ohne
Wissen der Abtissin zu verlassen, wurde unter Androhung von Strafe verboten.”
Genauso wenig war den Nonnen gestattet, auf$erhalb der Klausur spazieren zu gehen
oder fremde Personen zu sich ins Kloster zu lassen. Zum Schluss wurden die Nonnen

noch einmal allgemein ermahnt, sich ziichtig zu verhalten und fleifSig zu beten.!¢

Die zweite Nimbschener Ordnung, 1533

Nimbschen erhielt 1533 eine zweite Jungfrauenordnung (Fassung Bl).17 Sie enthilt
keinen Vorberiche, istdeutlich kiirzer, wiederholteinige Abschnitte der ersten Ordnung
und spricht eine deutlichere Sprache: Simtliche »pdpstliche« Zeremonien, Lesungen
und Gesinge waren fallen zu lassen, und der christliche (lutherische) Prediger sollte
regelmiflig gehort werden.'® Die Matutin/Mette und alle anderen nichtlichen Ze-
remonien wurden verboten. Anstelle der Mette, Prim, Terz, Sext und Non traten
nun jeweils drei deutsche Psalmen, ein Kapitel aus dem Evangelium des Matthius,
das Benedictus und eine Kollekte aus »De Tempore« (»eine reine collecten von der
zeit«)."”” Anstelle der Vesper waren ebenfalls drei Psalmen, daneben ein Kapitel aus
den Paulusbriefen an die Romer, das Magnifikat und eine Kollekte zu rezipieren.
Deutsch wurde endgiiltig zur verpflichtenden Gebets- und Gesangsprache.? Dies
sollte dem besseren Verstindnis der Texte dienen.

Besonders einschneidend war die Verpflichtung, das Abendmahl fortan in beider-
lei Gestalt zu empfangen.?! Der Prediger wurde dariiber hinaus dazu bestimmt, den
Nonnen jeden Sonntagnachmittag (in der Vesperzeit), jeden Mittwoch und Freitag
den kleinen Katechismus (Zehn Gebote, Glaubensbekenntnis, vom Vaterunser, von
den hochwiirdigen Sakramenten) vorzulesen und auszulegen.?? Offenbar wurde die

13 Ebd., Abschnitt 12.

14 Ebd., Abschnitt 13.

15 Ebd., Abschnitt 14.

16 Ebd., Abschnitte 15-16.

17 SenLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 119, S. 618f.

18 Ebd., Abschnitte 1-2.

19 Siehe oben Anm. 5.

20 SenriNG: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 119, S. 618, Abschnitt 3.
21 Ebd., Abschnitt 5.

22 Ebd., Abschnitt 12.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten 315



bis dahin praktizierte Losung, dass die Nonnen sich gegenseitig die Texte lehrten,
fiir nicht ausreichend befunden. Die im Kloster vorhandene Lektiire geniigte den
Visitatoren wohl ebenfalls nicht. Sie befahlen, neben einer von Luther ins Deutsche
tibertragenen Bibel und dem Psalter auch Luthers Postillen und den Katechismus
sowieandere gute Lehrbiichlein, die nicht betitelt wurden, fiir das Kloster zu kaufen.?

Dem Konvent wurde befohlen, »De Sanctis« und das Salve Regina keinesfalls zu
lesen noch zu singen, da es wider Gottes Wort sei.? Niemand aufler dem verordneten
Prediger und dem Superintendenten sollte den Jungfrauen die Messe halten, ihre
Beichte horen oder ihnen predigen.?> — Dieser Punkt musste dem Anschein nach be-
sonders betont werden. Nicht aus Nimbschen, aber aus dem MeifSner Nonnenkloster
istzum Beispiel bekannt, dass sich die Nonnen nach der Einftihrung der Reformation
einen altgliubigen Priester hielten.?® Vielleicht handelt s sich bei der Anweisung aber
lediglich um eine Vorsichtsmafinahme der landesherrlichen Verordneten.

Hinsichtlich des Klosteraustritts wurde die zweite Ordnung priziser: Die Jung-
frauen sollten nun die »ergerliche closter cleidung« abtun, das Kloster verlassen und
sich in den heiligen Stand der Ehe begeben. Eine Abfindung gewihrte der Kurfiirst
im Notfall.”” Neu wurde das Verbot der Neuaufnahme von Konventsmitgliedern
in die Ordnung aufgenommen: »[...] so sollen sie niemants mehr in closter pflicht
aufnemen, aus der ursachen, das es zum hochsten wider gottes wort und bevel und
derhalben in massen wie das orden closter leben und wesen etlich hundert jar her
gestanden aufs fehrlichst und schedlichst an leib und selen ist.«*®

Der Vergleich der Ordnungen von 1529 und 1533 zeigt, dass sich durch die 1529
erteilten Anweisungen die klosterlichen Gewohnheiten nicht ginzlich 4dnderten.
Die Abhaltung der Stundengebete und das Singen lateinischer Gebete wurde nicht
verboten, sondern »nur« einige Inhalte ausgetauscht. Viele der Anordnungen glichen
Empfehlungen. Der gemifigte Wortlaut ist auch vor dem Hintergrund zu verstehen,
dass sich die kurfiirstlichen Anweisungen zum Zeitpunkt des Erlasses nicht auf einer
gesicherten rechtlichen Basis bewegten: Mit dem Reichstagsabschied vom 22. April
1529 auf dem zweiten Reichstag von Speyer wurde der Abschied von 1526, der die
freie Entscheidungsgewalt der Fiirsten tiber die Religionspolitik gewéhrleistet hatte,
zuriickgenommen. Dadurch wurde jede kirchliche Neuerungals unzulissig erklirt.??

23 Ebd., Abschnitt 13.

24 Ebd., Abschnitt 14.

25 Ebd., Abschnitt 15.

26 Im Jahr 1554 ist Johann Hoffman als altglaubiger Priester im MeifSner Benediktinerinnenkloster
genannt. GERSDORF, Ernst Gotthelf (Hg.): Urkundenbuch der Stadt Meiflen und ihrer Kloster
(Codex diplomaticus Saxoniae 2.4), Leipzig 1873, Nr. 531.

27 SeHLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 119, S. 618, Abschnitt 9.

28 Ebd., Abschnitt 18.

29 FasiaN, Ekkehart: Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner Verfassung
1524/29-1531/35. Briick, Philipp von Hessen und Jakob Sturm. Darstellung und Quellen mit einer
Briick-Bibliographie (Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte. Darstellungen und Quellen 1),
Tiibingen 21962, bes. S. 18-20. Vgl. Janatz, Heiko: Wittenberger Reformation im Leipziger Land.
Dorfgemeinden im Spiegel der Evangelischen Kirchenvisitationen des 16. Jahrhunderts (Herbergen
der Christenheit. Jahrbuch fiir deutsche Kirchengeschichte, Sonderbd. 10), Leipzig 2007, S. 62.

316 Sabine Zinsmeyer



Im Gegensatz zur Ordnung von 1529 fithree die von 1533 das Ende des herkomm-
lichen Klosterlebens herbei. Sie stellte einen erheblichen Eingriff in den Tages- und
Nachtablauf des Konvents dar. Die Anweisungen wurden nun unter den geinderten
politischen Bedingungen strenger formuliert und lieen kaum Spielriume fiir Uber-
tretungen. Die 1533 erlassene Ordnung ist vor dem Hintergrund der Ergebnisse des
Niirnberger Anstands vom 24. Juli 1532 zu betrachten.?® Dieser hatte den Landes-
frsten die weitere Durchfiihrung der Reformation ermoglicht.

Die Ordnungen fiir Remse und Altenburg, 1533

Weitere Ordnungen sollen lediglich erwihnt werden: Der Fassung B, sind Ordnun-
gen der Klsster Remse (B,)’! und Altenburg (B3)32 aus dem Jahr 1533 dhnlich. Sie
wurden im Wortlaut auf die Ortsgegebenheiten angepasst. In Altenburg eriibrigten
sich alle Abschnitte, die das Lesen der Messe betrafen, da die Nonnen nicht mehr
in der Kloster-, sondern in der Gemeindekirche den Gottesdienst besuchten — und
dort predigte Georg Spalatin personlich.?

Im Benediktinerinnenkloster Remse, das nicht im kurfiirstlichen, sondern im
Schénburgischen Territorium lag, erforderten es die Verhiltnisse offenbar niche, die
Nonnen zum Besuch der Pfarrkirche anstelle der Nonnenklosterkirche zu ermahnen,
obwohl sich dort beide Kirchen in unmittelbarer Nachbarschaft befanden. Die Non-
nen in Remse besuchten demnach weiterhin ihre eigene Kirche.?* Weitere inhaltliche
Abweichungen von Fassung B, sind nicht feststellbar.

Die formelhafte Ordnung von 1533 (B,) war das Ergebnis der mehrjihrigen
Arbeit der Visitatoren und wohl auch der Erfahrungen, die sie in den Frauenkl8stern
gesammelt hatten. Diese Ordnung konnte mit geringem Aufwand an die Verhile
nisse jedes Nonnenklosters angepasst werden. Ob es in Remse und Altenburg zuvor
andere Ordnungen gegeben hat, die méglicherweise mit der Nimbschener Ordnung
von 1529 vergleichbar sind, muss dahingestellt bleiben.

30 Vgl. ebd., S. 63.

31 SenLiNG: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 134, S. 651-653. — Remse, bei Waldenburg
(Sachsen).

32 SenuiNG: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 134, S. 651-653, Anm. — Altenburg
(Thiiringen).

33 Vgl. zu Altenburg: Scumavz, Bjorn: Georg Spalatin und sein Wirken in Altenburg (1525-1545),
Beucha 2009 sowie ZINSMEYER, Sabine: Frauenkldster in der Reformationszeit. Lebensformen von
Nonnen in Sachsen zwischen Reform und landesherrlicher Aufhebung (Quellen und Forschungen
zur sichsischen Geschichte 41), Stuttgart 2016, hier Kapitel 4.1, S. 190f..

34 Im Frauenkloster Remse, das Propstei des Biirgeler Benediktinerklosters war, lebten 1533 der Abt
und wenige Ménche aus Biirgel. BNz, Enno: Schicksale von Ménchen und Nonnen in der Refor-
mationszeit. IThre Zukunftsperspektiven nach Aufhebung der Kléster im Kurfiirstentum Sachsen,
in: GREILING, Werner; KoHNLE, Armin; ScHIRMER, Uwe (Hg.): Negative Implikationen der
Reformation? Gesellschaftliche Transformationsprozesse 1470—1620 (Quellen und Forschungen
zu Thiiringen im Zeitalter der Reformation 4), Kéln/Weimar/Wien 2015, S. 81-108, hier S. 97.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten 317



Die Weimarer, die Leipziger und die Dresdner Ordnung

Nachdem 1539 die Reformation im Herzogtum Sachsen eingefiithrt worden war, dien-
ten die Ordnungen fiir Klosterjungfrauen im Kurfiirstentum Sachsen als Grundlage
fiir die Konvente im Herzogtum. Die im Thiiringischen Hauptstaatsarchiv Weimar
tiberlieferte Ordnung (C)) ist durch Georg Spalatin iiberarbeitet worden; eine Rand-
notiz zeigt zudem an, dass davon sieben Kopien angefertigt wurden.?” Eine von ihnen
(C,) erhielten die Nonnen des Benediktinerinnenklosters St. Georg vor Leipzig® 1539
verordnet.’” In welche Klster die anderen Kopien gelangten, wissen wir nicht. Neben
der Weimarer Ordnung hat sich eine bislang unbekannte Jungfrauenordnung in den
Dresdner Visitationsakten erhalten. Sie unterscheidet sich punktuell vom Leipziger
Stiick und ist von Georg Spalatin unterzeichnet worden.’

Die Dresdner und die Weimarer/Leipziger Ordnung weisen zahlreiche Paralle-
len zu den ernestinischen Ordnungen auf. Die Inhalte einiger Artikel der Dresdner
Ordnung (D) entsprechen denen der Nimbschener Ordnung von 1529 (A), die wohl
als Vorlage diente. Die Leipziger Ordnung (C,) besitzt deutliche Ziige der zweiten
Nimbschener Ordnung (B,), auch wenn es Abweichungen im Wortlaut und in der
Reihenfolge der Artikel gibt. Betont sei, dass die Dresdner Ordnung in vielen Punk-
ten als Empfehlung formuliert ist: »[es] wer auch sere gut [...] oder [es] wer auch sere
fein [...].«*

Individuelle Merkmale weist allein die Leipziger Ordnung (C,) auf, die fiir ein
Kloster in Stadtnihe erstellt worden ist: Der Habit sollte von den Jungfrauen beim
Besuch der Stadt gegen weltliche Kleidung getauscht werden, und der Leipziger Super-
intendent sollte obrigkeitliche Funktionen tibernehmen, die zuvor der Merseburger
Bischof innehatte. Die Dresdner Ordnung hingegen kénnte sowohl in ein Land- wie
in ein Stadtkloster verordnet worden sein: Die Jungfrauen wurden aufgefordert, die
Predigt nicht in der Kloster-, sondern in der Pfarrkirche zu horen.

35 SenLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, S. 87.

36 Zur Geschichte des Klosters Gornig, Antje Janina: Das Nonnenkloster Sankt Georg vor Leipzig.
Ein Beitragzurspatmittelalterlichen Stadt- und Kirchengeschichte, Dissertation (masch.) Universitit
Leipzig 2015, in Druckvorbereitung.

37 HStA Weimar (wie Anm. 1), EGA, Reg. Ii. 1282, Bl. 2ff. Dort sind die Artikel zunichst bis zum
13. Punkt (BI. 3v) gelistet, wo sie abbrechen. Es folgt ab Bl. 4 eine zweite Jungfrauenklosterordnung,
iiberschrieben: 7539 »closteriunckfrauen«, darin enthalten sind 14 Artikel. — SEHLING: Kirchen-
ordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, S. 88. — Am 06.08.1539 sind die Geistlichen und Ordensleute
der Stadt zum Rat vor die herzoglichen Visitatoren bestellt worden. Neben dem Stadtrat, der eine
allgemeine Kirchenordnungausgehindigtbekam, erhielten die Ordenspersonen eigene Anweisungen.
Japarz: Wittenberger Reformation (wie Anm. 29), S. 84. Die Kirchenordnung fiir die Stadt ist bei
SeHLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 107, S. 593-595, abgedruckt. Die fiir die
Leipziger (Ménchs-)Klsster ebd., Nr. 103, S. 589. Die Ordnung fiir die Leipziger Nonnen ist ebd.,
Nr. 104, S. 589f. ediert. Das Augustiner-Chorherrenstift erhielt eine eigene Ordnung. — Japarz:
Reformation (wie Anm. 29), S. 84.

38 Sichsisches Staatsarchiv, Hauptstaatsarchiv Dresden (im Folgenden: HStA Dresden), 10024, Loc.
10592/10. Die Edition befindetsich in ZinsMEYER: Frauenklster (wie Anm. 33), Anhang 13, S. 383.

39 Ebd., Abschnitte 8-9.

318 Sabine Zinsmeyer



Die mit der Einfithrung der Reformation erlassenen Jungfrauenordnungen ent-
halten zum Teil Anweisungen iiber die zu lesenden Texte und zu singenden Gebete.
Sie zeigen, dass das liturgische Leben nicht zum Erliegen kam, sondern neue Inhalte
partiell die herkommlichen ersetzten. Daneben wurde unter anderem darauf ver-
wiesen, dass die Heiligen und die Muttergottes nicht mehr anzurufen waren. Die
Stundengebete blieben bestehen. Die Privatmessen, auch »Winkelmessen« genannt,
also die Fiirbittgebete in der Gemeinschaft®, wurden zum Beispiel in der Leipziger
Ordnung (C,) verboten. In der Nimbschener Ordnung von 1529 (A) und in der
Dresdner Ordnung (D) fehlt dieses Verbot allerdings. Die zweite Nimbschener Ord-
nung (B)) formulierte hingegen, dass keine anderen Feste gefeiert werden sollten, als
im »Unterricht der Visitatoren« angezeigt, es sei denn der Prediger und der Seelsorger
gestatteten es. Die Privatmesse war damit also ebenfalls unterbunden.

Der Vergleich von Jungfrauenordnungen
Um die sichsischen Jungfrauenordnungen besser bewerten zu kénnen, bieten sich
Vergleiche an. Diese kénnen beispielsweise zu den Ordnungen fiir Ménche und
Briider in Sachsen oder zu Jungfrauenordnungen anderer Territorien gezogen werden.
Ordnungen fiir minnliche Ordenspersonen sind im Herzogtum Sachsen, soweit
bekannt, fiir die Bettelordenskloster in Leipzig, Oschatz und Pirna iiberliefert.! Sie
wurden zeitgleich mit den Jungfrauenordnungen erstellt, sind jedoch knapper und
haben einen anderen Schwerpunkt. Abgezielt wurde auf die aktive Rolle der Briider
bei der Seelsorge und auf die Messdienste: In Leipzig sollten die Briider nicht mehr
aufaltgliubige Weise predigen oder Messe halten, auch niemandem mehr die Beichte
abnehmen. Wollten sie an ihren Zeremonien festhalten, sollten sie dies hinter ver-
schlossenen Kirchentiiren tun.?? Sie sollten keine Anhinger um sich scharen, nichts
wider das »heilige Evangelium« verkiinden oder publizieren. Das heilige Sakrament
war vom Ziborium zu befreien und fortan nicht »linger versperrt zu halten«. Auch die
Briider erhielten das Verbot, neue Mitglieder in ihre Konvente aufzunechmen. Uber
Klosteraustrict und Verehelichung konnten sie frei entscheiden. Im Gegensatz zu den
Jungfrauenordnungen findet sich hier allerdings kein Passus tiber die Versorgung
auflerhalb des Klosters — weder Renten noch Abfindungen werden angesprochen.*?
Sucht man den Vergleich zu Jungfrauenordnungen anderer Territorien, bieten sich
zunichst die angrenzenden Fiirstentiimer und Herrschaften an. In der Grafschaft
Hessen, die aus vielerlei Griinden eine ideale Vergleichsebene darstellt, hat es keine
Jungfrauenordnungen gegeben. Auf Befehl des Landgrafen Philipp arbeitete zwar

40 Vgl.Boinz, Enno: Die Reformationin Meiflen. Zum Zusammenhangvon Stadt- und Fiirstenreforma-
tion im Herzogtum Sachsen, in: BAHLCKE, Joachim; LamMBRECHT, Karen; MANER, Hans-Christian
(Hg.): Konfessionelle Pluralititals Herausforderung. Koexistenz und Konflikt in Spitmittelalter und
Frither Neuzeit. Festschrift fiir Winfried Eberhard zum 65. Geburtstag, Leipzig 2006, S. 263-286,
hier S. 282.

41 Siehe oben Anm. 34.

42 Senring: Kirchenordnungen (wie Anm. 3), Bd. 1.1, Nr. 103, S. 589.

43 Ebd.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten 319



Franz Lambert nach der hessischen Reformationssynode (21.—23. Oktober 1526) die
»Reformatio« aus, die auch einen Abschnitt iiber Monche und Nonnen enthilt, doch
wurde sie auf Anraten Martin Luthers nicht gedrucke. 4

Brandenburg weist hingegen mehrere Beispiele auf: Die Nonnenkloster Span-
dau, Krevese und Salzwedel erhielten 1541 eigene Ordnungen. Besonders Art und
Umfang der liturgischen Anweisungen ihneln denen der sichsischen Kloster.> Die
Anweisungen, die den Gehorsam der Jungfrauen gegeniiber der Abtissin regeln, den
Klosteraustritt und die Beachtung der vom Landesherrn verordneten Kirchenordnung
entsprechen inhaltlich den Abschnitten der sichsischen Ordnungen. Daneben sind
allerdings Unterschiede erkennbar: So wird der Klosteraustritt als Option benannt,
von einer dauerhaften SchlieSung des Klosters oder von einem Aufnahmeverbot ist
in den brandenburgischen Ordnungen keine Rede. Die Spandauer Ordnung benennt
sogar explizit, dass Jungfrauen weiter aufgenommen werden kénnen: »wo imands
junge meidlein in das closter thun, und darin bleiben ader lernen lassen wolte, der
soll davon jerlich 4 schock kostgeld, wie vor alters geschehen, in das closter geben.«*
In der Ordnung von Salzwedel wird formuliert, dass die Ordensregel im Kloster
bestehen bleibt: »Aber die im kloster bleiben, sollen sich in gebiirlicher diciplin und
zucht, wie ihre regel ausweiset, halten.«*’

Die Verordnung fiir das Nonnenkloster Spandau hatte zum Ziel, dass die Jung-
frauen ihre Gesinge und Gebete entsprechend der Ordnung »einzihen und reformi-
ren«.*® Die Visitatoren hatten sich zur Priifung der Rechtmifigkeit das Brevier des
Konvents vorlegen lassen und darin Inhalte vorgefunden, die der »rechten christlichen
wahrhaftigen Lehre« entgegenstanden. Besonders tiber die Heiligen waren Texte in
Gebrauch, die nicht konform waren und die kiinftig nicht mehr gesungen und ge-
betet werden sollten. Fortan sollten »De Tempore« und das »Commun de Sanctis«
eingesetzt werden.®” Fiir St. Annen in Salzwedel heifit es, »dass die kirchenordnung

44 SenLING, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 8: Hessen, 2.
Hilfte: Die gemeinsamen Ordnungen, I: Die Landgrafschaft Hessen bis zum Tode Philipps des
Grofimiitigen (1567), II: Die Zeit der gemeinsamen Synoden und Ordnungen der geteilten Land-
grafschaften (1567-1582), Tiibingen 1965, hier S. 12f.

45 SeHLING, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 3: Die Mark
Brandenburg, Die Markgrafenthiimer Ober-Lausitz und Nieder-Lausitz, Schlesien, Leipzig 1909,
(Krevese) Nr. 22, S. 202-204, (Salzwedel, St. Annen) Nr. 48, S. 272, (Spandau) Nr. 54, S. 305f.
Zur Geschichte der Kléster: PonL, Joachim: Art. Krevese, in: HEimaNN, Heinz-Dieter; NEITMANN,
Klaus; ScaicH, Winfried u. a. (Hg.): Brandenburgisches Klosterbuch. Handbuch der Kloster, Stifte
und Kommenden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, 2 Bde. (Brandenburgische Historische Studien
14), Berlin 2007, ND Berlin 2010, S. 687-702 und pERrs.: Art. (Berlin-)Spandau, in: ebd., Bd. 2,
S. 1182-1191.

46 SenLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 5), Bd. 3, Nr. 54, S. 306.

47 Ebd., Nr. 48, S. 272.

48 Ebd., Nr. 54, S. 305.

49 Ebd. — Das »Commun de Sanctis« (»*Commune Sanctorumc) ist ebenfalls in den Teilen des Breviers
enthalten (vgl. oben Anm. 5), in ihm finden sich »Mess- und Offiziumsformulare fiir solche Heiligen-
feste[....], fiirwelche im »Proprium Sanctorum« (»De Sanctis«) entweder keine oder[...] unvollstindige
Formulare verzeichnet sind. [...J« BRauN: Liturgisches Handlexikon (wie Anm. 5), S. 69.

320 Sabine Zinsmeyer



zum forderlichsten durch die jungfrauen in ubung gebracht und ihre gesenge, gebete
und kirchen ceremonien darnach reformirt werden«.>®

Aber auch zu entfernteren Klostern bieten sich Vergleiche an, so etwa zu denen
im Herzogtum Braunschweig-Liineburg® und in der Reichsstadt Strafburg. Diese
Konvente haben zuerst Ende 1555, also nach dem Augsburger Religionsfrieden, neue
Klosterordnungen erhalten. Die Straflburger Ordnung regelte vor allem Erbschafts-
und Mitgiftfragen, Aufnahme- und Austritcsmodalitidten. Auflerdem forderte sie, und
daswar neu, dass Jungfrauen auf eine Haushaltsfiihrung vorbereitet wurden — fiir den
Fall, dass sich die Eine oder Andere in die Ehe begab. Im Falle eines Austritts wurde
den Jungfrauen eine angemessene Abfindung zugesagt. Die Bestimmungen iiber die
zu lesenden Texte und zu haltenden Gebete sind im Vergleich zu den sichsischen und
brandenburgischen Jungfrauenordnungen knapp; eine Lesereihenfolge wird niche
gelistet. Schlief$lich verordnete man den StrafSburger Nonnen ebenfalls einen evange-
lischen Prediger ins Kloster, damit sich die Nonnen an die neue Religion gewdhnten.

Die Strafburger Ordnung entstand vor einem véllig anderen rechtlichen Hinter-
grund. Vor allem hatte sie die Funktion zu erfiillen, den Status des Magistrats als
Vorsteher der Kléster zu festigen.”? Deren Schlieffung war nicht intendiert.

Zusammenfassung

Mit der Einfithrung der Reformation wurden den Klosterpersonen Reformations-
artikel vorgelegt, in die sie einwilligen sollten. Taten sie dies, verhielten sie sich in
den Augen der Visitatoren »christlich« und konnten spiter mit Abfindungen rechnen.
Ein nicht geringer Teil aber wollte sich nicht vom alten Glauben abwenden. Diese
Klosterpersonen, vor allem Frauen, verhielten sich in den Augen der Visitatoren
»halsstarrig und papistisch«. Im Kurfiirstentum und im Herzogtum Sachsen wurden
Ordnungen in die sich auflosenden Kloster befohlen, die das Leben der Monche und
Nonnen regeln sollten. Das war nur dort notwendig, wo der Konvent noch aus vielen
austrittsunwilligen Ordenspersonen bestand. Dasbetrafalsovorallem die Jungfrauen-
klster. Dort war der Klosteraustritt immer zugleich an die Frage der Versorgung
gekoppelt und die »Konfessionsfrage« der Nonnen nie nur religids motiviert — man

50 SenLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 45), Bd. 3, Nr. 48, S. 272.

51 Am Rande werden die Klosterordnungen der Liineburger Kloster erwihnt in der musikwissen-
schaftlichen Untersuchung von TALKNER, Katharina: Singen und Sammeln. Liedpraktiken in den
Liineburger Kléstern der Frithen Neuzeit (Quellen und Darstellungen zur Geschichte Niedersach-
sens 134), Hannover 2012. Zu den Calenberger Klostern pIEs.: »horas mit andacht singen«. Das
evangelische Stundengebet in den Calenberger Kléstern (Musikorte Niedersachsen 1), Hannover
2008.

52 Woraasr, Eike (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 20: Elsass,
1. Teilbd.: Straflburg, bearb. von Gerald DORNER, S. 80-82 und das Mandat vom 18.11.1555 ebd.
Nr. 40, S. 453—457. — Die Nonnen setzten sich seit den 1520er Jahren bis in die 1550er Jahre der
SchlieSungihrer Konventezur Wehr. Sie umgingen Verbote und Bestimmungen des Magistrats und
blieben so lange bestehen, bis der Augsburger Religionsfrieden ihren Bestand rechtlich absicherte
bzw. bis die Strafburger Stadtschéffen dariiber entschieden, dass die Aufhebung der Kloster wider
den Religionsfrieden sei (1574), ebd., S. 80-82.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten 321



kénnte gar danach fragen, ob nicht der Versorgungsaspekt im Normalfall iiber alle
anderen Motive erhoben wurde.

Im Kurfiirstentum Sachsen waren groffe Frauenkonvente noch in Altenburg
und Nimbschen vorhanden, im Herzogtum Sachsen in Freiberg, Leipzig, Meiflen,
Miihlberg, Riesa und Seufllitz.>* Die Regeln der Visitatoren sollten die Ordens- und
Klosterregeln ersetzen und ein planloses Austreten der Jungfrauen verhindern. Das
Amt der Abtissin oder Priorin blieb als Aufsichtsamt erhalten. Ihr kam die Aufgabe
zu, die Anweisungen der Visitatoren und Superintendenten umzusetzen und die un-
verheirateten Frauen und Midchen, die keine Vormiinder hatten, zu beaufsichtigen.
Klosteraustritte sollten nur zum Zwecke der Verehelichung und in Abstimmung mit
den Familien der Ordenspersonen sowie mit Wissen der Abtissin stattfinden. Dane-
ben sollten die Jungfrauenordnungen die Nonnen an den neuen Glauben gewdhnen.
Ziel war letztendlich, der alten Lehre keinen Platz mehr einzuriumen, die Kloster
dauerhaft zu leeren und die Klostergiiter zu verkaufen.

Die ernestinischen Ordnungen bestimmten, dass eine Abfindung gezahlt wurde,
wenn eine Nonne das Kloster verlieff. In den beiden albertinischen Ordnungen
wurde das Thema Abfindung nicht angesprochen, was darauf hindeutet, dass zum
Zeitpunkt der Erstellung der Ordnungen die Abfindungspraxis noch ungeklirt war.
Abfindungsregelungen und -listen finden sich im Herzogtum Sachsen um 1542.54
Die Jungfrauenordnungen fiir dieses Fiirstentum sind demnach zwischen frithestens
Ende 1539 (dem Beginn der Visitationen) und 1542 entstanden.

Halsstarrig und papistisch?

Die im Titel des Beitrags benannten »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen sind
»Schopfungen«der Visitatoren und im Zusammenhang mitder sogenannten Schwach-
heitsklausel im »Unterricht der Visitatoren« zu erkliren. In der »Schwachheitsklausel«
werden die Personen, die sich nicht zum Luthertum bekannten, in zwei Gruppen
eingeteilt: Die erste Gruppe lehnte die Konversion aus Sturheit ab, die zweite Gruppe
aus Schwachheit, aus Dummbheit oder aus Gewissensfurcht. Letztere, vor allem alte
und geistig schwache Menschen, sollten laut »Unterricht« nicht zur Annahme des
Sakraments in beiderlei Gestalt gezwungen werden.” Das Sakrament in beiderlei

53 Zur Geschichte der Kloster Freiberg, Leipzig, Meiflen, Riesa und Seufilitz in Kiirze: BoNz, Enno
(Hg.): Sichsisches Klosterbuch. Die mittelalterlichen Klster, Stifte und Kommenden im Gebiet
des Freistaates Sachsen, 2 Bde., Leipzig (in Druckvorbereitung). Zur Geschichte des Klosters
Miihlberg Butz, Reinhardt: Art. Mithlberg, in: HEtMANN/NEITMANN/ScHICH u. a.: Klosterbuch
(wie Anm. 45), Bd. 2, S. 884-902.

54 Vom 23. Januar 1542 stammt eine Instruktion Herzog Moritz’ fiir die Visitatoren Hans von Kitz-
scher und Andreas zur Visitation der Kloster Seufilitz, Miihlberg, Meiflen, Pirna und Freiberg.
Verhielten sich die Freiberger Jungfrauen gehorsam, durften sie mit Abfindungen entsprechend
denen im Kloster Seufilitz rechnen. Ermisch, Hubert (Hg.): Urkundenbuch der Stadt Freiberg in
Sachsen, Bd. 1 (Codex diplomaticus Saxoniae 1.12), Leipzig 1883, Nr. 736. — Vgl. zur Abfindungs-
praxis im Herzogtum und Kurfiirstentum Sachsen ZinsmevER: Frauenkldster (wie Anm. 33), bes.
Abschnitt 5.4., S. 250f.

55 MEeLaNncHTHON: Unterricht (wie Anm. 2), Vom Sakrament des Leibes und Blutes des Herrn.

322 Sabine Zinsmeyer



Gestalt zu empfangen bedeutete fiir die Ordenspersonen die eindeutige und endgiil-
tige Konversion zum Luthercum. Ohne explizit auf den »Unterricht« zu verweisen,
argumentierten besonders die Nonnen wihrend der Visitationen mit Formulierungen,
die an die »Schwachheitsklausel« denken lassen. Viele sagten den Visitatoren, dass

sie noch zu schwach seien, eine Entscheidung zu treffen, zu schwach, das Sakrament

in beiderlei Gestalt zu empfangen, oder eben, dass Gott ihnen die Gnade einer Ent-
scheidung noch nicht gegeben habe. Die Visitatoren vermerkten dann im Protokoll zu

dieser Nonne: »ist papistisch« oder »ist halsstarrige, in besonders schwierigen Fillen:

»ist halsstarrigund papistisch«. Einige Jungfrauen verhielten sich aber auch »christlich«
oder gaben an, dies in nichster Zukunft tun zu wollen. Diese Aussagen zu bewerten,
erscheint schwierig. Wird in einigen Fillen der wahre Grund fiir das Nicht-Bekennt-
nis zum reformatorischen Glauben angegeben worden sein, werden wohl vielfach der
Versorgungsaspekt und mit ihm der Einfluss der weltlichen Familien der Nonnen

eine wichtige Rolle gespielt haben. Aufgrund des Quellenmangels sind die Griinde

der Nonnen jedoch nicht mehr zu ermitteln. »Christlich« war nur die Jungfrau, die

sich an die Anweisungen der Visitatoren hielt, die also die »Jungfrauenordnung« be-
folgte. Wie »christlich« sich die weiblichen Ordenspersonen verhielten, nachdem die

Visitatoren das Kloster nach ihrem Besuch verlassen hatten, ist letztendlich nicht zu

kldren. Vieles deutet aber darauf hin, dass es eine radikale Umstellung vom alten auf
den neuen Glauben in den sichsischen Frauenklostern nicht gegeben hat.

Von »halsstarrigen papistischen« Jungfrauen und solchen, die sich »christlich« verhielten 323



Frommigkeit und Konfessionalitat
in der frithen Neuzeit und heute

Lucian Holscher

Im Jahr des fiinfhundertjihrigen Reformationsjubiliums ist es Zeit, eine Fehl-
wahrnehmung der Reformationen des 16. Jahrhunderts zu korrigieren, die sich im
Laufe der Jahrhunderte eingestellt hat und das Verhiltnis zwischen den christlichen
Konfessionen bis heute belastet: Die Reformation wurde in Deutschland bislang
erstens niche als ein gesamet-christliches, sondern als ein rein protestantisches, und
zweitens nicht als ein gesamt-europiisches, sondern als ein deutsch-nationales Er-
eignis wahrgenommen. Wie gerade die jiingere Reformationsforschungzeigt, spricht
gegen beides etwas:

Erstens durchlief auch die sogenannte alte, dann als »romisch-katholisch« be-
zeichnete Kirche im 16. Jahrhundert einen tiefgreifenden Reformprozess, der sie als
reformatorische Kirche neu erstehen lieff.! Und da dieser Reformprozess, der sich
mit dem Konzil von Trient verkniipfte, eng und gewissermaflen dialektisch mit
den protestantischen Reformen verbunden war, ist es durchaus gerechtfertigt, die
Reformation auch als ein katholisches Ereignis einzustufen.? Die katholische Kirche
formierte sich, wie wir heute wissen, im Zuge der Reformation —von grofler Bedeutung
ist hier neben dem Trienter Konzil auch die Arbeit des Jesuitenordens — ebenfalls als
neue Reformationskirche.

Zweitens sind die protestantischen Reformbemithungen in einem europiischen
Kontextzusechen—und dies nichtallein im Sinne der weltweiten Ausstrahlung Luthers,
wie sie uns die Berliner Ausstellung zum Reformationsjubilium derzeit prisentieren?,
sondern auch im Sinne der Einbettung der Reformation in ein vieldimensionales
politisches, soziales und geistiges Tableau von Einfliissen auf das reformatorische
Geschehen.* Von Italien kommend bestimmte seit der zweiten Hilfte des 15. Jahr-
hunderts der Humanismus die gelehrten Studien auch in Mittel- und Nordeuropa: Er
stellte vor allem das Bibelstudium und das Bild vom Menschen auf neue Grundlagen.
Esoterische Strémungen gingen mit ihm vielfiltige und bislang nur unzureichend

1 BuURkHARDT, Johannes: Das Reformationsjahrhundert. Deutsche Geschichte zwischen Medien-
revolution und Institutionenbildung 1517-1617, Stuttgart 2002.

2 Einesolche Erweiterung des Begriffs der Reformation tiber die protestantische Reformation hinaus
ist vielfach diskutiert worden, scheitert aber bis heute am Identitits- bzw. Abgrenzungsinteresse
beider Groflkirchen. Vgl. immer noch grundlegend Zeepen, Ernst Walter: Grundlage und Wege
der Konfessionsbildung in Deutschland im Zeitalter der Glaubenskimpfe, in: Historische Zeit-
schrift, Bd. 185, 1958, S. 249-299.

3 Der Luthereffekt. 500 Jahre Protestantismus in der Welt. Eine Ausstellung des Deutschen Histo-
rischen Museums, Berlin 2017.

4 Vgl. ScHILLING, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, Miinchen 2012. - Kaue-
MANN, Thomas: Erloste und Verdammte. Eine Geschichte der Reformation, Miinchen 2016.

324 Lucian Holscher



gewiirdigte Verbindungen ein.> Von den Niederlanden kommend strahlte gleich-
zeitig eine »neue Frommigkeit«, die sogenannte devotio moderna, nach Spanien und
Deutschland aus, wo sie auf unterschiedliche Weise, aber gleichermaflen stark die
Frommigkeit Luthers wie Ignatius von Loyola prigte.®

Vor dem Hintergrund eines Modernisierungsprozesses, der hiufig als »Frithkapi-
talistische Revolution« bezeichnet wird, entfalteten an der Schwelle vom 15. zum
16. Jahrhundert Biirgerbewegungen vor allem in dem innovativen Zivilisationsgiirtel,
der von Norditalien bis Siidengland reichte, eine neue politisch-soziale und kirchen-
kritische Macht.” All dies vollzog sich gleichermaflen in spiter »protestantisch« und
»katholisch« geprigten Regionen. Erst im europiischen Rahmen gewinnt die Refor-
mation also ihren richtigen sozialen und mentalen Kontext.

Nun ldsst sich das seit langem eingeschliffene Bild der protestantisch-deutschen
Reformation nicht einfach richtig stellen, ohne dass man sich auch mit den Griinden
furdielanganhaltende Fehlwahrnehmungbeschiftigt. Denn das Geschichtsbild jeder
Epoche wurzelt in deren eigener Struktur und enthilt einen je eigenen Zukunfts-
entwurf.® Um die verschiedenen Schichten des Bildes von der Reformation, die sich
im Laufe der Zeit tiber einander gelagert haben, freizulegen, ist es deshalb sinnvoll,
begriffsgeschichtlich vorzugehen, das heifft den Wandel der Geschichtsbilder im Me-
dium ihrer eigenen Begrifflichkeit zu verfolgen. Dem soll im Folgenden eine nihere
Betrachtung der Frommigkeit und Konfessionalitit im Wandel der letzten Jahrhun-
derte seit der Reformation dienen.’ Thr Bedeutungswandel bringt uns auf die Spur zu
einem besseren Verstindnis des reformatorischen und nachreformatorischen Zeitalters.

In der jingeren Forschung wird die frithe Neuzeit hiufig als Zeitalter der »Kon-
fessionalisierung« bezeichnet.!® Damit verbindet sich die Auffassung, dass sich
die Modernisierung der frithneuzeitlichen Staaten in Europa wesentlich aufgrund
strukturell unterschiedlicher, aber in ihrer modernisierenden Wirkung gleich starker
konfessionellen Kulturen vollzog. Den Konfessionskirchen wird im Konfessionalisie-
rungsparadigma eine entscheidende Bedeutung bei der Ausgestaltung des frithneu-
zeitlichen Staates und der frithneuzeitlichen Gesellschaft zugeschrieben.

5 NEUGEBAUER-WOLK, Monika: Aufklirungund Esoterik (Studien zumachtzehnten Jahrhundert 24),
Hamburg 1999.

6 DerwicH, Marek; Staus, Martial (Hg.): Die »Neue Frommigkeit« in Europa im Spitmittelalter,
Géttingen 2004. Dazu jetzt BRENDEL, Christiane; WENZELMANN, Adelheid: Martin Luther und
Ignatius von Loyola. Entdeckung einer spirituellen Verwandtschaft, Wiirzburg 2017.

7 BLicKLE, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil,
Miinchen 1985.

8 Dazu jetzt HOLsCHER, Lucian (Hg.): Die Zukunft des 20. Jahrhunderts. Dimensionen einer His-
torischen Zukunftsforschung, Frankfurt 2017, Einleitung.

9 Vgl. HoLscHER, Lucian: Protestantische Frommigkeit zwischen Reformation und sikularer Ge-
sellschaft, Freiburg 2017.

10 ScHILLING, Heinz: Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Beziehungen 1559-1660,
Paderborn 2007. — DERrs.; ReinaHARD, Wolfgang (Hg.): Die katholische Konfessionalisierung,
Giitersloh 1995.

Frommigkeit und Konfessionalitiit in der friihen Neuzeit und heute 325



Dieses Geschichtsbild, das sich in der Forschung seit dem Zweiten Weltkrieg
nach und nach immer weiter durchgesetzt hat'!, hat mehrere bedeutende Fortschritte
gebracht: Erstens wurde die Religionsgeschichte Deutschlands nicht mehr wie zuvor
als ein Gegeneinander von reformatorischen und gegenreformatorischen Impulsen,
sondern als ein gleich gerichteter geschichtlicher Modernisierungsprozess verstanden,
der schliefflich im modernen Nationalstaat des 19. Jahrhunderts seinen kréonenden
Abschluss fand.!? Zweitens zog die Forschung damit einen Schlussstrich unter die
Jahrhunderte alte Feindschaft zwischen den Konfessionen und erlaubt seither eine
Kommunikation zwischen den Kirchen »auf Augenhdhe«. Man kann diese Frieden
stiftende Funktion des Konfessionalisierungsparadigmasangesichts der in unserer Zeit
neu aufbrausenden religidsen Konflikte in der Welt kaum hoch genug einschitzen.

Das Konfessionalisierungsparadigma hat jedoch auch gravierende Nachteile, die
zum Teil eng mit seinen Vorteilen zusammenhingen: Erstens liest es die Geschichte
der frithen Neuzeit teleologisch ex post, eben immer schon im Lichte der National-
staatsbildungen des 19. Jahrhunderts. Esentschirftdamit gewissermaf3en die religiésen
Konflikte der frithen Neuzeit, die ja keineswegs schon im 16. und 17. Jahrhundert
auf eine parititische Stellung der Religionsgemeinschaften im religionsneutralen
christlichen Staat angelegt waren. Und es nationalisiert bzw., anders gesagt, media-
lisiert damit zugleich diese religiosen Kulturen der frithen Neuzeit zu staatstragenden
Kriften, was ebenfalls nur in sehr eingeschrinktem Sinne dem Selbstverstandnis der
Zeit entsprach.

Zweitens schliefit es die Vielzahl der religiésen Gruppen in der frithen Neuzeit
zu einheitlichen Konfessionsblécken zusammen, in denen deren Gemeinsamkeiten
untereinander und die Differenzen zu den anderen Konfessionen jeweils als grofSer
erscheinen als umgekehre die Differenzen innerhalb der eigenen Konfession und die
Gemeinsamkeiten mit anderen Konfessionen. Dies aber entspricht keineswegs der
Struktur der religiosen Landschaft in der frithen Neuzeit: In ihr gab es eine Fiille von
religivsen Gruppen und Bewegungen, die heute zwar einer Konfession zugerechnet
werden, damals aber starke Differenzen untereinander aufwiesen: unter den Protes-
tanten etwa Lutheraner und Philippisten, Anhinger und Gegner der Konkordien-
formel, Kryptokalvinisten, Tédufer und Pietisten; unter den Katholiken Jansenisten
und Freigeister aller Art neben den »orthodoxen« Jesuiten und anderen papsttreuen
Orden. Viel wichtiger noch waren aber die konfessionsiibergreifenden Strémungen
des Humanismus und der Aufklirung, der Mystik und der Esoterik, deren Anhinger
sich keiner spezifischen Konfession zurechnen lassen, sondern in allen vertreten waren.

Fir die Scrukturierung der religiésen Landschaft in der frithen Neuzeit ist der
Begriff der »Konfession« daher wenig hilfreich. Die religiosen Gruppen der Zeit

11 ScHILLING, Heinz: Konfessionalisierung und konfessionelles Zeitalter — ein Literaturberiche, in:
Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, Bd. 42, 1991, S. 447—-463.

12 HOLscHER, Lucian: Konfessionspolitikin Deutschland zwischen Glaubensstreit und Koexistenz, in:
pERs. (Hg.): Baupline der sichtbaren Kirche. Sprachliche Konzepte religiéser Vergemeinschaftung
in Europa, Goéttingen 2007, S. 11-52.

326 Lucian Holscher



bezeichneten sich in der Regel mit konkreten Namen wie »Lutheraner« und »Refor-
mierte«, »Hiretiker«, »rdmische Katholiken« oder auch »Papisten«. Dariiber hinaus
sprachen die Zeitgenossen auch von der »alten« und der »neuen« Kirche, allerdings mit
unterschiedlicher Anwendung und unterschiedlicher Bewertung'?: Das Attribut »alt«
konnte sowohl abwertend im Sinne von »nicht reformiert« als auch positiv im Sinne
historischer Legitimitdt und auch »neu« sowohl abwertend im Sinne der illegitimen
Neuerung als auch positivim Sinne der notwendigen Erneuerung verstanden werden.
Wie immer die Attribute aber auch benutzt wurden, artikulierten sie ein scharf anti-
thetisches und hierarchisches Verhiltnis zwischen den religiosen Gruppen, die jede
fiir sich als die einzig wahre Kirche aufzutreten beanspruchten.

Von einer konfessionellen Gliederung Deutschlands nach Katholiken und Protes-
tanten lisst sich im 16. und 17. Jahrhundert auch heute riickblickend nur im Sinne
der Zustimmung zu bzw. der Ablehnung von bestimmten Mafinahmen zur Reform
der Kirche sprechen. Die konfessionellen Bezeichnungen kénnen sich dabei nur auf
einen relativ engen Kreis von Theologen und Angehérigen der jeweils herrschenden
Kreise beziechen, die diese Mafinahmen befiirworteten und durchfiithrten. Dariiber
hinaus gewinnen sie einen politischen Gehalt nur in Bezug auf die Fiirsten- und
Stidtebiindnisse, die sich mit oder gegen den Kaiser zusammengeschlossen hatten.
Sie pflegten nicht nur im Krieg, sondern auch beim Aufbau der Landesverwaltung,
der Bildungs- und auch der Sozialsysteme einen Austausch untereinander, wobei in
katholischen Territorien die religiésen Orden, in protestantischen die Hochschulen eine
fithrende Ordnungsrolle tibernahmen. Als politische Biindnisse traten die Religions-
parteien der Katholiken, Lutheraner und Reformierten schliefllich auch 1648 aufdem
Westfilischen Friedenskongress auf, in dessen Folge dann auch als Kirchengemeinden,
die je nach der Religionsverfassung des Landes die volle 6ffentliche Unterstiitzung
der Landesregierung erhielten oder als private Religionsgemeinschaften nur mit ver-
minderten Rechten geduldet wurden.

Ganz anders stellt sich die religidse Landschaft der frithen Neuzeit dagegen dar,
wenn man sie gewissermaflen von unten, unter frommigkeitsgeschichtlicher Pers-
pektive betrachtet.* Religionszugehorigkeit, wie sie 1555 im Augsburger Religions-
frieden mit dem Satz cuius regio eius religio festgeschrieben worden war, bedeutete
fiir den einzelnen zunichst einmal weniger sein religioses Bekenntnis als vielmehr
Staatszugehorigkeit, Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit, die eine bestimmte Reli-
gionsverfassung erlassen hatte.

Der Unterschied zurheutigen Lage springtsofortins Auge: Religiose Bekenntnisse und
Praktiken waren damals noch weit stirker als heute an Gruppen gebunden, sie wurden
von der Obrigkeit reguliert und galten als wesentlicher Teil der 6ffentlichen Ordnung,
Heute regulieren sie in sikularen Gesellschaften meist nur noch die Uberzeugung

13 BURKHARDT, Johannes: Alt und Neu. Ursprung und Uberwindung der Asymmetrie in der refor-
matorischen Erinnerungskultur und Konfessionsgeschichte, in: BurscHEL, Peter (Hg.): Historische
Anstof8e. Festschrift fiir Wolfgang Reinhard zum 65. Geburtstag am 10. April 2002, Berlin 2002.
14 Dazu HOLSCHER: protestantische Frommigkeit (wie Anm. 9).

Frommigkeit und Konfessionalitiit in der friihen Neuzeit und heute 327



und Praxis des einzelnen und auch diese nur noch auf bestimmten Handlungsfeldern.
Gleichwohl ist die Frommigkeit das bei weitem wichtigste Erbe, das von der religidsen
Kultur der frithen Neuzeit iibrig geblieben ist. Religion existiert heute lebendig eigent-
lich tiberhaupt nur noch als Frommigkeit. Denn als unmittelbar politische, das heifSt
staatstragende Kraftist sie, zumindest die protestantische Religion, weit zuriickgetreten.

Wenn tiberhaupt, dann scheint das Reformationszeitalter deshalb heute frémmig-
keitsgeschichtlich von normativer Bedeutung zu sein. Ein niherer Blick auf die Zeit
zeigtallerdings eine Frommigkeitspraxis, die sich von der heutigen stark unterscheidet:
In ihr spielten Teufel und Dimonen, Engel und gute Geister noch eine weit grofiere
Rolle als heute. Gott griff unmittelbar in das Weltgeschehen ein, gottliche Zeichen
und Wunder waren allgegenwirtig. Auch schien das Ende der Welt und damit das
Jungste Gericht immer nah, eine langfristige Verbesserung des menschlichen Loses
auf Erden daher undenkbar.®

All dies galt fiir »katholische« wie »protestantische« Territorien in gleicher Weise.
Die frithneuzeitliche Frommigkeitspraxis lasst sich daher auch, trotz vieler strittiger
Fragen, wie man Gottrichtigdienen solle, viel schwerer als heute der einen oderanderen
Konfession zurechnen. Einer der besten Kenner der damaligen Kirchenordnungen,
Paul Graff, kam 1937 geradezu zu dem Schluss, die lutherische Gottesdienstordnung
habe zu keiner Zeit derjenigen Anschauung entsprochen, die man heute dogmatisch
dem Luthertum zuschreibe. Eigentlich handele essich, systematisch betrachtet, gerade
in den ersten Jahrhunderten nach der Reformation tiberhaupt nur um »die Ruine
eines Gottesdienstes«.'®

Es gab, so muss man ganz allgemein sagen, in der frithen Neuzeit noch keine
cinheitliche, von der katholischen scharf unterscheidbare protestantische From-
migkeitskultur. Die damalige religiose Praxis ldsst sich auch heute noch niche wie
im 19. Jahrhundert eindeutig einer bestimmten Konfession zuordnen: Im 16. und
17. Jahrhundert gab es zum Beispiel noch Gemeinden, Zirkel und auch einzelne
Familien, die das Abendmahl schon in beiderlei Gestalt einnahmen, die aber mit-
unter gleichwohl im Gebet noch die Heiligen als Mittler zu Gott anriefen. Manche
schlossen sich bei der Feier des Gottesdienstes dem Aufruf Luthers zur Nutzung der
deutschen Sprache an, andere hielten noch lange am lateinischen Gottesdienst fest.
Lichter, Chorrécke, das Knien beim Gebet, selbst der Gebrauch des Weihrauchs
waren in »lutherischen« Gottesdiensten noch im 17. Jahrhundert weit verbreitet. Und
die individuelle Ohrenbeichte, die seit dem 19. Jahrhundert als spezifisches Merkmal
katholischer Frommigkeit gilt, wurde auch in lutherischen Gemeinden meist erst um
die Mitte des 18. Jahrhunderts abgeschafft.!”

15 HOLscHER, Lucian: Die Entdeckung der Zukunft (1999), Géttingen 22016, S. 34f. — DErs.: Ge-
schichte der protestantischen Frommigkeit in Deutschland, Miinchen 2005, S. 23ff.

16  GRAFF, Paul: Geschichte der Auflésung der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen
Kirche Deutschlands, Bd. 1, Gottingen 1937, S. 15.

17 Grarr: Geschichte (wie Anm. 16), passim. — Fucns, Ralf-Peter: »Sey zwar katholisch, allein
administrire das Sacrament in beider Gestalt. Zeugenbefragungen zu den Konfessionen in der
Grafschaft Mark im DreifSigjihrigen Krieg, Universitit Duisburg-Essen 2016.

328 Lucian Holscher



Das bedeutet nicht, dass es nicht auch damals schon Unterschiede zwischen
katholischen und protestantischen Frommigkeitspraktiken gegeben hitte. Es gab ja
die zahlreichen Anregungen der Reformatoren zur Umgestaltung des Gottesdienstes
und auch der individuellen frommen Praxis, und diese wurden, wenigstens zum Teil,
auch umgesetzt. Aber religiose Zeremonien dienten den Reformatoren noch in erster
Linie als Mittel der Erziehung und Belehrung des Volkes, nicht der Befestigung einer
konfessionellen Identitdt. Sie waren flexibel und in gewisser Weise sowieso nur ein
Notmittel fiir das Volk, nicht fiir die Vollkommenen, die »sancti«, die sie nach Ein-
schitzung der Reformatoren fiir ihren Gottesdienst nicht brauchten.

Und auch im 17. Jahrhundert standen sie noch stirker im Verhiltnis einer mehr
oder minder weit fortgeschrittenen Reform zu einander, nicht von zwei grundver-
schiedenen Frommigkeitskulturen unterschiedlicher Konfessionskirchen. In der
protestantischen Reformationsforschung besteht seit dem frithen 19. Jahrhundert
die Neigung, Unterschiede innerhalb der Theologie und Frommigkeitspraxis, die erst
spiteralskonfessionelle Grundunterschiede festgeschrieben, aber dann doch punktuell
immer wieder verfliissigt wurden, wie noch zu zeigen sein wird, ins Reformations-
zeitalter zuriickzuprojizieren. Dabei steht aufler Frage, dass es diese Unterschiede
gab, nur ist ihre Bedeutung als konfessions-konstitutive Unterschiede in Frage zu
stellen. Vereinfacht gesprochen ist es wie bei einer Ehe: Die Konflikte zwischen den
Eheleuten erscheinen im Nachhinein ganz unterschiedlich: Wenn sie sich getrennt
haben, werden sie im Nachhinein leicht als strukcurelle Unvertriglichkeit von An-
fang an gesehen; wenn sie hingegen wieder zusammenfanden, konnen sie auch als
belebende Bereicherung des Ehelebens erinnert werden.

Wie flieflend selbst noch im ausgehenden 17. Jahrhundert die Unterschiede zwi-
schen katholischen und lutherischen Gottesdiensten waren, illustriert eine Anekdote,
die der Leipziger Prediger Adam Bernd aus dem Jahr 1676 tiberliefert hat: In einer
katholischen Vorstadtkirche seiner Heimatstadt Breslau, so berichtet er (Breslau war
damals schon bi-konfessionell), sei es damals wihrend des Gottesdienstes, weil sich
Hunde unter der Kanzel in einander verbissen hitten, so laut zugegangen, dass der
Prediger schliefflich — schon ganz aus dem Konzept gebracht — geschrien habe, man
solle doch den Hund mit dem Stiick Fleisch im Maul hinausjagen. Er kénne sonst
unmdglich weiterpredigen. Dariiber hitten die anwesenden Lutheraner herzlich ge-
lacht, »weil dergleichen in ihren Kirchen etwas Ungewdhnliches« gewesen sei.'® Sie
hatten eine notwendige Reform der Gottesdienstordnung schon durchgefiihrt, die
den »katholischen« Gottesdiensten ihrer Meinung nach erst noch bevor stand.

Erst das 18. Jahrhundert bildet frommigkeitsgeschichtlich eine tiefe Zasur in der
Geschichte des Christentums.! Jetzt erst, als sich die Hoffnungen der Protestanten
auf die notwendige katholische Kirchenreform nach ihrem eigenen protestantischen
Vorbild und die der Katholiken auf eine Riickkehr der Protestanten in den Schof$
der Papstkirche verfliichtigt hatten, erst jetzt verfestigten sich die Differenzen in der

18 BEerND, Adam: Eigene Lebens-Beschreibung, Leipzig 1738, S. 77.
19 Dazu ausfithrlich HéLscHER: Frommigkeit (wie Anm. 15), S. 95

Frommigkeit und Konfessionalitiit in der friihen Neuzeit und heute 329



Frommigkeitspraxis zu konfessionellen Differenzen, wurden die politischen und
kultischen Unterschiede zwischen den christlichen Konfessionen auch als kulturelle
Differenzen zwischen verschiedenen Volksgruppen wahrgenommen.

Mankann dieszum Beispiel bei dem protestantischen Berliner Aufklirer Friedrich
Nikolai nachlesen, der bei seiner Reise durch Stiddeutschland 1781 von dem spezi-
fisch »katholischen Augenaufschlag« junger Frauen fasziniert war, fiir den es seiner
Meinung nach in protestantischen Lindern nichts Vergleichbares gab®’:

Niemand kann ihn verkennen, der ihn einmal beobachtet hat. Es ist darin etwas Sanftes,
Verschimtes, etwas Starres etwas Inniges. Daher sehen katholische Madchen ceteris paribus
verliebter aus als andere. Thre Andacht hat etwas Verliebtes, so wie ihre Liebe etwas Andich-
tiges. Bei Erinnerung an ihre Siinde schlagen sie vor einem Marienbilde die Augen zirtlich
nieder, wie eine Geliebte vor ihrem Liebhaber, gegen den sie eine Schwachheit begangen hat
und den sie noch liebt; und ihr Liebhaber ist ihr wie ihr Heiliger, gegen den sie sich in zirt-

licher Andacht verlieren.

Religiositit und Frommigkeitspraxis bezogen sich hier nicht mehr allein auf die
Ordnung des Gottesdienstes, sondern sie wurden als Eigenschaften von Menschen
geschen, die ihrem Verhalten tief eingeschrieben waren. Dieser Wandel ldsst sich auch
semantisch beobachten: Als spezifisch protestantisches Verhaltensideal biirgerte sich
im 18. Jahrhundert in Deutschland das Konzept der »Frommigkeit« ein.?! Bis dahin
war Frommigkeit noch keine spezifisch religiose, sondern eine allgemein biirgerliche
Tugend gewesen. Man nannte einen Menschen in dem Sinne »frommg, in dem man
ihn heute »anstindig« nennt. In Mirchen und Balladen war noch im 19. Jahrhundert
gelegentlich vom »frommen Rittersmann« die Rede??, der nicht »frommc hiefS, weil
er viel betete, sondern weil er ein ehrenhafter, verlisslicher Mann war.

Ein vergleichbares Verhaltensideal bildete sich im 18. Jahrhundert auch im Ka-
tholizismus mit dem Konzept der »Spiritualitit®: Zu spirituellen Ubungen zogen
sich die Glaubigen dabei gewdhnlich in den abgeschiedenen Raum eines Klosters
oder einer Kirche zuriick. Hier suchten sie die Distanz zum Alltag und Beruf, um
wieder neue Krifte fiir diese Welt zu sammeln. Anders das Ideal der Frdmmigkeit:
Als »frommc zeigte sich der Protestant gerade nicht in weltabgewandter Hingabe an
Gott, sondern im tiglichen Beruf, in den Pflichten des Alltags, in der titigen Sorge
fiir den Nichsten und fiir die Gesellschaft im Ganzen. Hier zeichneten sich in den
unterschiedlichen Begriffen also konfessionell unterschiedliche religiése Ideale ab,
eine unterschiedliche Lebensfithrung.

Die Differenzen in der konfessionellen Kultur haben allerdings nicht verhin-
dern kénnen, dass »Spiritualitit« heute auch ein zentrales Konzept protestantischer

20 Nicorar, Friedrich: Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre 1781,
Berlin 1783, Bd. 1, 135f.

21 Hoévscuer: Frommigkeit (wie Anm. 15), S. 125ff.

22 BecustTeIN, Ludwig: Simtliche Mirchen, Miinchen 1971, S. 578.

23 DaHLGRUN, Corinna; M6pL, Ludwig: Christliche Spiritualitit. Formen und Traditionen der Suche
nach Gott, Berlin/New York 2009.

330 Lucian Holscher



Kirchen- und Glaubenskultur geworden ist; wie auch Katholiken umgekehre sich
heute oft leichter tun, »Frommigkeit« als religioses Frommigkeitsideal fiir sich zu
reklamieren. Dies zeigt, dass man {iber den Trennungen auch die Gemeinsamkeiten
zwischen den Konfessionen nicht vergessen darf. Ja mehr noch: Es zeigt, dass die
Konfessionen, einmal getrennt, in einen steten belebenden Austausch mit einander
traten, der bis heute anhiilt.

Doch zuriickzum Prozess der Trennung zwischen den christlichen Konfessionen
im 18. Jahrhundert: Zum Eindruck geschlossener Konfessionskirchen trug vorallem
bei, dass die christlichen Religionsgemeinschaften gegen Ende des Jahrhunderts
einen fundamentalen Wandel ihrer Organisationsstruktur durchliefen. Wenig
bekannt ist bis heute zum Beispiel, dass die kirchlichen Verwaltungsorgane, ka-
tholische wie protestantische, in der frithen Neuzeit nicht nur fest in die staatliche
Verwaltung eingebunden waren, vergleichbar etwa der heutigen Schulbiirokratie,
mit der sic damals auch oft zusammenhingen; sondern dass es auch noch tber-
haupt keine kirchlichen Landesverbinde, keine Landeskirchen im heutigen Sinne
gab24: Jede Gemeinde bildete damals eine eigenstindige Verwaltungseinheit, die
vom jeweiligen Patron der Gemeinde beherrscht und reprisentiert wurde — in den
reichsunmittelbaren Stddten vom Rat der Stadt, auf dem Land vom jeweiligen
Landesherrn oder ortlichen Gutsherrn. Einen innerkirchlichen Zusammenhang
auf regionaler Ebene gab es allein bei den geistlichen Angelegenheiten innerhalb
des Klerus, sei es des katholischen Bistums, sei es auf protestantischer Seite der
landesherrlichen Konsistorien oder im Pfarrkonvent.

Wie gezeigt, ist es irrefithrend, in der frithen Neuzeit von »Konfessionen« zu sprechen.
Der Begriff ist jedoch nicht nur eine historiographische Fehlbesetzung, sondern,
auf die Zeit seither angewandt, zugleich auch ein Leitbegriff, der wie kein anderer
den strukturellen Wandel der religionspolitischen Lage in Deutschland im 19. und
20. Jahrhundert aufzeigt. Deshalb soll sein Bedeutungswandel hier kurz nachge-
zeichnet werden?:

»Confessio« bezeichnete vor Ende des 18. Jahrhunderts noch ausschliefSlich das
kollektive religiose Bekenntnis protestantischer Religionsgemeinschaften, etwa im
Sinne der »confessio Augustana« von 1530. Man spricht von diesen »confessiones«
heute als den »Bekenntnisschriften« oder »symbolischen Biichern«. Eine katholische
»confessio« im Sinne eines gemeinsamen religiosen Bekenntnisses gab es damals noch
nicht — schon dies ein semantischer Befund, der ein bezeichnendes Licht auf die man-
gelnde Einheit des katholischen Glaubens bis ins 19. Jahrhundert wirft. Erstmals im
Wollner’schen Religionsedikt von 1788 wurden dann auch die Katholiken unter die
christlichen »Konfessionen« gerechnet. Das war ein weitreichender sprachpolitischer
Ak, weil er die christlichen Religionsgemeinschaften nicht nur sprachlich unter eine

24 Lanpau, Peter: Art. Kirchenverfassungen, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 19, 1990,
S. 110-165.
25 Zum Folgenden HovLscHER: Konfessionspolitik (wie Anm. 12).

Frommigkeit und Konfessionalitiit in der friihen Neuzeit und heute 331



Kategorie brachte, sondern sie auch tiberhaupt erst als soziale Gruppen fasste, also
als »Konfessionen« im heutigen Sinne des Wortes.

Es ist nun durchaus faszinierend zu beobachten, wie das Konzept der »Konfes-
sion« etwa seit 1800 den kirchen- und religionspolitischen Diskurs, und mit ihm die
Strukeur der religiosen Landschaft in Deutschland tiberhaupt, immer weiter geprigt
hat — allerdings keineswegs immer im selben Sinne. Schon in einigen stiddeutschen
Verfassungen, vor allem in Wiirtctemberg und Bayern, trug der Begriff nach 1800 zum
religiosen Frieden innerhalb der deutschen Staaten bei. Das Konzept der »Konfession«
war in Deutschland damals das entscheidende begriffliche Instrument zur Gleich-
stellung der christlichen Religionsparteien unterhalb der Oberhoheit des Staates.?
Diese friedenstiftende Funktion sollte man auch heute noch im Auge behalten.

Die katholische Kirche wehrte sich zwar anfangs, im bayrischen Konkordat von
1817, gegen die verfassungsrechtliche Entmachtung, die mit ihrer Mediatisierung,
das heiflt ihrer — im Begriff der »Konfession« durchaus implizierten — Unterordnung
unter die Autoritit des sikularen Staates verbunden war. Doch lernte sie, ebenso wie
die protestantischen Landeskirchen, schnell, ihren politischen Einfluss auf anderem
Wege als dem des Verfassungsrechts geltend zu machen: sei es tiber die politischen
Parteien, sei es iiber das kirchliche Vereins- und Pressewesen oder auch nur durch die
Loyalitit einzelner politischer Funktionstriger zu »ihrer« Glaubensgemeinschaft.?”

Schon wenig spiter diente der Konfessionsbegriffaber im ideologisch aufgeladenen
Konzept des »Konfessionalismus« auch einem ganz anderen religionspolitischen Ent-
wurf: Von protestantischen Theologen wie Ernst Wilhelm Hengstenberg (1802—-69),
dem einflussreichen Herausgeber der Evangelischen Kirchenzeitung in Berlin, in den
1840er Jahren propagiert, half es, gegen die liberale Theologie des jetzt bekampften
Aufklirungszeitalters Front zu machen, ganz gleich, ob diese nun als katholische oder
protestantische Theologie auftrat. Mitdem neuen Schlagwort des »Konfessionalismus«
verband sich bei Hengstenberg und allen spiteren »Konfessionalisten« der neue (und
doch ur-protestantische) Anspruch, einen »reineren«, das heif§t den konfessionellen
Urspriingen im Zeitalter der Reformation niheren Protestantismuszu vertreten als die
liberalen Protestanten, die der 1817 errichteten preuflischen Union von Lutheranern
und Reformierten beigetreten waren. Die im Begriff der »Konfession« implizierte
Gleichheitder Religionsgemeinschaften trat damitim Begriff des »Konfessionalismus«
wie schon in der frithen Neuzeit wieder hinter der Hierarchie differierender Wahr-
heitsanspriiche zuriick. Allerdings bestand diese Hierarchie nun nicht mehr zwischen
unterschiedlichen Konfessionen wie Katholiken, Lutheranern und Reformierten,
sondern zwischen verschiedenen politisch-theologischen Richtungen innerhalb ein
und derselben Konfession.

DerKonfliktzwischen Konfessionalisten und kirchlich Liberalen dominierte, quer
zu den Konfessionen, den kirchenpolitischen Diskurs in Deutschland seit der Mitte

26 Vgl. HuBgRr, Ernst Rudolph: Deutsche Verfassungsgeschichte, Stuttgart 1960, Bd. 1, 413f. - HoL-
scHER: Konfessionspolitik (wie Anm. 15), S. 22-25.
27 Vgl. NippERDEY, Thomas: Deutsche Geschichte 1866-1918, Miinchen 1990, Bd. 1, S. 403—440.

332 Lucian Holscher



des 19. Jahrhunderts bis tiber den Zweiten Weltkrieg hinaus: Es gab ebenso protes-
tantische wie katholische Konfessionalisten (zum Beispiel die sog. Ulteramontanisten),
wie es liberale Protestanten und Katholiken gab. Im Kulturkampf der 1860er bis
1880er Jahre etwa standen sich, nicht nur in der protestantischen, sondern auch in
der katholischen Kirche, Liberale und »Konfessionalisten« als Gegner gegeniiber. Der
liberale (protestantische) Staat tratdamals unter Bismarcks Fiihrung selbstals religiose
Partei auf, wenn er sich gegen die politischen Herrschaftsanspriiche katholischer und
protestantischer Konfessionalisten, etwa in der Schulpolitik, zur Wehr setzte. Hier
bildete sich also schon so etwas wie eine preufSisch-protestantische Zivilreligion heraus,
die sich als konfessionsiibergreifende christliche Sammelbewegung gegen jedweden
religiésen Konfessionalismus aussprach.

Selbst die Sozialisten fiigten sich in diese diskursive Konstellation, wenn sie in
den 1890er Jahren im Kampf um Religions- und Pressefreiheit als ihren politischen
Feind nicht die christlichen Kirchen und Konfessionen als solche ausmachten,
sondern den Konfessionalismus als eine spezifisch konservative und dogmatische
Verengung des Christentums.?® Dabei entgingen sie aber auch selbst nicht einem
gewissen sozialistischen Konfessionalismus: Die von ihnen und kirchlich Liberalen
1905 cingeleitete Kirchenaustritctsskampagne zielte nimlich selbst auf so etwas wie
eine neue Konfession der Konfessionslosen und wurde von der staatlichen Statistik
auch als solche wahrgenommen.?

Ihren Hohepunkt erreichte der Konfessions- und Konfessionalismus-Diskurs
schliefSlich unter den Nationalsozialisten, die ja fiir sich in Anspruch nahmen, durch-
aus religionsfreundlich zu sein, aber jedweden »Konfessionalismus« abzulehnen.?
Und darin befanden sie sich damals wohl tatsichlich in Ubereinstimmung mit einer
breiten Mehrheit der Bevélkerung, die sich nicht vom Christentum (und schon
gar nicht von der Religion), wohl aber von deren konfessionalistischer Verengung
und Intoleranz distanzierte. Gerade ihr spezifischer Wahrheitsanspruch wurde den
»Konfessionalisten« also im Zeitalter der Sikularisierung zum Verhingnis, wenn er
nicht mehr religios glaubwiirdig auftrat, sondern mit religioser Engstirnigkeit und
Intoleranz in Verbindung gebracht wurde.

Nach dem Zweiten Weltkrieg hat der konfessionalistische Diskurs allmihlich
seine Kraft verloren, wie sich zum Beispiel an der schrittweisen Abschaffung der
Konfessionsschulen bis Ende der 1960er Jahre ablesen lisst.*! Doch die tiefen gesell-

28 Vgl. dazu etwa die Debatte zum preufSischen Schulgesetz im preufiischen Abgeordnetenhaus: Ste-
nographische Berichte iiber die Verhandlungen des Abgeordnetenhauses 1892, Berlin 1892, Bd. 1,
S. 103.

29 WEIR, Todd: Secularism and Religion in Nineteenth Century Germany. The Rise of the Fourth
Confession, Cambridge 2014. — Groscuorp, Heinz (Hg.): Umworbene »dritte Konfession«. Be-
funde iiber die Konfessionsfreien in Deutschland, Berlin 2006.

30 Vgl. NorLzeN, Armin: Nationalsozialismus und Christentum. Konfessionsgeschichtliche Befunde
zur NSDAP, in: GaiLus, Manfred; NoLzeN, Armin (Hg.): Zerstrittene Volksgemeinschaft. Glaube,
Konfession und Religion im Nationalsozialismus, Géttingen 2011, S. 151-179.

31 GROSSBOLTING, Thomas: Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland seit 1945, Gottingen
2013.

Frommigkeit und Konfessionalitiit in der friihen Neuzeit und heute 333



schaftlichen Verfeindungen, die sich mit dem Konfessionalismus verbanden, haben
bis heute ihre Spuren in der konfessionellen Landschaft hinterlassen. Dass nur in
der Riickbesinnung auf die eigenen konfessionellen Grundlagen religiose Sicherheit
und Wahrheit zu gewinnen sei, ist ein Grundgedanke, der selbst den 6kumenischen
Diskurs zwischen den christlichen Kirchen und Religionsgemeinschaften noch bis
heute durchzieht.

Abschlieflend noch ein Wort zur Bedeutung des Konfessionsbegriffs in der heutigen
religionspolitischen Lage — und damit auch fiir die Frithneuzeitforschung: Das Kon-
zept der »Konfession« erweist sich nach dem Gesagten als zutiefst ambivalent: Es steht
sowohl fiir die sikulare Anerkennung des Gleichheitsanspruchs der Konfessionen
im liberalen Verfassungsstaat als auch in der Variante des »Konfessionalismusc, fiir
den religiosen Absolutheitsanspruch religioser Gruppen, die sich dabei auf eine ver-
gangene Ursprungssituation ihres Glaubens berufen. Beide Anspriiche kénnen kaum
zusammen bestehen, sie kénnen nur wechselseitig in der Schwebe gehalten werden.
Dafiir bietet die Religionsgeschichte der Bundesrepublik zahlreiche Beispiele. Sie
reichen von den konfessionellen Proporzen innerhalb der politischen Parteien und
staatlichen Institutionen bis hin zu den kontroversen Diskussionen auf Katholiken-
und protestantischen Kirchentagen.??

Zugleich hat der Konfessionsbegriff aber auch viel von seiner distinktiven Kraft
verloren. Das zeigt sich schon am Wandel der religiosen Landschaft Deutschlands
in den letzten Jahrzehnten, der von einem rapiden Mitgliederschwund beider grofSer
Konfessionskirchen bestimmt wird. Thr Anteil ist seit 1970 von 95 % auf unter 60 %
der Bevolkerung gesunken, 35 % gehoren tiberhaupt keiner Religionsgemeinschaft
mehr an. Das heif$t, die christlichen Kirchen leben heute inmitten einer sich schnell
sikularisierenden Gesellschaft, auf deren Wohlwollen sie in wachsendem Mafle an-
gewiesen sind. Das ist ein neues Phinomen, das es so bislang nicht gab.

Tatsichlich genieffen die Kirchen allerdings vor allem in politisch-ethischen Grund-
satzfragen ein iiberproportional hohes Ansehen in der Bevolkerung — man denke nur
zum Beispiel an die kirchlichen Stellungnahmen zur Sterbehilfe. Die Kirchen kénnen
daher hiufig als Sprecher viel weiterer Bevolkerungsgruppen als derjenigen auftreten,
die sie als Mitglieder reprisentieren. Die deutsche Gesellschaft ist gewissermafSen
»christlichers, als die konfessionellen Mitgliedszahlen es erscheinen lassen.

Wichtiger noch als die Gliederung der Bevélkerung nach Konfessionen ist aber
etwas anderes: Die Grof3kirchen umfassen unter ihren Mitgliedern heute ein breites
Meinungsspektrum, das sich nur wenig von dem der iibrigen Bevolkerung unter-
scheidet.? Als Beispiele kdnnen hier etwa die Einstellungen zur Todesstrafe oder zur

32 Bosch, Frank: Die Adenauer-CDU. Griindung, Aufstieg und Krise einer Erfolgspartei 1945-1969,
Stuttgart 2001. — BEnpikowskl, Tillmann: Der deutsche Glaubenskrieg. Martin Luther, der Papst
und die Folgen, Giitersloh 2016.

33 Gutes Material bieten dazu die seit 1972 in zehnjihrigem Abstand regelmifig herausgegebenen
Erhebungen der Evangelischen Kirche in Deutschland zur Kirchenmitgliedschaft.

334 Lucian Holscher



Abtreibung dienen. Anders gesagt: Die Meinungsverschiedenheiten iiber ethische
und politische, ja sogar iiber religiose Grundsatzfragen sind innerhalb der Kirchen
kaum geringer als in der Gesamtgesellschaft. Die Unterscheidung nach Konfessionen
macht daher auch frommigkeitsgeschichtlich kaum noch einen Sinn.

Damitmusssich zwangsldufigauch das Interesse der Geschichtswissenschaftan der
Konfessionalitdt der frithen Neuzeit verschieben: Weniger die staatsbildende Kraftder
Religionsgemeinschaften als vielmehr ihre identitdesbildende Kraft fiir den einzelnen
zicht heute unsere Aufmerksambkeit auf sich. Ein Leben ohne Religion ist heute viel
normaler geworden als es in der frithen Neuzeit, zumindest in den gesellschaftlich
tragenden Schichten, war. Religion ist heute nur eine Form der Weltanschauung
und Weltdeutung, allerdings eine, die in der frithen Neuzeit offenbar eine michtige
Anzichungs- und Gestaltungskraft entfaltet hat. Daneben gab es aber auch schon
damals relativ religionsfreie Bevolkerungsteile, deren Existenz und Lebensform den
Religionshistorikern noch weitgehend unbekannt sind.

Frommigkeit und Konfessionalitiit in der friihen Neuzeit und heute 335



Was bleibt?

Religiose Transformationen im Spiegel

der Kirchenausstattungen und der Nutzung
kultureller Objekte und Rituale



Die spatmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer
Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen

Julia Kahleyf’

Als Traugott Wilhelm Hildebrand um 1841 seine Geschichte der Marienkirche in
Zwickau veroffentlichte, konnte er noch davon berichten, dass in der sogenannten
»Gotzenkammer« Teile von liturgischem Gerdt und der Ausstattung der Altdre aus der
Zeitvor der Reformation lagerten: Er zdhlte dazu beispielsweise »alte Leichentiicher,
Fahnen, Marienbilder, Statuen, zum Beispiel die Statue eines Monchs, dessen Kopf
nicken und schiitteln kann«.! Die wertvollsten kirchlichen Kunstgegenstinde waren
jedoch schon Anfang der 1530er Jahre verkauft worden. Ein einzelner Verkaufvon
zwei silbernen Marienstatuen, einer Figur der heiligen Anna und einem silbernen
Weihrauchfass brachte 1534 eine betrichtliche Summe in Hohe von 424 Gulden
und vier Groschen ein.? Die Verkiufe lieffen sich jedoch nicht ohne Widerspruch
des Pfarrers bewerkstelligen, wie eine Notiz in den Ratsprotokollen von 1539 be-
legt.®> Einige Kunstwerke fielen auch in Zwickau dem »Bildersturm« der 1520er
Jahre zum Opfer.? Etliche blieben dank der »bewahrenden Kraft des Lutherthums«

1 HiLpesraND, Traugott Wilhelm: Die Hauptkirche St. Marii zu Zwickau, Zwickau o.]., etwa 1841,
S. 28. Die Zwickauer »Gétzenkammer« zihlte damit zu den wenigen bekannten Beispielen von
Aufbewahrungsorten spitmittelalterlicher liturgischer Gegenstinde »nach dem Bildersturme, die
bis in die Neuzeit erhalten blieben. Die »G&tzenkammer« sollte 1850 zu einem ersten Zwickauer
Museum umgewandelt werden und die dort lagernden Kunstwerke als Grundstock fiir die Samm-
lung verwendet werden. Vgl. dazu MicHALsk, Sergiusz: Das Phinomen Bildersturm. Versuch einer
Ubersicht, in: SCRIBNER, Bob (Hg.): Bilder und Bildersturm im Spitmittelalter und in der frithen
Neuzeit (Wolfenbiitteler Forschungen 46), Wiesbaden 1990, S. 69—124, hier S. 110. —Fas1aN, Ernst:
Der erste Versuch, in Zwickau ein Museum zu errichten, in: Mitteilungen des Altertumsvereins
fiir Zwickau und Umgegend, Bd. 11, 1914, S. 1-13. Zum Begriff »Gétzenkammerq, vor allem mit
Nachweisen aus dem 19. Jahrhundert, aber auch schon vom Ende des 16. Jahrhunderts, vgl. Grimm,
Jacob und Wilhelm: Deutsches Wérterbuch, Leipzig 1854-1961, Bd. 8, Sp. 1461, Online-Version
vom 08.10.2016.

2 Stadtarchiv Zwickau (Im Folgenden: StadtAZw) I1I Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1:
1441-1489, Nr. 2 (1476—1483), fol. 6r.

3 Vgl. den Beschluss, die Kleinodien sollten verkauft werden, »es willige der Pfarrer drein oder nicht.
Zitiert nach: CLEMEN, Otto: Die Reliquien der Zwickauer Kirchen, in: Ale-Zwickau, Mirz 1927,
S. 14-17, hier S. 16.

4 Vgl. Micuavskr, Bildersturm (wie Anm. 1), S. 86, 98. Ein gemeinsames Moment der »Bilderstiir-
me« war die Umwidmung vom Kultgegenstand zum Kunstgegenstand, der sich auch in Zwickau
nachweisen lsst. Vgl. dazu BeLtiNGg, Hans: Macht und Ohnmacht der Bilder, in: BLickLE, Peter;
HovrensTEIN, André; ScumipT, Heinrich Richard; SLapeczek, Franz-Josef (Hg.): Macht und
Ohnmacht der Bilder. Reformatorischer Bildersturm im Kontext der europiischen Geschichte
(Historische Zeitschrift Beihefte 33), Miinchen 2002, S. 11-32, hier S. 26.

5  Vgl. dazu die Ergebnisse einer Tagung 1995 in Dresden: Fri1z, Johann Michael (Hg.): Die bewah-
rende Kraft des Luthertums. Mittelalterliche Kunstwerke in evangelischen Kirchen, Regensburg
1997. Dazu JapaTz, Heiko: dann drei altaria on bild genus sein. Die Verinderung spitmittelalter-
licher Kirchenausstattungen durch die Wittenberger Reformation, in: StewerT, Ulrike (Hg.): Die

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 337



erhalten’, was der von Otto Langer dargestellte vergebliche »Kampf des Pfarrers
Petrejus« gegen die in der Marienkirche erhaltenen katholischen Kunstwerke zeigt,
insbesondere gegen die Mariendarstellungen auf dem Hochaltar, der 1479 von dem
Niirnberger Kiinstler Michael Wolgemut geschaffen wurde.® Der Wolgemut-Altar
ist auch heute noch eine der Hauptattraktionen im Dom St. Marien.” 1570 wurde
sein Gesprenge entfernt und durch eines im Stil der Renaissance ersetzt.® Weiterhin
werden unter anderem das Vesperbild von Peter Breuer, das Heilige Grab auf der
Singerempore und das Triumphkreuz aus der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts
als Reste der spatmittelalterlichen Ausstattung der Marienkirche in der Literatur
genannt.” Die noch vorhandenen Kunstwerke bieten einen Einblick in den spit-
mittelalterlichen Reichtum der Kirchen im Erzgebirge, die zwischen 1450 und 1540
in grofler Zahl ausgebaut wurden und deren Ausstattung erweitert wurde.!” So
weisen beispielsweise die Inventare der Zwickauer Kirchen eine reiche Auswahl an
liturgischen Gegenstinden, Gewindern und Biichern aus, so dass sich ein Vergleich
der Inventare der drei Zwickauer Kirchen St. Marien, St. Katharinen, St. Nikolai
und der Kapelle St. Marien in der Tépfergasse auch im Hinblick auf die kirchen-
rechtliche und von der Gemeinde wahrgenommene Bedeutung und Rangfolge der
Zwickauer Kirchen lohnt.

Die Inventare sind Bestandteile der im Zwickauer Stadtarchiv verwahrten Kirchen-
rechnungen und entstanden alle ungefihr im selben Zeitraum Anfang des 16. Jahr-
hunderts (St. Nikolai 1507; St. Katharinen 1508; St. Marien in der Tépfergasse 15095

Stadtpfarrkirchen Sachsens im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit (Bausteine aus dem Institut
fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 27), Dresden 2013, S. 165-178. — WeNzEL, Kai: Spuren
der Verinderung. Die Interieurs der Oberlausitzer Stadtkirchen im Zeitalter der Reformation, in:
SiewkerT, Ulrike (Hg.): Die Stadtpfarrkirchen Sachsens im Mittelalter und in der Frithen Neu-
zeit (Bausteine aus dem Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 27), Dresden 2013,
S. 179-208.

6 Der Altar wurde auch nach Einfithrung der Reformation an den vier hohen Feiertagen ganz ge-
offnet. Petrejus storte sich an den Mariendarstellungen und forderte einen neuen Altar, was vom
Zwickauer Rat 1563 wegen Geldmangel verweigert wurde. Vgl. LANGER, Otto: Der Kampf des
Pfarrers Joh. Petrejus gegen den Wohlgemuthschen Altar in der Marienkirche, in: Mitteilungen
des Altertumsvereins fiir Zwickau und Umgegend, Bd. XTI, 1914, S. 31-49, bes. S. 35f.

7 Vgl. dazu die Beitrige in: Der Zwickauer Wolgemut-Altar. Beitrige zu Geschichte, Tkonographie,
Autorschaft und Restaurierung (Arbeitshefte des Landesamtes fiir Denkmalpflege Sachsen 11),
Zittau 2008.

8 KirsTeN, Michael: Der Dom St. Marien zu Zwickau, Regensburg 11998, S. 24.

Ebd., S. 34-39.

10 Japarz, Heiko: Mitteldeutsche Kirchen und deren Ausstattung im Jahrhundert der Reformation.
Befundeinden Akten derevangelischen Kirchenvisitationen, in: BEYER, Michael; TEUBNER, Martin;
Wieckowskr, Alexander (Hg.): Zur Kirche gehéremehralsein Kruzifix. Studien zur mitteldeutschen
Kirchen- und Frommigkeitsgeschichte. Festgabe fiir Gerhard Grafzum 65. Geburtstag (Herbergen
der Christenheit Sonderband 13), Leipzig 2008, S. 127-139, hier S. 127f. BURGER, Stephan: Was
fiir ein Typ? Allgemeine bau- und funktionstypische Einschitzungen zum Stadtkirchenbau der
sichsischen Spitgotik, in: StEwerT, Ulrike (Hg.): Die Stadtpfarrkirchen Sachsensim Mittelalter und
in der Frithen Neuzeit (Bausteine aus dem Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 27),
Dresden 2013, S. 123164, hier S. 141.

338 Julia Kahleyf?



St. Marien 1510)."" Die Kirchenrechnungen stellen das Ergebnis der Rechnungsle-
gung der Kirchenmeister im Zuge ihrer Verwaltung der »fabrica ecclesiae« dar, eines
selbstindigen Teiles des kirchlichen Vermégens neben der Pfarrpfriinde und neben
Sondervermégen aus Stiftungskapitalien.!” Die darin enthaltenen Inventare sind
wohl im Zusammenhang mit Bemithungen des Zwickauer Rates zu sehen, sich einen
Uberblick iiber die Einkiinfte bzw. das Vermdgen der geistlichen Einrichtungen in
Zwickau zu verschaffen und damit seinen Einfluss auf die Geistlichkeit auszuweiten.
Sowurde beispielsweise von 1507 bis 1533 ein Verzeichnis der Bilanzen der Zwickauer
Kirchen, Kapellen, Spitiler, Bruderschaften, Gilden der Handwerker und spiter des
Gemeinen Kastens in Kurzform gefiihre."

Die Inventare sind unterschiedlich aufgebaut. Dasjenige der Hauptpfarrkirche
St. Marien beginnt mit den liturgischen Gewindern, dann folgen die »Kleinodienc,
dann die Biicher und dann Teppiche, Vorhinge, Leuchter und Kerzen. Das Inventar
der Katharinenkirche beginnt mit einer silbernen Statue der heiligen Anna und den
wertvollsten liturgischen Gegenstinden, gefolgt von den Gewindern der Geistlichen
und einigen weniger wertvollen liturgischen Gegenstinden, den Biichern, den Vor-
hingen und Kissen und kleineren Gegenstinden. Das Inventar der Nikolaikirche
weicht etwas von den anderen ab, indem die Gegenstinde nicht nach Materialarten
getrennt aufgezihle, sondern den Altdren zugeordnet werden. Das Inventar der
Marienkapelle in der Topfergasse ist relativ kurz und enthilt unter anderem zwei
Messgewinder, zwei liturgische Biicher, ein silbernes Kreuz, ein silbernes Pacifical
und diverse Textilien, zum Beispiel neun Altartiicher, dreizehn Tischtiicher und vier
Vorhinge." Ein Messkelch, ein Ornat und ein Alcarstein wurden aus dem Fundus
der Marienkirche geliehen.” Die Marienkirche verlieh auch einen Altarstein und ein
Messbuch an die Kapelle im Rathaus.!®

Im Vergleich zu anderen, in dieser Zeit entstandenen Kircheninventaren zeigen
die Zwickauer Inventare viele Parallelen im Aufbau. Das Inventar der Zeitzer Stifts-

11 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508-1510, Nr. 4, fol. 13v—15v; III
Z4k Nr. 74, Rechnungen Katharinenkirche Bd. 4 (1508-1524), Nr. 1, fol. 6r—7v; IIT Z4k Nr. 71
Rechnungen Nikolaikirche (1490-1517), Nr. 8; III Z4k, Nr. 73, Rechnungen Marienkapelle in
der Tépfergasse (1507-1517), Nr. 3a. Vgl. dazu auch: Kanrgyss, Julia: Die Kirchenrechnungen
der Zwickauer Kirche St. Marien (1441-1534). Edition und Analyse ausgewihlter Rechnungen
(Bausteine aus dem Institut fiir Sichsische Geschichte und Volkskunde 34), Dresden 2016.

12 Vgl. dazu PFLEGER, Lucian: Die elsissische Pfarrei. Thre Entstehung und Entwicklung. Ein Beitrag
zur kirchlichen Rechts- und Kulturgeschichte (Forschungen zur Geschichte des Elsaf§ 3), Strafi-
burg 1936, S. 280ff. — Feing, Hans Erich: Kirchliche Rechtsgeschichte. Die katholische Kirche,
Kéln 51972, S. 419f. — REITEMEIER, Arnd: Pfarrkirchen in der Stadt des spiten Mittelalters: Politik,
Wirtschaft und Verwaltung (Vierteljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte Beihefte 177),
Stuttgart 2005, S. 89f.

13 StadtAZw Kaland 1 Nr. 2.

14 Auf der Mensa lagen meist schlichte leinene Tischtiicher oder Altartiicher. Das oberste Tuch er-
hielt eine Zierborte, die vorne am Altar herabhing. Vgl. REINLE, Adolf: Die Ausstattung deutscher
Kirchen im Mittelalter. Eine Einfithrung, Darmstadt 1988, S. 16f.

15 StadtAZwII1 Z4kNr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 15081510, Nr. 3 (1509-1510), fol. 15v.

16 Ebd., fol. 15r.

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 339



kirche St. Peter und Paul (1498-1540) war in dhnliche Abschnitte eingeteilt, welche
die liturgischen Gewinder und Kopfbedeckungen, die Tiicher fiir den Schmuck der
Kirche, Biicher, liturgische Gerite, Teppiche und Kissen aufzihlten."” Auflerdem
enthilt das Inventar zwei Reliquienverzeichnisse mit fast vierzig Reliquien der Stifts-
kirche. Ein erweitertes Inventar von 1524 belegte die Anschaffung von zwei Statuen
der beiden Kirchenpatrone St. Peter und St. Paul. Auch in Coburg bezeugt ein In-
ventar von 1528 die Existenz einer silbernen Statue des Stadtpatrons St. Mauritius
bei der stidtischen Pfarrkirche St. Moritz, welche zwei Jahre nach dem Beschluss
des Stadtrates aus dem Jahr 1500 aus Wiirzburg geliefert wurde.'® Die Ordnung des
Coburger Inventars wurde durch das vorhandene Mobiliar in der Sakristei bedingt.
Es beginnt mit dem Inhalt eines Schrankes, der sowohl liturgische Geritschaften,
als auch Altartiicher und Decken und eine »grofle Schachtel« mit Ablassbriefen ent-
hielt. Die folgende Aufteilung der liturgischen Gewinder erfolgte nach Materialart
(Seide, Damast, Samt etc.). Am Ende werden verschiedene liturgische Gerite und
Biicher aufgezihlt. Ahnlich auch in Schweidnitz: Im 1490 entstandenen Inventar der
dortigen Pfarrkirche werden zuerst die »Kleinodien« genannt, dann Altartiicher und
liturgische Gewinder, dann die Biicher und dann wiederum liturgische Gewinder."
Ein 1590 in derselben Kirche entstandenes Inventar nennt unter anderem Vorhinge
und licurgische Gewinder, die »auflerhalb der Schubkistlein« gelegen waren, gefolgt
von »auf der Stangen hangenden« Gewindern, diversen Gewindern nach Materialart
sortiert und den Inhalt eines »besonders verschlossenen Lidtleins«.?* Offenbar lisst
sichzumindest in Teilen aus der Reihenfolge der Aufzihlung des Inventars auf dessen
Aufbewahrung und infolgedessen auf einen Teil der spatmittelalterlichen Kirchenaus-
stattung schliefSen, der oftmals nichcbekanntist. Aufgrund deranfangs beschriebenen
besonderen Gliederung des Kircheninventars kann vermutlich die Aussage getroffen
werden, dass das liturgische Gerit der heute nicht mehr existenten Nikolaikirche
bei den einzelnen Altiren verwahrt wurde und im Gegensatz zur Marien- und zur
Katharinenkirche kein gesonderter Raum dafiir zur Verfiigung stand, was auch zu
ihrer Geschichte passt. Die Nikolaikirche, entstanden zwischen 1160 und 1220, war
wohl immer eine relativ kleine Filialkirche zunichst der Gaupfarrkirche St. Marien,
spiter der Katharinenkirche.?! Nachdem sie bis zum Beginn des 15. Jahrhunderts in

17 Lupwig, Matthias: Die Schitze einer Kirche. Reliquienverzeichnisse und Inventar der Zeitzer
Stiftskirche St. Peter und Paul, in: STEWING, Frank-Joachim (Bearb.): Handschriften und friithe
Drucke aus der Zeitzer Stiftsbibliothek, hg. von den Vereinigten Domstiftern zu Merseburg und
Naumburg und des Kollegiatstifts Zeitz, Petersberg 2010, S. 132-134.

18 BERBIG, Georg: Inventar, Kleinodien etc. der Kirchen St. Moritz und St. Nikolaus zu Coburg im
Jahre 1528, in: Zeitschrift fiir Thiiringische Geschichte und Altertumskunde, Bd. XXVTI, 1909,
S. 501-506.

19 WerNIckE, E.: Die alten Schatzverzeichnisse der Pfarrkirche zu Schweidnitz, in: Anzeiger fiir
Kunde deutscher Vorzeit, N.F. XXI, 1874, Nr. 6, Sp. 170-175; Nr. 7, Sp. 207-212.

20 WERNICKE: Schatzverzeichnisse (wie Anm. 19), Sp. 207

21 KantEyss, Julia: Die Biirger von Zwickau und ihre Kirche. Kirchliche Institutionen und stidtische
Frommigkeit im spiten Mittelalter (Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 45),
Leipzig 2013, S. 60.

340 Julia Kahleyf?



ihrer Bedeutung immer weiter herabgesunken war, erlebte sie aber Ende des 15. Jahr-
hunderts durch die Stiftung zweier Seitenaltire einen Aufschwung des kirchlichen
Lebens, bis sie dann im 16. Jahrhundert endgiiltig in der Bedeutungslosigkeit ver-
schwand und 1682 schliefSlich abgebrochen wurde.??

Die Gegenstinde in der um 1180 erbauten Hauptpfarrkirche Marienkirche be-
fanden sich hingegen in der Anfang des 16. Jahrhunderts neu errichteten Sakristei
unter der Singerempore.?® Ein Teil des liturgischen Gerites wurde wohl gesondert
verschlossen aufbewahrt, wie ein Eintrag tiber die elf Kelche der Marienkirche be-
nennt. Drei waren fiir den tiglichen Gebrauch bestimmt, einer an die Marienkapelle
in der Topfergasse verlichen, und die restlichen sieben waren in einer mit Eisen be-
schlagenen Kiste verschlossen. Aulerdem sind in dieser Rechnung die 1400 Gulden
fiir den Hauptaltar des Michael Wolgemut verzeichnet sowie dreiflig Gulden fiir drei
Skulpturen neben dem Beinhaus und eine Skulptur neben dem Hochaltar, welche
»das Buch hilt«.?* Eventuell kénnte damit eine heute auf einer Konsole am nérd-
lichen Triumphbogen aufgestellte Figur eines Diakons, vermutlich eine Darstellung
des Heiligen Laurentius, gemeint sein.?

In der erwihnten Rechnung von 1476—83 finden sich auch 28 Gulden fiir ein
kristallenes Kreuz, ein ungarischer Gulden zum Vergolden desselben und Silber,
das Martin Rémer in Niirnberg fiir die Herstellung des Kreuzes nutzen sollte.2® Es
handelt sich vermutlich um das von Michael Kirsten in die Zeit um 1480 datierte
und einem unbekannten Niirnberger Steinschneider zugeschriebene teilvergoldete
Kreuzreliquiar aus Bleikristall.?”

Auflerdem erhielt der Goldschmied Meister Gregor 1477 einhundert Gulden fiir
seine Arbeitan einem groflen silbernen Kreuz.?® In ihnlicher Weise wie die Kelche war
eines der berithmtesten Kunstwerke der Marienkirche verwahrt. Noch heute existiert
der Wandtresor in einer Seitenkapelle der Marienkirche, in dem ein goldenes mit
Edelsteinen besetztes Kreuz mit der Kreuzreliquie verwahrt wurde. Der Zwickauer
Biirger Martin Rémer hatte es zu einem Preis von einhundert Mark Silber und einem
Kux in der Miinzerzeche mit einem Wert von eintausend Gulden gekauft und der
Kirche gestiftet.”” 1486 wurden die heute noch vorhandenen zwei Sicherheitsgitter
vor dem Kreuz angebracht.?® (Abb. 1)

22 Vgl. ebd,, S. 61.

23 WeissBacH, Karl: Die Marienkirche in Zwickau. Ein Beitrag zur Kenntnis ihrer Baugeschichte
und ihrer Beziehungen zum Erzgebirgischen Kirchenbau, Zwickau 1922, S. 20.

24 StadtAZwII1 Z4kNr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441-1489, Nr. 2 (1476-1483), fol. 21v.

25 KirsTEN: Dom St. Marien (wie Anm. 8), S. 36f.

26 StadtAZwII1Z4kNr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441-1489, Nr. 2 (1476-1483), fol. 21v.

27 KirsTeN: Dom St. Marien (wie Anm. 8), S. 36.

28 StadtAZwIII1 Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche Bd. 1: 1441-1489, Nr. 2 (1476-1483), fol. 22r.

29 HiLpeBRAND, Traugott Wilhelm: Die Hauptkirche St. Marid zu Zwickau, Zwickau o.]., S. 51. —
HEerzog, Emil: Martin Rémer, Ein biographischer Beitrag zur sichsischen Culturgeschichte, in:
Mittheilungen des Kéniglich Sichsischen Vereins fiir Erforschung und Erhaltung vaterlindischer
Geschichts-und Kulturdenkmale, Bd. 14, 1865, S. 49—63, hier S. 57f. — CLEMEN, Otto: Reformations-
geschichtlichesausdem Zwickauer RatsarchivV.: Martin Romers goldenes Kreuzin der Marienkirche

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 341



1 Wandtresorvon 1479in der Kreuzkapelle fiir
die ehemalige Reliquie des Heiligen Kreuzes
(Foto: Constantin Beyer, in: Kirsten, Michael:

Das 1507 durch Michael Heuffner
geschaffene Heilige Grab (Abb. 2) in
der Marienkirche findet ebenfalls Er-
wihnung in den Kirchenrechnungen.’!
Erwihnenswertist, dasseskeineswegs das
erste Heilige Grab in der Marienkirche
war, da sich auch schon vor seiner Entste-
hung Nennungen eines Heiligen Grabes
in den Kirchenrechnungen nachweisen
lassen.?” In den Rechnungen wird auch
Zubehor erwihnt: Zu dem »Gehewsse
oder grab am palm tag« gehorten vier
Rohre, eine Totenbahre, »do man das
leiden christi vff zw dem grab tregke,
auflerdem zwei »Judastafeln«, wobei es
sich vermutlich um Ratschen fiir die
Kartage, die das Glockengeldutersetzten,
handelte. Desweiteren gehorten dazu
eine Skulptur, die an Karfreitag in das

Der Dom St. Marien zu Zwickau, 1. Aufl., Regens-

burg 1998, S. 46) Grab zu legen war, und zwei Figuren

eines »Fladenhergott«.® Dies war die
Bezeichnung fiir eine Christusfigur, die
durch ein Himmelsloch im Gewdlbe der Kirche nach oben gezogen wurde, um die
Auffahrt Jesu in den Himmel darzustellen.* Im Anschluss fielen von dort Oblaten

fiir das Abendmahl herab.

zu Zwickau, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte, Bd. 26, 1929, S. 188-203. — ScHUMANN, Peter:
Annalen der Stadt Zwickau (Ratsschulbibliothek Zwickau), Ms. 550, fol. 428v—431v. — KAHLEYSS,
Julia: Der wirtschaftliche Aufstieg des Martin Rémer. Soziale Mobilitit im westerzgebirgischen
Bergbau des 15. Jahrhunderts, in: Vierteljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bd. 100,
2013, Heft 2, S. 154177, hier S. 175.

30 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441-1489, Nr. 3 (1483-1486),
fol. 14r.

31 KirsTen: St. Marien (wie Anm. 8), S. 34f. Uber den Stifter des Heiligen Grabes, der nur anhand
der im Holz eingeritzten Initialen M R erkennbar ist, vgl. VoGeL, Curt: Wer waren Stifter und
Kiinstler des heiligen Grabes in der Marienkirche, in: Ale-Zwickau, Bd. 1, 1921, S. 3-4.

32 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441-1489, Nr. 1 (1441-1447),
fol. 13v. Nr. 5 (1487-1489), fol. 13v.

33 StadtAZwIIZ4kNr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508-1510, Nr. 4, fol. 15r. Die Nutzung
des »Heiligen Grabes« lisst sich auch sehr anschaulich aus den in Zwickau erhaltenen Passions-
spielen ableiten, vgl. Hann, Karl: Schauspiclauffithrungen in Zwickau bis 1625, in: Neues Archiv
fiir Sichsische Geschichte, Bd. 46, 1925, S. 97. — LinkE, Hansjiirgen; MEHLER, Ulrich (Bearb.):
Die &sterlichen Spiele aus der Ratsschulbibliothek Zwickau. Kritischer Text und Faksimilia der
Handschriften, Tiibingen 1990.

34 Vgl. dazu Tripps, Johannes: Das handelnde Bildwerk in der Gotik. Forschungen zu den Bedeu-
tungsschichten und der Funktion des Kirchengebidudes und seiner Ausstattung in der Hoch- und
Spitgotik, Berlin 1998.

342 Julia Kahleyf?



2 Heiliges Grab, um 1507 (Foto: Constantin Beyer, in: Kirsten, Michael: Der Dom St. Marien zu
Zwickau, 1. Aufl., Regensburg 1998, S. 33)

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 343




Ahnlich wie die Coburger Moritzkirche besaf8 auch die Zwickauer Marienkirche
ein »Ledlein« mit Ablassbriefen.> Zur Verwendung der Ablassbriefe wihrend der
alljihrlichen Fronleichnamsprozession gibt es eine sehr anschauliche Beschreibung
eines Augenzeugen, die sich im Stadtarchiv Zwickau befindet. Am Ende der Prozes-
sion kamen alle Teilnehmer in die Marienkirche, wo alle Altire mit Ablassbriefen

behangen waren.¢

Die weiter oben beim Vergleich mit den anderen Kircheninventaren erwihnten zu-
meist silbernen Statuen von Heiligen und besonders der Kirchenpatrone kamen in
vielen Kirchen Ende des 15. Jahrhunderts zum Kircheninventar hinzu?” und lassen
sich auch in Zwickau nachweisen. Die Katharinenkirche besafl eine silberne Statue
der Heiligen Katharina, die Marienkirche jeweils eine der Mutter Gottes, der Heiligen
Anna und des Heiligen Mauritius. Die Statue des Heiligen Mauritius wurde 1487/88
angeschafft.’® Der Goldschmied Meister Conradt erhielt 84 Gulden fiir seine Arbeit,
zusitzlich wurden acht ungarische Gulden ausgegeben, um die Statue zu vergolden.
Die Herkunft des silbernen Annenbildes geht aus den Kirchenrechnungen eben-
falls hervor: In der Kirchenrechnung von 1508 werden 109 Gulden als »Machlohn«
fiir das St. Annenbild an Meister Kilian Rolant in Niirnberg ausbezahlt.* Vor den
Statuen der Maria und einem heiligen Kreuz in der Marienkirche, vermutlich das-
jenige, das im Inventar mit einem Gewicht von 140 Mark angegeben wurde, saflen
im Spitmittelalter zwei Frauen, die Spenden einnahmen und Kerzen verkauften.°
Auch in der Katharinenkirche lisst sich um 1510 eine mit dieser Aufgabe betraute
Frau nachweisen.*!

Das Inventar wurde zum Teil durch die »fabrica ecclesiae« der Kirchen gekauft,
zum Teil stammte es aber auch aus Stiftungen bzw. wurde der Kirchenfabrik ge-
schenkt. 1495 findetsich beispielsweise ein Eintrag in der Rechnung der Marienkirche,
dass 21 Groschen fiir Wein ausgegeben wurden, als der Abt des Klosters Griinhain
neun Altartiicher und ein Ornat weihte, welche vom Stadtschreiber geschenkt
worden waren.*? In derselben Rechnung erfihrt man, dass neben der Marienstatue
zwei Engel standen, denn dem Maler Philipp wurden zwei Groschen fiir deren Er-
neuerung ausbezahlt. Ahnlich wie das von Martin Rémer gestiftete Kreuz in der
Marienkirche mussten wohl auch die anderen Statuen gegen Diebstahl geschiitzt

35 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 5: 1508-1510, Nr. 4, fol. 14v.

36 StadtAZw Kaland 9 Nr. 5 b. — WELLER, Johann Gottfried: Altes aus allen Teilen der Geschichte,
Chemnitz 1762, Bd. 1, S. 356.

37 Vgl. beispielsweise auch die Skulpturen in Wesel, die seit den 1480er Jahren angeschafft wurden.
Die wichtigste und ilteste unter ihnen war die Figur des Kirchenpatrons St. Willibrord, vgl. RE1-
TEMEIER: Pfarrkirchen (wie Anm. 12), S. 227.

38 StadtAZwIII1 Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 1441-1489, Nr. 5 (1487-1489), fol. 9v.

39 Ebd., Bd. 4: 1504-1508, fol. 55v.

40 Ebd., Bd. 1: 1441-1489, Nr. 3 (1483—-1480), fol. 14r; Bd. 5: 1508-1510, Nr. 3 (1509-1510), fol. 13v.

41 ScHUMANN, Annalen, Ms. 59 566 (wie Anm. 29), 1501-1510, fol. 62v.

42 StadtAZwII1 Z4kNr. 70, Rechnungen Marienkirche Bd. 2: 1490-1500, Nr. 4 (1494-1495), fol. 17v.

344 Julia Kahleyf?



werden. So zumindest konnte der folgende Eintrag aus den Kirchenrechnungen
der Katharinenkirche 1497/98 interpretiert werden: Es wurden 15 Groschen und
6 Pfennige an Heinrich Schlosser ausbezahlt, »von eissn vnd plech zw machen fur
Sant katherine pild«.%?

Die Marienkapelle in der Topfergasse wurde erst 1509 erbaut, so dass ihr geringes
Inventar als »Grundausstattung« einer Kapelle verstanden werden kann. Sie besafl
beispielsweise nur ein silbernes Pacifical. Pacificalien wurden zum Spenden des Frie-
denskusses verwendet und auch als Friedenskusstafeln bezeichnet.*4 Diese wurden in
Deutschland seit dem 14. Jahrhundert verwendet. Sie wurden meist aus Silber her-
gestellt, teilweise auch aus Gold und mit Edelsteinen und Perlen verziert. Die Form
war variabel: Es gab viereckige Tafeln, cinteilige Retabeln mit Sockel, runde Formen
und Kreuze, die mit einem »Paxbild« ausgestattet wurden oder Reliquien enthielten.
Auch in den anderen geistlichen Einrichtungen in Zwickau gab es Pacificalien, aber
entsprechend ihrer Grofe und ihrer Rangfolge viel mehr. In der kleinen Nikolaikirche
waren zwei silberne, vergoldete Pacificalien vorhanden, eines mit einer Mariendar-
stellung als Paxbild und eines mit einer Darstellung des Kirchenpatrons, des Heiligen
Sebastian, sowie ein weiteres silbernes Pacifical. Die kleinere Pfarrkirche St. Katharinen
besafl vier Pacificalien, davon war eines als Kreuz gestaltet und cines enchielt Partikel
des Heiligen Kreuzes. Die Hauptpfarrkirche St. Marien konnte schliefSlich sieben
Pacificalien aufweisen, zwei groffe und fiinf kleinere. Diese Unterschiede verdeut-
lichen die These, dass die Kirchgemeinden dem »sichtbaren Wert der Ausstattung
der Kirche« sehr viel Bedeutung zumaflen und sich demzufolge die Gréfle bzw. die
Bedeutung einer Kirche auch an ihrer Ausstattung ablesen lisst.*

In dhnlicher Weise lisst sich der Fundus an Biichern an den Kirchen fiir einen Ver-
gleich heranziehen. Grundsitzlich schrieb das Kirchenrecht seit dem 9. Jahrhundert
vor, dass in jeder Kirche ein Lektionar, ein Antiphonar, ein Kalender, ein Buflbuch, ein
Psalter und eine Sammlung der Homilien vorhanden sein sollten. Die Biicher wurden
im Allgemeinen in den Pulten der Kleriker, in der Sakristei oder in einer Kirchen-
bibliothek aufbewahrt.4¢ Ahnlich muss man sich die Aufstellung in den Zwickauer
Kirchen vorstellen. Die Marienkirche besafd 199 Biicher, die vermutlich in der in der
Nordvorhalle befindlichen »Liberei«, vermutlich sogar die spitere »Gétzenkammer,
aufbewahrtwurden und getrennt davon fiinfzehn Biicher fiir den tiglichen Gebrauch
inder Kirche.? In der »Liberei« befanden sich grofSe Biicherregale mit entsprechenden

43 StadtAZw IIT Z4k Nr. 74, Rechnungen Katharinenkirche, Bd. 3 (1488-1501), Nr. 9 (1497-1498),
fol. 6r.

44 BrauN, Joseph: Das christliche Altargerit in seinem Sein und in seiner Entwicklung, Miinchen
1932, S. 557f.,, 561-571.

45 REITEMEIER: Pfarrkirchen (wie Anm. 12), S. 220.

46 Ebd., S.273-279.

47 ScHIPKE, Renate: Die mittelalterlichen Handschriften der Ratsschulbibliothek Zwickau. Bestands-
verzeichnis aus dem Zentralinventar mittelalterlicher Handschriften (ZIH) (Deutsche Staatsbiblio-

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 345



Leitern.“8 Obwohl die Biicher angekettetwurden, kamen dennoch Diebstihle vor, was
ein Eintrag aus der Kirchenrechnung von 1493/94 belegt: »XX g dem pfarrer vor ein
petbuch an des puchs stadt das uns ist gestollen worden am mitwoch noch Egidy«*,
1496 wurde erneut ein »grof§ petpuch yn dye kirchen« durch den Pfarrer erworben
und durch die Kirchenfabrik bezahlt 3 AuSerdem wurde wohl bereits um 1500 ein
Kirchenbuch angeschafft, wie ein Eintrag aus der entsprechenden Kirchenrechnung
vermuten ldsst, worin eine Ausgabe in Hohe von zehn Groschen fiir »ein pergament
register ein gepunden, do man die vorstorben« Gemeindemitglieder einschreiben
konnte, vermerkt wurde.>!

In der Katharinenkirche waren 47 Biicher in der »Liberei«, vier Messbiicher in
der Sakristei, elf Biicher fiir den tiglichen Gebrauch in der Kirche und zwei Biicher,
die aus einer Stiftung des Zwickauer Klerikers Balthasar Teufel stammten. In der
Nikolaikirche waren sieben Biicher vorhanden, die jeweils einem der drei Altire
zugeteilt wurden.

Viele der dort nur summarisch genannten Biicher sind vermutlich entweder direkt
in die Zwickauer Ratsschule oder tiber den zu Beginn erwihnten Umweg tiber die
»Gétzenkammer« in den heutigen Fundus der Ratsschulbibliothek gekommen.”? Die
Untersuchungen von Holger Nickel iiber die Inkunabeln und von Renate Schipke
iiber die mittelalterlichen Handschriften in der Ratsschulbibliothek Zwickau erlauben
genauere Aussagen iiber diese Biicher. 1181 Drucke gehéren dem 15. Jahrhundertan.>
Darunter befindet sich neben Lehrbiichern fiir die Schule auch ein grofler Anteil an
liturgischen Werken, juristischer- und Frémmigkeitsliteratur. Ahnlich wie in anderen
Stidten hatten die Stiftungen des Klerus einen wichtigen Anteil am Entstehen der
Pfarrbibliotheken.* Dazu gehoren die Stiftungen einer dreibindigen Bibel 1406
durch den Zwickauer Priester Nicolaus Dithmar®® und diejenige des Pfarrers Gregor
Schurtzauff, der der Kirchenfabrik so viele Biicher iiberlassen hatte, dass fiir deren
Transport drei Groschen Fuhrlohn aufgewandt werden mussten.*®

thek Handschrifteninventare 13), Berlin 1990, S. VI. Anders bei Nickker, Holger: Die Inkunabeln
der Ratsschulbibliothek Zwickau. Entstehung, Geschichte und Bestand der Sammlung, phil. Diss.
Masch, Humboldt-Universitit Berlin 1976, S. IX. — WEeIssBacH: Marienkirche (wie Anm. 23),
S. 17f.

48 StadtAZw III Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 4: 1504-1508, Nr. 1 (1504-1506),
fol. 44r.

49 Ebd., Bd. 2: 1490-1500, Nr. 3a (1493-1494), fol. 16r.

50 Ebd., Bd. 2: 1490-1500, Nr. 5 (1495-1496), fol. 17v.

51 Ebd., Bd. 2: 1490-1500, Nr. 8 (1499-1500), fol. 10r.

52 Nickel, Inkunabeln (wie Anm. 47), S. VII.

53 Ebd., S. XLVIII.

54 MOELLER, Bernd: Die Anfinge kommunaler Bibliotheken in Deutschland, in: DERs.; PaTZE, Hans;
Stackmann, Karl (Hg.): Studien zum stidtischen Bildungswesen des spiten Mittelalters und der
frithen Neuzeit. Bericht iiber Kolloquien der Kommission zur Erforschung der Kultur des Spit-
mittelalters 1978 bis 1981, Géttingen 1983 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in
Géttingen, Phil.-Hist. Klasse, 3. Folge), S. 138.

55 Scuripke: Mittelalterliche Handschriften (wie Anm. 47), S. V1.

56 StadtAZwIIl Z4k Nr. 70, Rechnungen Marienkirche, Bd. 1: 14411489, Nr. 5 (1487-1489), fol. 14r.

346 Julia Kahleyf?



Die Rechnungen der Zwickauer Kirchen erméglichen einen lebensnahen und detail-
getreuen Einblick in das spatmittelalterliche Innere der vier erwihnten Zwickauer
Kirchen. Bildfrommigkeit, eine tiefe Gelehrsamkeit, aber auch der Stolz der Kirchen-
gemeinden auf ihr Gotteshaus spricht aus den Rechnungen und aus den enthaltenen
Inventaren. Die Aufzihlungen von liturgischen und weiteren Gegenstinden bieten
damit Einsichten in das kirchliche Leben kurz vor Einfithrung der Reformation in
Zwickau.

Die spitmittelalterliche Ausstattung der Zwickauer Kirchen im Spiegel der Kirchenrechnungen 347



Veranderungen der Ausstattung der Frankfurter
Marienkirche im 16. Jahrhundert

Eine Spurensuche in den Kirchenrechnungen

Gotthard Kemmether

Bei Kennern der gotischen Kunst ist Frankfurt (Oder) neben der gotischen Hallen-
kirche von St. Marien (Abb. 1) mit ihren drei Glasfenstern aus dem 14. Jahrhundert
vor allem wegen der hervorragenden Prinzipalstiicke, also des Hochaltars (15. Jahr-
hundert), des Taufbeckens und dessiebenflammigen Leuchters (beide 14. Jahrhunder),
beriihmt. Bedingt durch die Kriegszerstorung der Marienkirche, befinden sich diese
Objekte heute in der evangelischen St. Gertraudkirche, und der gewaltige Raum der
chemaligen Stadtpfarrkirche St. Marien scheint leer zu sein. Die meisten Ausstat-
tungsstiicke sind aber nicht erst 1945 verlorengegangen, sondern bereits in fritheren
Jahrhunderten — nicht im Zuge eines systematischen Bildersturms, sondern infolge
der dauerhaften Nutzung der Kirche mit wechselnden theologischen, liturgischen
und gesellschaftlichen Anspriichen.

Da die dltesten Innenansichten von St. Marien aus dem 19. Jahrhundert einen
bereits weitgehend geleerten Raum zeigen, ist man auf Schriftquellen angewie-
sen, will man eine Vorstellung von der mittelalterlichen und frithneuzeitlichen
Ausstattung bekommen. Unter Ausstattung werden hier sowohl ortsgebundenes
Mobiliar wie auch bewegliche Objekte verstanden, die in der Regel in der Sakristei
aufbewahrt wurden.

Uberlieferung der Kirchenrechnungen

In diesem Beitrag soll anhand der leider nur fragmentarisch tiberlieferten Kirchen-
rechnungen versucht werden, die Verinderungen der Ausstattung der Marien- und
Nikolaikirche in Frankfurt (Oder) im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert zu skiz-
zieren. Die Uberlieferungslage ist etwas komplex, da sich ein Teil der Archivalien im
Frankfurter Kirchenarchiv, der andere im Stadtarchiv befindet.

Im Archiv der evangelischen Kirchengemeinde Frankfurt (Oder) ist das ilteste
Rechnungsbuch mit den Einnahmen von 1507 bis 1574 erhalten! — der ehemals
im Stadtarchiv aufbewahrte Band mit den Ausgaben des gleichen Zeitraums ist
seit 1945 verschollen. Im Kirchenarchiv liegen weiterhin noch fiinfzehn einzelne
Jahresrechnungen aus der Zeit zwischen 1580 und 1600.% (Abb. 2) Im Stadtarchiv
Frankfurt (Oder) setzt die Uberlieferung der groflen Rechnungsbiicher in je einem

1 Kirchenarchiv Frankfurt/O. (im Folgenden: KA FF), Liege-Nr. 302, Einnahmen-Buch 1507-1574.
2 KAFF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 305-319, ohne 317.

348 Gotthard Kemmether



1 Frankfurt (Oder), St. Marien, gespiegelter Holzschnitt (Angelus, Andreas: Annales Marchiae
Brandenburgicae. Das ist Ordentliche Verzeichnil vnd beschreibung der fiirnemsten vnd gedenck-
wirdigsten Mdrckischen Jahrgeschichten vnd Historien, Frankfurt [Oder] 1598, S. 105)

SO0

Slifoabe weoeimoer
Lywréoenmv votaett ovdeitlies
Geriach vovwe wfavidf 615
Tt S1de My Tty

2

Titelblatt der Ausgaben von 1580
(Kirchenarchiv Frankfurt [Oder],
Liege-Nr. 319)

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 349



Band jeweils fiir Einnahmen und Ausgaben von 1598 bis 1625 ein’, gefolgt von
weiteren Binden unterschiedlichen Umfangs.* Parallel dazu sind im Kirchenarchiv
einzelne Jahresrechnungen vorhanden, bis Anfang der 1660er Jahre allerdings nur
sporadisch.’ Insofern ist man bei systematischen Forschungen auf beide Uberliefe-
rungsstringe angewiesen.’

Wihrend im édltesten Rechnungsbuch die Jahreseinnahmen noch fortlaufend ein-
getragen sein konnten, allerdings teilweise schon nach Sachgruppen getrennt, handele
es sich bei den spiteren Jahresrechnungen um systematisch gegliederte Reinschriften.
Fiir den hier interessierenden Zeitraum ist lediglich aus dem Jahr 1598 zusitzlich das
fortlaufend geschriebene Konzept erhalten. Die Rechnungen beginnen in der Regel
um den Sonntag Judica des Vorjahres und reichen bis Judica des aktuellen Jahres, zum
Teil wird aber auch an Judica des Rechnungsjahres begonnen und bis ins Folgejahr
fortgefiithre. Das ist insofern relevant, als in den Rechnungen selbst fast nie Jahres-
zahlen, sondern meist nur Tagesdaten angegeben werden.

In ihrer Gesamtheit wurden die Kirchenrechnungen bisher wahrscheinlich nur
durch den Frankfurter Kirchenhistoriker Christan Wilhelm Spieker im 19. Jahr-
hundert ausgewertet. Max Breiter, ehrenamtlicher Bibliothekar der Marienkirche in
den Vorkriegszeit, hinterlief§ ein maschinenschriftliches Exzerpt kulturgeschichtlich
relevanter Informationen aus simtlichen im Kirchenarchiv vorhandenen Jahresrech-
nungen von 1580 bis 1790.” Leider war ihm weder das ilteste Einnahmen-Buch zu-
ginglich, dassich damals noch in Hinden des emeritierten Pfarrers Friedrich Heinrich
Andriefen befand, noch zog er das oben erwihnte, heute verlorene Ausgaben-Buch
im Stadtarchiv heran, dessen Existenz ihm offenbar nicht bekannt war; die spiteren
Rechnungsbiicher im Stadtarchiv beriicksichtigte er ebenfalls nicht.

Quellenlage zur vorreformatorischen Ausstattung der Frankfurter Marienkirche

Die Ausstattung der Marienkirche in ihrer Gesamtheit ist bislang noch nicht er-
schopfend und systematisch bearbeitet worden. Den Zustand Ende des 18. bzw.
Anfang des 19. Jahrhunderts beschreibt Ch. W. Spieker weitgehend aus eigener

3 Stadtarchiv Frankfurt/O. (im Folgenden: STA FF), BA I, XVIII,4 2°2, Kirchenrechnungen
1598-1625. Einnahmen-Buch; BAT, XVIIL4 2°:3, Kirchenrechnungen 1598-1625. Ausgaben-Buch.

4 Davon wird hier nur folgender Band zitiert: STA FF (wie Anm. 3), BA I, XVIII,4 2°:6, Kirchen-

rechnungen 1649-1662. Einnahme und Ausgabe.

KA FF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 325-329, ohne 326.

6 Dieintensivere Beschiftigung mitden Kirchenrechnungen wurde u. a. angeregt durch die Forschun-
gen von Christiane Schuchard zu den Berliner Kirchenrechnungen, vgl. Schucuarp, Christiane:
Die iltesten Rechnungsbiicher der Berliner Pfarrkirchen St. Nikolai und St. Marien, in: Berlin in
Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs Berlin 2013, S. 7-60. — Digs.: Das »Dom-
stift« oder »Neue Stift« zu C6lln an der Spree im Lichte seiner Rechnungsbiicher-Uberlieferung aus
dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts, in: Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des
Landesarchivs Berlin 2015, S. 7-57.

7  SpiexkR, Christian Wilhelm: Beschreibung und Geschichte der Marien- oder Oberkirche zu
Frankfurt an der Oder, Frankfurt/O. 1835. — BREITER, Max: Die alten Kirchenrechnungen von
St. Marien in Frankfurtan der Oder, Typoskript 1935 (Kirchenbibliothek der ev. Kirchengemeinde
Frankfurt [Oder] [im Folgenden: KB FF], Sign. M 68).

N

350 Gotthard Kemmether



Anschauung.® Unabhingig von den Kirchenrechnungen gibt es einige wesent-
liche Quellen, die dafiir herangezogen werden kénnen, fiir diese Betrachtung aber
nicht berticksichtigt wurden, da es hier ausschlieflich um die Verinderungen nach
der Reformation gehen soll: Der Humanist Gregor Schmerlin, genannt Axungia
(1485/86-1512), berichtet in seiner Beschreibung der Marienkirche von insgesamt
36 Altiren’, deren Patrozinien sich zum Teil noch aus ilteren Urkunden und dem
Visitationsregister von 1540 erschlieflen lassen; wertvolle bewegliche Objekte werden
aufgelistet im Stadtbuch von 1516." Der Bestand an liturgischen Schatzkammer-
stiicken wurde dezimiert durch den nicht ganz freiwilligen Verkauf von einigen der
kostbarsten Gerite an Kurfiirst Joachim II. fiir seine neu errichtete Stiftskirche in

Célln an der Spree im Jahr 1536.12

Entfernung mittelalterlicher Ausstattung

Die Entfernung nicht mehr benétigter Ausstattung konnte auf unterschiedliche
Weise geschehen: als Beseitigung und Zerstérung, auf dem Wege des Verkaufs, der
Verwertung der Materialien, aber auch durch Umarbeitung.

Die ersatzlose Vernichtung lisst sich anhand der Rechnungen schwer konkret
nachweisen, da hier beispielsweise zwar von Arbeiten eines Maurers und Abfahren von
Schutt die Rede ist — ob es sich dabei um den Abbruch von Seitenaltiren gehandelt
hat, wird nicht gesagt. Zufillig ist eine andere Quelle erhalten geblieben, die einen
solchen Fall erwihnt. Der Student Johannes Wolf wandte sich in einem Erbstreit mit
seiner Tante Margarethe Wiedemann, Witwe des Universititsprofessors und Doktors
der Medizin Jacobus Jociscus (Jokisch), unter anderem an den Stadtpfarrer um Hilfe.
Der auf den 11. April 1598 datierte Brief erwihnt neben dem Haus des Grofivaters
Adam Wiedemann am Markeplatz auch dessen Kirchenstuhl. Adam Wiedemann
habe seinerzeit einen Platz in der Marienkirche gekauft, an dem ein Altar gestanden,
der abgebrochen wurde, und auf eigene Kosten seinen Stuhl erbaut.'?

8  SpiEKER: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 26—40. — Zu der Anfang des 20. Jahrhunderts noch vor-
handenen Ausstattung siche Jung, Wilhelm (Hg.): Die Kunstdenkmiler der Stadt Frankfurta.d.O.
(Die Kunstdenkmiler der Provinz Brandenburg V1.2), Berlin 1912, S. 64-74.

9 AxuNala, Publius Vigilantius: Descriptio urbis Franckphordiane ad Oderam, in: BaucH, Gustav
(Hg.): Aus dem ersten Jahrzehnt der Universitit und die dltesten Dekanatsbiicher der Juristen und
der Mediziner. Festschrift zur vierhundertjihrigen Jubelfeier der Alma Mater Viadrina, 26. April
1906 (Acten und Urkunden der Universitit Frankfurt/O., Heft 6), Breslau 1906, S. 1-32, hier S. 3f.
Das Gedicht wird in seinem wesentlichen Teil in Ubersetzung abgedruckt in: DEITERS, Maria;
KEMMETHER, Gotthard (Hg.): Biirger, Pfarrer, Professoren. St. Marien in Frankfurt (Oder) und
die Reformation in Brandenburg. Ausstellungskatalog, Frankfurt/O. 2017, S. 43-49.

10 Geheimes Staatsarchiv Preuf8ischer Kulturbesitz, Berlin, I. HA, Rep. 47, FI1.

11 Das Sakristei-Inventar von 1516 ist ediert in RiepEL, Adolph Friedrich (Hg.): Codex diplomaticus
Brandenburgensis (im Folgenden: CDB), Bd. 1.23, Berlin 1862, S. 419£.; in diesem Band sind auch
die meisten der Urkunden zu Altarstiftungen in der Marienkirche abgedrucke.

12 Die Orginalurkunde tiber den Verkauf ist noch erhalten im Frankfurter Stadtarchiv, abgedruckt
im CDB 1.23, S. 454f.

13 STA FF (wie Anm. 3), BA I, XX, Nr. 7b: Heinstus, Martin: Annalen oder Jahrbiicher, Bd. 2,
S. 855-861, zu dem Rechtsstreit noch weitere Dokumente ebd. bis S. 874. Zu Dr. Jacobus Jociscus
vgl. HOHLE, Michael: Universitit und Reformation. Die Universitit Frankfurt (Oder) von 1506

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 351



Wenn kostbare Objekte mit ihrem Materialwert unter den Einnahmen in der
Kirchenrechnungaufgelistet werden, kann dasauch dafiir sprechen, dass sie verduf3ert
werden sollten. Zwei Beispiele sind mir begegnet.

In den Einnahmen von 1523 wurde vom Kirchenvater Hieromymus Jobst am
Ende unter den »Vorriten« an Wein, Ziegelsteinen unter anderem auch folgender
Posten eingetragen: »Item ein gulden kettichen, das man im fundament fandt, vad
eine guldene handt.<!* (Abb. 3) Bei dem Fundament muss es sich — da die Sakristei
samt Martyrchor laut den Jahreszahlen auf den Schlusssteinen bereits 1522 fertig-
gestellt worden war — um das des anschlieflenden Siidquerhauses handeln, das wohl
unmittelbar nach der Sakristei begonnen und einer Bauinschrift an der inneren Ost-
wand zufolge 1524 vollendet war.® Ob es sich dabei um Votivgaben handelte, die
beim Bau des urspriinglichen Querhauses oder eines wandfesten Altars in der Art
cines Grundsteins deponiert worden waren?

Unmittelbar nach der Reformation trug der Rechnungsfithrer des Jahres 1542,
Thomas Ryben, unter den »Vorriten« des Jahres 1541 ein: »Mer habe ich Noch auf$
Silber [...], So die fiffitatores hie gelassen haben, samptt den Ringen vnd Korellen
pater noster vom her Lintholcz bekom[en]«.!® (Abb. 4) Er verbuchte diesen Posten
mit der stattlichen Summe von einhundert Schock, 29 Groschen. Es handelt sich
dabei unter anderem um den von dem Pfarrer und Jura-Professor Johannes Lindholtz
(gestorben 1535) bei seinem Amtsantritt 1518 gestifteten kostbaren Korallen-Rosen-
kranz", der — offenbar im Gegensatz zu anderen Objekten (!) — von den Visitatoren
im Jahr 1540 nicht eingezogen worden war.

bis 1550 (Bonner Beitrige zur Kirchengeschichte 25, zugl. Habil. Bonn 2001), Kéln 2002, S. 107f.
mit Anm. 678. Margarethe Wiedemann muss bereits die zweite Frau von Jociscus gewesen sein,
da in der Kirchenrechnung von 1557 das Begribnis der Doctor Jodocussin verzeichnet ist (KA FF
[wie Anm. 1], Einnahmen-Buch 1507-1574, wie Anm. 1, fol. 116r). Johannes Wolf, Sohn des
gleichnamigen Magisters, wurde zusammen mit seinen beiden Briidern als Knabe im Sommer-
semester 1578 immatrikuliert und legte erst am 6. September 1596 seinen akademischen Eid ab;
vgl. FRIEDLAENDER, Ernst (Hg.): Aeltere Universitits-Matrikeln. I.: Universitit Frankfurt a. O.,
Bd. 1: 1506-1648, Ndr. Osnabriick 1965 (Leipzig 1887), S. 266, Z. 32. »Adam Wiedman« zahlte
noch 1567 Steuern fiir sein Haus am Marktplatz (laut Tiirkensteuerregister von 1567, STA FF [wie
Anm. 3], BAT, Schm. 2°:31, S. 48), direkt darunter sind dann aber schon »Adam wiedmans Erben«
eingetragen. Ein weiterer »wolff widmal[n]«, wohl der Sohn Adam Wiedemanns und Onkel des
Studenten, bezahlte wahrscheinlich im April/Mai 1571 die Gebiihr von einem Taler fiir einen Stand
in der Marienkirche (KA FF [wie Anm. 1], Einnahmen-Buch 1507-1574, fol. 127r). Dabei konnte
es sich um den von A. Wiedemann erbauten Stuhl gehandelt haben, von dessen rechtmifSigem
Erwerb W. Wiedemann in den Unterlagen zu dem Rechtsstreit von 1598 schreibt.

14 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507-1574, fol. 55r.

15 CANTE, Andreas: Baugeschichte, Ausstattung und Restaurierung der Frankfurter St. Marienkirche
im historischen Uberblick, in: TARGIEL, Ralf-Ridiger (Hg.): Die Marienkirche zu Frankfurt (Oder).
Stolz der Stadt — einst und heute, Frankfurt/O. 2005, S. 11-35, hier S. 21.

16 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507-1574, fol. 100r.

17 Die Stiftung einschliellich des Rosenkranzes — sie enthielt auch vier goldene Ringe — wird genauer
beschrieben in einem Nachtrag des jiingeren Frankfurter Stadtbuches, angelegt von Nikolaus Teym-
ler 1516, ediert in CDB 1.23, S. 420. Zu Johannes Lindholtz HéuLE: Universitit (wie Anm. 13),
S. 77-81, hier S. 81 mit Anm. 467.

352 Gotthard Kemmether



.

. ' 72D S TTTEHETEeesicga o TR
qm\w\--"ﬂ‘)’ﬂj‘ . /y_“ P R L S f A= e of Moo i I
u ’ﬂ' M'f - .,,a.‘ dw mew,f.\j”o_ “"‘E""‘ \W-r ’
wmroﬁﬂlkf”pﬁg P v b 14 o
ﬁ-«# Vaeo oo gy Bl &m'r’."‘
Mapnn 4oy 3 » ”
e s e
‘ii'ﬂ"” 2l ““'ﬁﬁ?l@m e - Frep ol L
~e evt"‘”“"’“ﬂ‘/" tnufc? b el il 5 ;
e e B
gﬁﬂc — | Lo S Jf—g—’ﬁ)f_ \«....H’ . b : - gr’- e
‘_;;,, Ayt A o — At
/\ummvﬁﬂ ?“/y»f :ﬂfc/I»’g i v TN
=3 g‘uﬁ’gﬂ zﬁmqum,;? :
"yh@rfvﬁ"f Pyt or ¢ ...7
%m;ﬂcm )ﬂaﬁ% 20 g zo oo O g S w%q\,y—r.r; S |
Sy — / {
&:9«.&& n Peovke ass ‘
)_;-‘"' i i ""’oﬁ,ﬁ%l’“f“f" g UoViar AFnGE o oo ervsy) Qe o Bt
e Qf&u g yﬁs N !2"*"”*“ 7 05
% ’2900 P ‘pﬂ’" v:v-ﬂi"\ r'\.- Kl
nachi € i g
¥ nt'-‘i' ms&“'sd(ﬂ , j\_.",é;(‘ﬂ gt “’I"‘ =B e F"‘
‘;;s Fhou, ,;,rp/h :af‘m‘ G- S g1 - e
ondert Sach) Gab vor Dem
§<bG<n tfim ﬂ’yam&m}uﬁcﬂ fe 1+ 5(*8
B sz forof

(@R T S e——
’-7:5«“ m ==}£ﬁ'.’2”mmﬁ::‘§
Vi 7m0 = Vave ven

-s;'\rn et [Fma
5-—1" S)S"

P S Egc,w,, wdif

cn "' r.:}ngcr

x 3«3_:19»“1!1: ‘Burﬁ’oeg-'-ﬁgfr
SZ*'V/; ﬂ&f&rﬁam" ac’v mm-l .

yeem By Peeez Blruman 7 i voveai§
Fetein o “’“"f‘ f‘) 77

e 3 tanfint 6 FurPere Backifleyn Sery
ke lqc?afww [t o Novvatf

n St aun Ym vovralf 50 emf
,:’F.G‘h \:om 6’7 n rf'rwm;:-\ o¢€wvn|‘g‘ '

o 3 i) frrmififen [l w‘guﬂ-au
F}uuﬁm fﬁo‘: Al +1m\tl¢k +,— G}f

ke €3 wlPen G v Sad man im ﬁ.ﬂ
jSammr . \».9%3..&“ M‘S‘ ;
’)@rﬂ Wftﬂv Gang né;auﬁn "1

whin @CALffE v
mmﬁu&f&m:ﬁm an o Gotlape

3 (links)
Ausschnitt aus der Kirchenrechnung von
1523 (Einnahmen-Buch 1507-1574,

—e——

”\E‘:fmﬂ m, ""M"’ff i fol. 55r; Kirchenarchiv Frankfurt [Oder],
; | Liege-Nr. 302)
P |
% A “::W‘"ﬁ' ; e |
Yofors oo Guren ok 1o vev Yol / 4 (rechts.) .
Bt o heVEL, Vv wpl ne 5 Ausschnitt aus der Kirchenrechnung von
1542 (Einnahmen-Buch 1507-1574,

i ‘"fﬂ"ﬁ‘ r‘g ﬂ fc?l. 100r; Kirchenarchiv Frankfurt [Oder],
: i Liege-Nr. 302)

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 353



In der Kirchenrechnung von 1551 wurde »zyn, von der orgel vber tauff!® verkauft,
das wohl von den Pfeifen der mittelalterlichen Orgel stammte, welche bereits im
14. Jahrhundert existierte. Die Orgel wurde 1545 bis 1548 umgebaut', wobei alte
Pfeifen ausgemustert wurden oder nicht benétigtes Rohmaterial iibrig blieb.

Gegenstidnde aus weniger edlen Metallen wurden auch in Zahlung gegeben, wie
am 3. November 1651, als dem Kannegiefler »2 alte Leuchter inn der Sacristey« a
siebeneinhalb Pfund zur Anfertigung zweier neuer iiberlassen wurden. Meist ist aber
lediglich pauschal vermerkt, dass bespiclsweise achteinhalb Pfund »Altt Zynn« am
15. Mai 1619 zur Herstellung von zwei Kommunion-Kannen verwendet wurden.?

Eine »kreative Umnutzung« hingegen nahm man kurz vor Weihnachten 1618
vor: »Denn 24 December weill in der Ober: vnnd Vnterkirchenn Jnn Jeder ein Alte
Casel gelegenn, So nicht mehr gebrauchet, Al ist vonn beidenn Einn Deck vib die
Cannzell in der Vntterkirchen gemachet, vand ist Zur Seydenn Zum Frannzen, Zum
Vntterfutter vind macher lohnn in allen Auf§gebenn, lautt Zettel N°. 54: 81l., 9 gr.«
Man verwendete also den unter Umstinden teuren Seidenstoff und wahrscheinlich
auch die gestickten Besitze zweier nicht mehr gebrauchter Kaseln, um daraus unter
Hinzufiigung einer Fransenborte einen Behang herzustellen, der um den ganzen
Kanzelkorb herumreichte.?!

Der Verkauf tiberzahliger Objekte ist hingegen einige Male belegt. So ist 1573
von Kaplan Jakob Lehmann ein Messgewand nach Kliestow verkauft worden und
zum 19. Dezember 1601 der Verkauf einer »schwartz Sammet Kaflell mit einem
weiflen Kreutz« nach »Orzschern« (?) fiir 4% Taler eingetragen.?? Dass nach den

18 KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507-1574 (wie Anm. 1), fol. 110v. Als Standort der Orgel
wird »iiber der Taufeq, also auf der Westempore, angegeben, da sich bereits 1507 auch eine kleinere
Orgel auf der Chorschranke hinter dem Vierungsaltar befand, vgl. SpiexEr: Marienkirche (wie
Anm. 7), S. 31.

19 Ebd.,S.32,vgl. GrRimm, Heinrich: Meister der Renaissancemusik an der Viadrina. Quellenbeitrige
zur Geisteskultur des Nordostens Deutschlands vor dem DreifSigjihrigen Kriege, Frankfurt/O.
1942, S. 155.

20 STAFF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1649-1662. Einnahme und Ausgabe [unfoliiert]. - STA
FF, Kirchenrechnungen 1598-1625. Ausgaben-Buch, 1619 Ausgaben, S. 2.

21 KAFF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 329, Kirchenrechnung 1618, Ausgaben fol. 1v. Das Ergebnis einer
solchen Umarbeitung ist méglicherweise auf einem Kupferstich mit der Innenansicht der Pfarr-
kirche St. Lorenz in Niirnberg von Johann Andreas Graff aus dem Jahr 1685 zu erkennen: Hier
siecht man am Kanzelkorb nebeneinander zwei () flache Kruzifix-Darstellungen, die in ihrer Form
spatmittelalterlichen Kaselkreuzen dhneln (abgebildet in: Reformation in Niirnberg — Umbruch
und Bewahrung. Ausstellungskatalog, Niirnberg 1979, S. 69, zu Kat.-Nr. 74, S. 66ff.). Insofern
kénnte man auch in diesem Fall zwei bis drei ausgemusterte Kaseln zu einem Kanzelbehang ver-
arbeitet haben.

22 Wohl Otscher (Owczary) bei Goritz (Gérzyce). KA FF (wie Anm. 1), Einnahmen-Buch 1507-1574,
fol. 131r. — STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Einnahmen-Buch, S. 58. Vgl.
dazu die Beispiele fiir die Abgabe von Kaseln aus dem Brandenburger Dom an Dorfkirchen bei
JEITNER, Christa-Maria: Mittelalterliche liturgische Textilien in der Mark Brandenburg und ihre
Weiternutzung nach der Reformation, in: BADSTUBNER, Ernst; KNUVENER, Peter; LaBUDA, Adam
S.; Scaumanny, Dirk (Hg.): Die Kunst des Mittelalters in der Mark Brandenburg. Tradition —
Transformation — Innovation, Berlin 2008, S. 456—469, hier S. 459f.

354 Gotthard Kemmether



Kirchenrechnungen ausgerechnet drei schwarze Kaseln — bei einer wird noch das
weifle Kreuz erwihnt— nicht mehr benétigt wurden, diirfte mit den reformatorischen
Veridnderungen zu tun haben. Derartige Kaseln hatten wahrscheinlich in erster Linie
fiir die Feier der Requien und Seelmessen gedient, die sich im Spitmittelalter grof$er
Beliebtheit erfreuten. Nach der Abschaffung dieser Praxis durch Martin Luther
wurde der Giberwiegende Teil der in einer bedeutenden Pfarrkirche wie der Marien-
kirche sicher zahlreich vorhandenen schwarzen Messgewdnder nicht mehr gebrauche,
wihrend Kaseln an sich durchaus noch verwendet wurden, wie der Verkauf an die
Dorfkirche in Kliestow bestitigt. Dies wird auch belegt durch die von Zeit zu Zeit
begegnenden Ausgaben fiir die Reparatur von Kaseln, so zum Beispiel in den Jahren
1600, 1661 und 1671.23

Bemerkenswertsind zwei weitere Posten, die den Verkaufvon Kunstwerken betreffen.

Fiirein»AltMarien Pieltwwurdenam 7. April 1602 2 1., 26 gr. eingenommen, wobei
»Bild« hier sowohl ein Tafelbild wie auch eine Skulptur meinen kénnte.?* Gotische
Figuren wurden in Brandenburg nach der Reformation in der Zeit der Renaissance
oder des Barock gerne fiir Altire oder Kanzeln wiederverwendet.?

Wenige Jahre spiter, am 24. Oktober 1609, ist der Verkauf eines Altars an die
Dorfkirche in Reipzig erfolgt und am 23. November mit fiinfzig fl. bezahlt worden.?
In diesem Falle kénnte der Pfarrer von Reipzig, Gregor Talckow, seinen Vorgesetzten,
den Frankfurter Pfarrer und Superintendenten Andreas Wenzel, um Uberlassung
eines Altars gebeten haben. Das 6stlich der Oder gelegene Reipzig war zudem Frank-
furter Kimmereidorf.

Dies fiigt sich gut zu der Tatsache, dass die brandenburgische Reformation im
16. Jahrhundert ohne Bilderstiirme verlief. Mittelalterliche Altdre und Heiligenfigu-
ren besaflen offenbar sogar noch im 17. Jahrhundert einen Markewert und wurden
nicht unbedingt unentgeltlich abgegeben. So wurden etwa fiir die Altire in Breder-
eiche (1689) und Sechausen (um 1600) noch gotische Schnitzfiguren von Heiligen
verwendet.”” Marienfiguren hingegen fanden zwischen zeitgendssischen Engeln auf
Schalldeckeln der Kanzeln in Seehausen (1619) und in der Marienkirche in Kolberg
(1594?) ihren Platz.?®

23 KAFF (wieAnm.1), Liege-Nr. 305, Kirchenrechnung 1600, Ausgaben S. 18. - STAFF (wie Anm. 3),
Kirchenrechnungen 1649-1662. Einnahme und Ausgabe (wie Anm. 4), 8. November 1661 [un-
foliiert]. — KA FF (wie Anm. 1), Liege-Nr. 334, Kirchenrechnung 1671, Ausgaben, 18. September
1671 [unfoliiert].

24 STAFF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Einnahmen-Buch, S. 70.

25 Vgl. dazu Ziems, Werner: Vorreformatorische Bildwerke in nachreformatorischen Aufsitzen. Vom
Erhalt durch Nutzung, in: Janowskr, Bernd; ScHumany, Dirk (Hg.): Dorfkirchen. Beitrige
zu Architektur, Ausstattung und Denkmalpflege (Kirchen im lindlichen Raum 3), Berlin 2004,
S. 380-388.

26 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Einnahmen-Buch, S. 21 (in dieser Jahres-
rechnung). Da Reipzig (Rybocice) in der Schlacht von Kunersdorf zerstért wurde, ist dort leider
kein mittelalterlicher Altar mehr vorhanden.

27 WAaNKA4, Johanna: Sankt Martin Bredereiche, in: Huser, Kara (Hg.): Kirchen in Brandenburg und
ihre Hiiter, Miinchen 2010, S. 2833, hier S. 30 mit Abb. S. 32f. Zu Sechausen siche die folgende
Fufinote. — Andere Beispiele bei Ziems: Bildwerke (wie Anm. 25), S. 382-388.

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 355



Auf eine dhnliche Weise konnte auch das Schreinrelief eines kleinen Alcars aus
der Zeit um 1520, auf dem der auferstandene Christus dem ungliubigen Thomas im
Kreis der Jiinger erscheint, in die Kirche St. Gertraud in Frankfurt (Oder) gelangt
sein. Diese Kirche war 1631 im DreifSigjihrigen Krieg mit der Gubener Vorstadt von
den kaiserlichen Truppen niedergebrannt und nach dem Wiederaufbau 1662 wieder
cingeweiht worden. Da die Weihe eines neuen Barockaltars erst 1679 erfolgte, konnte
das spitgotische Relief, das urspriinglich zum Thomas-Altar der Marienkirche gehért
haben wird, in der Zwischenzeit als Altar gedient haben.”

Abgesehen von den im 20. Jahrhundert und noch in den letzten Jahren entdeckten
und freigelegten mittelalterlichen Fresken ist tiber die Ausmalung der Marienkirche
fast nichts bekannt. In einer Quelle des 17. Jahrhunderts jedoch wird von Maler-
arbeiten am 27. Mirz 1566 an dem groflen Wandbild des hl. Christophorus berichtet,
das sich unweit der Orgel, also wahrscheinlich an der inneren Westwand, befand.
Allerdings ist nicht eindeutig zu erkennen, ob es damals tibertiincht oder vielleicht
restauriert wurde.?°

Restaurierung von Ausstattungsstiicken

Die weitere Nutzung und vielleicht sogar Wertschitzung vorreformatorischer Aus-
statcungsstiicke zeigt sich an den Ausgaben, die zu ihrer Erhaltung getitigt wurden.
In den Rechnungen ist natiirlich nicht das Alter der Objekte angegeben, und nur
selten ist eine Identifizierung mit konkreten Objekten sicher moglich — dennoch lisst
sich aus der Funktion der Gegenstinde und gelegentlich aufgrund weiterer Quellen
auf ihren mittelalterlichen Ursprung schliefen.

Ausgaben zur Reparatur der Glasfenster finden sich wiederholt in den Kirchen-
rechnungen, doch sind diese Angaben zu unspezifisch, als dass man sie auf die
mittelalterlichen Glasmalereien bezichen kénnte.?! In gewissen Abstinden kommen
Reparaturen von Leuchtern, wohl Kronleuchtern vor, beispielsweise dann, wenn sie
heruntergefallen waren. Sie wurden auch regelmiflig gescheuert, meist vor einem
groflen Fest.? In einem Fall kdnnte vielleicht eine Restaurierungsmafinahme am

28 MECKEL, Markus: Dorfkirche Seehausen, in: Huer: Kirchen (wie Anm. 27),S. 128-133, hier S. 131,
mit Abb. Die Kanzel in der Kolberger Marienkirche wurde 1945 zerstort. Sie ist kurz beschrieben
(ohne Erwihnung der Marienfigur) in BOTTGER, Ludwig: Die Kreise Koslin und Colberg-Kérlin
(Die Bau- und Kunstdenkmiler des Regierungs-Bezirks Késlin, Heft 1), Stettin 1889, S. 36f. mit
Tafel.

29 Zur Geschichte der St. Gertraudkirche Jung: Kunstdenkmiiler (wie Anm. 8), S. 41, zum Thomas-
reliefebd., S. 43, GrRamLIcH, Sybille (Hg.): Stadt Frankfurt (Oder) (Denkmaltopographie Bundes-
republik Deutschland. Denkmale in Brandenburg 3), Worms 2002, S. 90 m. Abb. S. 89, sowie
ausfiihrlicher bei DerTeErRs/KEMMETHER: St. Marien (wie Anm. 9), Kat.-Nr. 192, S. 345f.

30 »A.C. 1566 ist alda in der in der Oberkirche der grosse Christophor: abgemahlet worden nicht weit
von der Orgelln.« Notiz von Andreas Ebert (1584-1648) in BEYER, Valentin: Diarium Historicum.
Das ist, Historisch Hauf8 Buch, Wittenberg 1603, Bd. 1, S. [159a, d.h. vor S. 159 eingeheftetes
Blatt]. — KB FF (wie Anm. 7), Sign. P 101. Das Wandbild wird noch erwihnt im Umfeld der
Visitation von 1573, vgl. SpiEkER: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 471, Anm. 121.

31 Bereits die ilteste erhaltene Jahresrechnung von 1580, S. 22 (KA FF [wie Anm. 1], Liege-Nr. 319)
verzeichnet immerhin eine Ausgabe von iiber 26 fl. — und das war noch nicht die Endsumme!

356 Gotthard Kemmether



sicbenflammigen Leuchter (Abb. 5)
gemeint sein, wenn es heifSt, dass »ahm
groflen leuchter, zwo Réren und eine
newe schiif$el«vom Rotgieferangefertigt
wurden.? Gelegentlich begegnen auch
Ausbesserungen an den Vasa Sacra wie
am 2. April 1603 am »grossen Kelch«.>4

Die bereits im Spatmittelalter genutz-
te Orgel im Westteil der Kirche wurde
immer wieder repariert, renoviert und

umgebaut.” Die ersten umfassenden
Mafinahmen, die sich noch greifen
lassen, erfolgten in den Jahren 1545 bis
1548 und waren in dem nicht erhalte-
nen Ausgaben-Buch verzeichnet. Im
Einnahmen-Buch hingegen wird 1544
eine verspitet eingegangene Summe von
50 fl. genannt, die »die vorsteher dif Jar :
zw der Orglen dem Heinrich petkenzw 5 Siebenflammiger Leuchter in St. Marien
der Orglen geben« haben. Was letzterer ~ (Foto: Rudolf Grunemann, 1929)

mit der Orgel zu tun hatte, geht nicht

daraus hervor, zumal Leonhard Franck

aus Berlin als Orgelbauer identifiziert wurde.’® Eintragungen von 1546 und 1548
tiber vom Rat und speziell vom Ratsherrn Hubner fiir den »orgel maler« — spiter ist
einfach nur vom »maler« die Rede — gezahlte Summen von insgesamt 90 fl. (!) lassen
die Uberlegung zu, ob die Orgel wirklich nur »neu ausgemalt wurde« oder vielleicht
gar kiinstlerisch gestaltete Fliigel erhielt.?” Jedenfalls wurden die Arbeiten zumindest

32 Reparaturen heruntergefallener Leuchter finden sich z.B. in den Ausgaben von 1600, S. 15 (KA
FF [wie Anm. 1], Liege-Nr. 305), sowie 1606, S. 6 (STA FF [wie Anm. 3], Kirchenrechnungen
1598-1625. Ausgaben-Buch). Auf der gleichen Seite findet sich der Eintrag »von Leuchtern gegen
Ostern zu scheiern.. .«.

33 Am 23. Januar 1607, ebd. 1607, S. 7.

34 STA FF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Ausgaben-Buch, S. 66.

35 Zu den Orgeln in der Marienkirche siche Sprexer: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 30-37, hier
S. 32f. — GrRimM: Renaissancemusik (wie Anm. 19), S. 155-158.

36 Spieker: Marienkirche (wie Anm.7), S. 32. Der Rechnungsbeleg findet sich in KA FF (wie Anm. 1),
Einnahmen-Buch 1507-1574, fol. 102r. »Heinrich Bettke« begegnet noch einmal auffol. 107v, kurz
vor dem letzten Eintrag zum Maler, dazu s.u. Heinrich Bettke gehérte jedenfalls in den 1550er
Jahren dem Stadtrat an und ist zudem 1557 als Vorsteher des Frankfurter Jakobispitals belegt (STA
FF [wie Anm. 3], BA I, II,3, Memorialbuch 1554-1560, fol. 1v, 36av, 69av, 148v, besonders fol.
81r).

37 KAFF (wieAnm. 1), Einnahmen-Buch 1507-1574, fol. 105v und 107v, vgl. SPIEKER: Marienkirche
(wieAnm.7), S. 32, er gibtaufgrund der Ausgaben eine Gesamtsumme von 105 fl. fiir den Maler an.
Gemalte Orgelfliigel des 16. Jahrhunderts haben sich beispielsweise erhalten in der Fuggerkapelle
in St. Anna in Augsburg.

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 357



teilweise vom Rat, méglicherweise auch von privaten Spendern getragen und gingen
nicht allein zu Lasten des Kirchenvermaégens.

Die nichsten maflgeblichen Ausbesserungen, die sich zumindest von Januar 1600
bis Januar 1601 hinzogen, sind im Wesentlichen unter der Uberschrift »Orgellbau
und Renovierung« verzeichnet und umfassen unter anderem die Anbringung von
Windladen und die Anschaffung eines »glecklin uf die Orgel«.*® Am 18. November
1611 wurden die Orgeln in der Ober- und Unterkirche gestimmt.*

Umfingliche Arbeiten fanden 1614 statt, die in der Kirchenrechnung auf drei (!)
Seiten unter der eigens eingefiigten Rubrik »Ausgaben auff den Orgelbau in S. Ma-
rien« aufgelistet werden.“® Hier sind neben Spesen des Orgelbauers die Kosten fiir
Blasebilge, wofiir unter anderem beim Buchdrucker Friedrich Hartmann Pergament
und Papier besorgt wurde, sowie fiir die Reparatur und das Gief8en von Orgelpfeifen
verzeichnet. Wihrend der Arbeiten musste sogar ein Geriist aufgestellt werden.!

Auch der »Seiger, der hdufiger gerichtet werden musste, ging vielleicht noch auf
das Spitmittelalter zuriick.4? Es ist allerdings nicht sicher zu entnehmen, ob er sich
am Turm oder im Kircheninnern befand. Definitiv handelte es sich aber bereits um
eine Uhr mit einer Viertelstunden-Einteilung, da sie als »Viertel Seiger« bezeichnet
wird.43

Besonders interessant ist eine Auflistung von Ausgaben unter dem Titel »Auf8gabe.
Daf$ Alte Alter () Zu Renofirn«. Es ist recht wahrscheinlich, dass damit der Hochaltar
der Marienkirche gemeint ist, mit Sicherheit jedenfalls ein alter, also vorreformatori-
scher Altar.** Am 12. April 1605 sind »Basilio dem Mahler [24 fl. bezahlt worden,]
alles vnd Jdef wieder richtig zuzurichten«, sowie 14 gr. fiir kleinere Arbeiten und
Nigel. Gleichfalls wurden »Dem Bildhauer vor seine Arbeit laut def§ Zettelf3, weil

38 STAFF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Ausgaben-Buch, 1600, S. 35. Vgl. Grimm:
Renaissancemusik (wie Anm. 19), S. 155-158. Eine »Reparatur der Orgel« fand nicht im Januar
1599 statt (so in: JosT, Wolfgang; OTTENBERG, Hans-Giinter; ScHIECK, Martin (Hg.): Das Frank-
furter Musikleben im Zeitalter der Reformation. Projektdokumentation und Ausstellungskatalog
[Frankfurter Jahrbuch 2006], Jacobsdorf 2006, S. 79), sondern im Januar 1600, der noch zum
Rechnungsjahr 1599 zihlte: Ausgaben wie oben, 1599, S. 21.

39 STAFF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Ausgaben-Buch, 1611, S. 9.

40 Ebd., 1614 [S. 10-13].

41 Wihrend der Orgelbauer Paul Lidemann offenbar aus Stettin kam, legen die Fahrtkosten nahe,
dass er parallel an einer Orgel in Soldin gearbeitet hat, ebd., [S. 10]. Die »Generalinstandsetzung
der Orgel ist erwiihnt bei GRimm: Renaissancemusik (wie Anm. 19), S. 157£., der hier v.a. von den
Organisten berichtet, die die renovierte Orgel zu erproben hatten. Weder bei SpiEkER: Marien-
kirche (wie Anm. 7) noch bei Jost/OTTENBERG/SCHIECK: Musikleben (wie Anm. 38) ist diese
Orgelbau-Mafinahme erfasst. Der danach angestellte Organist hief§ nach der Kirchenrechnung,
wie oben [S. 13], Dominik Peutscher, was Grimm nicht erwihnt.

42 In der Bestitigungsurkunde von 1486 tiber ein tiglich vor dem Hochaltar der Marienkirche zu
singendes Salve Regina findet sich die Anweisung, dass es »alle Tage tegelichen uff den abent nach
seigers vunffen« gesungen werden soll (CDB 1.23, S. 291, Nr. 354).

43 Fiireine (zusitzliche?) Uhr im Kircheninnern spricht der Eintrag vom 18. Juni 1606, als ein Tischler
fiir das »gegitter am Seger ufm newen Cohr« bezahlt wird (STA FF [wie Anm. 3], Kirchenrech-
nungen 1598-1625. Ausgaben-Buch, 1606, S. 3).

44 Mit »Alte Alter« kénnte auch lat. altum altare = Hochaltar gemeint sein.

358 Gotthard Kemmether



sich sein weib sohoch vermeflen [...J« 7 fl. ausgezahlt. Einige Zeit spater, am 23. April,
erhielt der Tischler noch 1 fl. »vor seine Arbeit«. Es muss sich dabei durchaus um
aufwendigere Instandsetzungsarbeiten gehandelt haben, da insgesamt immerhin
32 fl., 16 gr. abgerechnet wurden.®

Fiir eine rein »kosmetische« Mafinahme im Rahmen der Kirchenreinigung am
20. April 1608 wurde dem »Gesellenn Trinckgelct die Altar und Tauffe wiedrumb
zu renovierenn« gegeben?®, was sich eindeutig auf die mittelalterlichen Ausstattungs-
stiicke bezieht.

Kurzer Uberblick iiber die weitere Entwicklung

Gravierendere Verinderungen der Kirchenausstattung wurden — abgeschen von der
schrittweisen Entfernung der Seitenaltire — wohl erst in den spéteren Jahrhunderten
vorgenommen. Noch in den ersten ausfiihrlicheren Beschreibungen der Kunstwerke
in der Marienkirche vom Anfang des 19. Jahrhunderts werden verschiedene kleinere
Altire genannt. Bei der umfassenden Renovierung unter Karl Friedrich Schinkel 1826
bis 1830 wurde unter anderem ein reich geschnitztes Gestiihl von 1442 beseitigt. Die
grofle Kreuzigungsgruppe, die sich einst iber dem Kreuzaltar befunden hatte, war
offenbar bereits beim Abbruch der Singerempore am Ubergang der Vierung zum
Hochchor 1817 demontiert worden.?’

Von den liturgischen Geriten aus vorreformatorischer Zeit war Mitte des 17. Jahr-
hunderts nachweislich Einiges vorhanden.?® Auch erhaltene Inventare von 1776 und
1790 verzeichnen immerhin noch eine Anzahl von Messgewindern, deren letzte 1809
verkauft wurden, um eine Ausbesserung der Kirchenfenster zu finanzieren. Ihr bereits
stark fragmentierter Perlenbesatz legt die Identifikation mit den 1680 beschriebenen
Kaseln nahe, deren Heiligenbilder auf mittelalterliche Entstehung schliefSen lassen.*’

45 STAFF (wie Anm. 3), Kirchenrechnungen 1598-1625. Ausgaben-Buch, 1605, S. 14. Werner Ziems
(BLDAM) verdanke ich den Hinweis (Gesprich am 15. Juli 2017), dass im Restaurierungsbericht
Wolf-Dieter Kunzes tiber den Hochaltar von ca. 1986 am Schrein eine Zweitfassung nachgewiesen
wurde. Es handelt sich dabei um eine Azuritfassung, die »wahrscheinlich« aus dem 16. Jahrhundert
stammt, da dieses Mineral spiter nicht mehr fiir Blaufassungen in Gebrauch war. Laut W. Ziems
kénnte dies Teil der im Rechnungsbuch genannten Mafinahme gewesen sein.

46 Ebd., 1608, S. 3.

47 Die alteste ausfiihrlichere Beschreibung der Kunstwerke stammt von BtiscHING, Johann Gustav:
Reise durch einige Miinster und Kirchen des nérdlichen Deutschland im Spigahr 1817, Leipzig
1819, hier S.451-463, vgl. dazu den Zustand 100 Jahre spiter JunG: Kunstdenkmiler (wie Anm. 29),
S. 70-74. Von den hier aufgezihlten Bildern sind Nr. 2 und das Luther-Portrait an der Kanzel
seit 1945 nicht mehr vorhanden. Zur grofen Restaurierung Spreker: Marienkirche (wie Anm. 7),
S. 408-411, zum Abbruch der Singerempore und des kleinen Altars, des ehem. Kreuzaltars, siche
ebd., S. 38, zum Gestiihl S. 39f.

48 Der Inhalt von Inventaren aus den Jahren 1667 und 1680 wird auszugsweise wiedergegeben bei
SpIEKER: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 322—326. Darunter finden sich auch noch Monstranzen
und Weihrauchfisser aufgelistet. Ebd., S. 324-326 sind einige der Messgewinder mit Heiligen-
darstellungen und sonstige Paramente beschrieben.

49 DieInventare von St. Marien und St. Nikolai aus den Jahren 1776 und 1790 sind ediert bei BREITER:
Kirchenrechnungen (wie Anm.7),S. 154-165und S. 178-191. Uber den Verkauf der Messgewinder
berichtet SPIEKER: Marienkirche (wie Anm. 7), S. 325 sowie S. 392f.

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 359



Inneres der St. Marienkirche, Photographie um 1920 (Kirchenarchiv Frankfurt [Oder], Liege-

6

)

Nr. 971

Gotthard Kemmether

360



Zu erkliren ist die Tatsache, dass im untersuchten Zeitraum bis auf die beiden
Kommunion-Kannen — die aufgrund der lutherischen Abendmahlspraxis notwendig
geworden waren — keine Vasa Sacra angeschafft wurden. Dies wird zum einen daran
liegen, dass aus vorreformatorischer Zeit geniigend Patenen und Kelche — die dann
mit Hilfe der Kannen nachgefiillt werden konnten — vorhanden waren. Andererseits
wurden derartige reprisentative Stiicke in der Regel nicht aus dem Kirchenhaushalt
bezahlt, sondern weiterhin durch Stifter finanziert. Daher finden sie sich nicht in den
Kirchenrechnungen —aufer wenn Reparaturen vorgenommen wurden —und kénnen
meist nur im Falle des Vorhandenseins von Stifterinschriften identifiziert werden.

Schlussbetrachtung
Da das Ausgaben-Buch aus der Zeit unmittelbar nach Einfithrung der Reformation
nicht mehr vorhanden ist, lsst sich nur wenig tiber aktive Verdnderungen an der Aus-
stattung in dieser Zeit sagen. Verkaufserldse im gleichzeitigen Einnahmen-Buch, die
auf Reduzierung des Inventars hindeuten kénnten, gibt es bezeichnenderweise kaum.

Im Hinblick auf die Auswertung der Kirchenrechnungen beziiglich der Verinderun-
gen an der Ausstattung ist zu beobachten, dass der Umgang mit dem tiberkommenen
Bestand nach der Reformation eher von Pragmatismus geprigt war. Was nicht mehr
gebraucht wurde, entfernte man, soweit es »im Weg war« bei der Aufstellung neuen
Mobiliars wie Kirchenstithlen oder Emporen. Materialien wurden wiederverwertet,
tiberzihlige Stiicke auch verkauft. Was weiterhin im gottesdienstlichen Rahmen Placz
und Funktion hatte wie Taufe oder liturgische Gewinder, konnte sich regelmifliger
Pflege und — wie offenbar im Falle des Hochaltars — gelegentlich sogar angemessener
Instandhaltungsmafinahmen erfreuen. Beeindruckend ist die Tatsache, dass selbst
Kaseln und einzelnen Heiligenbildern oder -figuren noch Anfang des 17. Jahrhunderts
so viel Wert beigemessen wurde, dass sie verkauft werden konnten. Von »protestan-
tischer Bilderfeindlichkeit« kann hier keine Rede sein.

Die Reduzierung auf den heute erhaltenen Kernbestand der Ausstattung ist das
Ergebnis einer noch vom Klassizismus beeinflussten Vorstellung einer idealen Gotik,
die in reiner Architektur nur zentrale Kunstwerke prisentieren wollte. (Abb. 6)

Verinderungen der Ausstattung der Frankfurter Marienkirche im 16. Jahrhundert 361



Was bleibt? Was kann weg?

Die Umwandlung mittelalterlicher Kirchenausstattungen nach
Einfiihrung der Reformation in Brandenburg und in den Lausitzen

Peter Kniivener

Einesder ritselhaftesten und vielschichtigsten Themen im Bereich der frithneuzeitlichen
Kunstgeschichte im konfessionellen Kontext ist der Umgang mit mittelalterlichen
Kirchenausstattungen. Man kann sich im Grunde kaum ein Bild davon machen,
was geschah. Die Quellen reden nur relativ wenig und dann schr ausschnicthaft
dariiber, und die bildlichen Uberlieferungen sind eine duflerste Raritit. Fiir den
gesamten Bereich der Mark Brandenburg gibt es im Grunde nur zwei einigermaflen
detailreiche Bilder von Kirchenriumen aus der Reformationszeit — und das auch nur
im weiteren Sinne, einmal die beriihmte Ansicht der Berliner Nikolaikirche vom
dortigen Kotteritzepitaph (Abb. 1, 1616)' und dann die des Epitaphs Weitzke in der
Brandenburger Gotthardtkirche (Abb. 2, 1585). In Betlin sicht man cinen bevélker-
ten und reich ausgestatteten Raum, in dem zentrale Handlungen des kirchlichen
Kontextes stattfinden — gut erkennbar sind Taufe, Predigt und Abendmahl. In dem
Kirchenraum bestimmen bereits nachreformatorische Ausstattungsstiicke das Bild,
so die Taufe (noch erhalten) mit Taufgehege, die Kanzel, prichtig ausgestattete Grab-
kapellen mit Epitaphien. Neben der Kanzel hingt ein Bild Melanchthons. Daneben
sicht man allerdings auch mittelalterliche Tafelbilder an den Siulen: Eine Strahlen-
kranzmadonna und ein — noch erhaltenes — Bild mit der Gefangennahme Jesu. Im
Triumphbogen dominiert noch die Triumphkreuzgruppe den Kirchenraum. Vor die
Chorschranke wurde offenbar eine Empore gebaut, auf der sich auch Leute befinden.
Und ganz hinten in der Kirche, hinter der Chorschranke, befindet sich sogar noch das
hoch aufragende, reich geschnitzte Fliigelretabel.? In Brandenburg, wo man nur den
Chor sicht, nicht die gesamte Kirche, hatte man zur Entstehungszeit des Gemildes
schon stirker in das Gefiige der Ausstattung eingegriffen. So ist der 1559 geschaffene
Fliigelaltar — eines der wichtigsten nachreformatorischen Kunstwerke Mitteldeutsch-
lands — bereits aufgestellt, der mutmaf3lich mittelalterliche Vorgénger also abgeraumt.
Mittelalterliche Ausstattungselemente sind die als Konturen erahnbaren, heute lingst
verlorenen Glasmalereien, die aufgrund ihrer charakeeristischen Medaillonstrukeur
ins 15. Jahrhundert datiert werden konnen, sowie das fiir eine spitmittelalterliche

1 Becken, Jorg: Die Epitaphien Diestelmeyer-Kétteritzsch in der Nikolaikirche Berlin-Mitte, in:
Jahrbuch der Stiftung Stadtmuseum Berlin, Bd. 10, 2004/2005, S. 73-95.

2 Heute in der Marienkirche. Zur mittelalterlichen Ausstattung der Berliner Nikolaikirche siehe
Kniivener KNUVENER, Peter: Reste der Herrlichkeit. Die mittelalterlichen Kunstschitze aus der
Berliner Nikolaikirche, in: Kunz, Tobias; Scnumann, Dirk (Hg.): Werk und Rezeption. Archi-
tektur und ihre Ausstattung. Ernst Badstiibner zum 80. Geburtstag, Berlin 2011, S. 340-355.

362 Peter Kniivener



|

A ]
o
g
1
g
L
H
gl

1 Berlin, Nikolaikirche, Epitaph Caritas Distelmeyer und Johann Kotteritzsch, 1616 (Foto:
M. Setzpfandt)

Pfarrkirche obligate Chorgestiihl. Jenes — urspriinglich von den Vikaren bei den
gemeinsamen Gottesdiensten und Andachten genutzt — ist von den Biirgern des
nachreformarorischen Brandenburg »in Besitz« genommen worden: Das Bild zeigt
eine Totenfeier mit Sarg im Chorraum, in den Stallen des Gestiihls sitzen Menschen.

Die Kirchenriume sind jeweils durch eine reiche Ausstattung geprigt. Die ver-
bliebenen mittelalterlichen Kunstwerke sind integriert und werden weitergenutzt
(Gestiihl), doch der Transformationsprozess ist in vollem Gange: In Brandenburg
fehlt das mittelalterliche Hochaltarretabel, ein prichtiges Renaissanceepitaph hingt
im Chor. In der Tat wurde die Gotthardtkirche im 16. und frithen 17. Jahrhundert
reich ausgestattet und verinderte ihr Erscheinungsbild gravierend. Das musste aber
nicht so sein, wie andere mirkische Pfarrkirchen eindrucksvoll belegen, besonders
Kirchen der Altmark. In Stendal zeugen die erhaltenen Chorschranken in St. Marien
und St. Jacobi von einem erstaunlichen Konservativismus. Jeweils blieben auch hier
die prachtvollen Chorgestiihle erhalten. In der Marienkirche — der Ratskirche immer-
hin! — dnderte sich im Chor sehr wenig — man gewinnt den Eindruck, dass hier das

Was bleibr? Was kann weg? 363



Brandenburg, St. Gotthardt,
Epitaph Weitzke, 1585
(Foto: J. Miiller)

kiinstlerisch anspruchsvolle Ensemble aus Schranke, Gestithl und Hochaltarretabel
gewahrtbleiben sollte. Der einzige Eingriff scheint die sehr eigenartige Hinzuftigung
von altarfliigelartigen bemalten Klappen am Gesprengekasten zu sein. Diese Maf3-
nahme wurde im spiten 16. Jahrhundert ausgefiihrt. Der fiir sich genommen heute
wohl einzigartige Kasten, der das Gesprenge mit Heiligen hinterfingt, ist mittelalter-
lich und vermutlich annihernd zeitgleich mit dem Retabel (1471) ausgefiihrt worden.
Warum man hierin nachreformatorischer Zeiteine Wandelbarkeit des Bildprogramms
herstellen wollte, ist unklar. Es wirke so, als habe man hier das Fliigelretabel in seiner
Wandelbarkeit nicht nur weitergenutzt, sondern noch erweitert. (Abb. 3)

Insgesamt ist festzuhalten, dass die Gattung Fliigelaltar nicht sofort nach Ein-
fithrung der Reformation ausstarb, auch wenn nur wenige dezidiert nachreforma-
torische Beispiele iiberliefert sind.’ In der Stendaler Jacobikirche hat man 1600 bis

3 Neben dem oben genannten Retabel in Brandenburg, St. Gotthardt (1559) ist vor allem auf das
Salzwedeler Weinbergsretabel hinzuweisen, das 1582 in der dortigen Franziskanerkirche errichtet
worden war. Diese Kirche wurde vom Salzwedeler Superintendenten konzeptionell neu ausgestat-
tet, das Retabel war zentraler Teil dieser Mafinahmen. Dazu siehe SLENczka, Ruth: Stidtische
Konfessionskultur im Spiegel der Kirchenausstattung. Die Monchskirche von Salzwedel und das
Weinbergsretabel von Lucas Cranach d.]. (1582), in: Fayr, Jiff; FrRanzen, Wilfried; KNUVENER,
Peter (Hg.): Die Altmark von 1300 bis 1600. Eine Kulturregion im Spannungsfeld von Magdeburg,
Liibeck und Berlin, Berlin 2011, S. 421-439.

364 Peter Kniivener



3 Stendal, Marienkirche, Blick in den Chor (Foto: P. Kniivener)

1603 ein neues Retabel aufgerichtet. In St. Petri, wo sogar ein Backsteinlettner samt
Figurenprogramm erhalten blieb, wurde das mittelalterliche Retabel erhalten. Ein
vollstindiges Gestiihl fehlt allerdings.

In der Salzwedeler Marienkirche ist der Chorraum zwar nicht mehr durch eine
Chorschranke oder einen Lettner abgetrennt, doch die Chorausstattung sucht an-
sonsten Thresgleichen — mit prachtvollem Hochaltarretabel, Gestiihl (allerdings mit
nachmittelalterlich hinzugefiigten Malereien), Zelebrantensitz, Buchpult, dazu noch
Glasmalereien. Ahnlich iippig ist das Bild in Gardelegen, wo eine elegante, gitter-
formige Chorschranke erhalten blieb, dazu das Hochaltarretabel und auch Gestiihle.
(Abb. 4) Diese Ensembles machen einen unangetasteten Eindruck und kénnen als
grofler Gliicksfall weit tiber die Mark Brandenburg hinaus gelten. Bei den Stendaler
Kirchen blieb auch der Kreuzaltar vor den Chorschranken erhalten (oder wurde er-
neuert), wo in der Regel nach Einfithrung der Reformation zelebriert worden sein
diirfte, weshalb es auch nicht dringlich war, den Chorraum zu verindern. Als neues
und jeweils ambitioniertes Ausstattungsstiick kam eine Kanzel hinzu. Im Prinzip
unterscheiden sich Kirchenriume wie derjenige der Gardelegener Marienkirche nicht
wesentlich von dem Zustand der Berliner Nikolaikirche auf dem Kotteritzepitaph.
Hier wurde auf spitere Purifizierungen weitgehend verzichtet.

Was bleibr? Was kann weg? 365



4 Gardelegen, Marienkirche, Blick in den Chor (Foto: P. Kniivener)

Retabel von Nebenaltiren

Das Berliner Bild zeugt bei aller Pracht des Interieurs von eciner durchgreifenden
Verinderung im mittelalterlichen Kirchenraum: Es fehlt jede Spur von Nebenaltiren
an den Sdulen (und ihren Retabeln). Angesichts der Bilder, die ein reich mit Neben-
altdren ausgestatteter Raum bietet —siche die Stralsunder Nikolaikirche oder der Dom
in Xanten —, ist das bereits eine fundamentale Verdnderung. In Berlin hat man das
Kirchenschiff vollstindig mit Gestiihl belegt, sodass die Veranderung zunichst niche
ersichtlich ist. Und so gibt es in Mitteldeutschland kaum Kirchen mit erhaltenen
Nebenaltiren — wohlgemerkt Altartischen, nicht Retabeln. Als Ausnahme mogen die
Dome in Havelberg, Halberstadt und Magdeburg dienen — bezeichnenderweise Dome,
keine normalen Stadtpfarrkirchen. Im Falle der Jiiterboger Nikolaikirche ist bekannt,
dass das beim Abbruch der Nebenaltire gewonnene Steinmaterial 1563 beim Neubau
einer Turmspitze Verwendung fand. Mit dem Funktionsverlust und der Beseitigung
der Nebenaltire verloren die Altarretabel ihren Aufstellungsort. Der Funktionsverlust
ist fiir das Uberleben der Ausstattungsstiicke das wohl grfite Problem: Auch wenn die
Retabel vielleicht nicht gleich entsorgt wurden — man brachte ihnen in der Regel wohl
Respekt entgegen, auch weil die Auftraggeber oder deren Nachkommen oftmals noch
lebten —, hatten sie keinen festen Platz mehr. Sie wurden an wenig geeigneten Orten
abgestellt, wechselten oft den Standort oder wanderten auf den Dachboden, wo sie
verfielen und bei spiteren Erneuerungsmafinahmen beseitigt wurden. Im giinstigen

366 Peter Kniivener



]

5 Schonwerder, Altarretabel, 1668 (Foto: P. Kniivener)

Fall wurden sie an andere Kirche verkauft. Damit wird man sehr oft zu rechnen haben,
aber selten ist es belegbar, so im Fall eines Retabels aus der Werbener Johanniskirche,
das 1663 in das nicht weit entfernte Dorf Wendemark verkauft wurde.? Es gibt nicht
selten Dorfkirchenretabel, deren Qualitit und besonders auch Ikonographie erkli-
rungsbediirftig sind und vermuten lassen, dass die Kunstwerke erst sekundir in die
lindlichen Kirchenrdume kamen, so zum Beispiel ein monumentales Beweinungsreta-
bel im uckermirkischen Schénwerder.> (Abb. 5) Ein solches Bildthema mutet fiir das
Retabel einer Dorfkirche doch sehr ungewshnlich an, wihrend Beweinungsgruppen
als Altarbilder von Nebenaltiren groferer Kirchen bekannt sind.®

Auch das Retabel im unweit gelegenen Fredersdorfist erst in nachmittelalterlicher
Zeit dorthin gelangt, da die Kirche im Dreifligjihrigen Krieg verwiistet wurde” —

4 WoLLEesEN, Ernst: Chronik der altmirkischen Stadt Werben und ihrer chemaligen Johanniter-
komturei, Werben 1898, S. 86. Heute nicht mehr vorhanden.

5 KNOVENER, Peter: Die spitmittelalterliche Malerei und Skulptur in der Mark Brandenburg (For-
schungen und Beitrige zur Denkmalpflege im Land Brandenburg 14), Worms 2011, S. 287, in der
jetzigen Form 1668 errichtet.

6 Ein besonders berithmtes Beispiel ist die Beweinung des Hans von Olmiitz in der Gérlitzer Fran-
ziskanerkirche.

7 Siehe den Beitrag: HErscHEL, Thoralf; Jana¢ex-HerscHEeL, Christl: Der Fredersdorfer Altar. Ein
ungewdhnliches Retabel mit vielen Facetten, in: DRACHENBERG, Thomas (Hg.): Fliigelaltire um
1515. Héhepunkte mittelalterlicher Kunstin Brandenburgund in den Nachbarregionen (Arbeitshefte

Was bleibt? Was kann weg? 367



woher es kommt, ist unklar. Am ehesten ist eine Provenienz aus einem stidtischen
Sakralbau oder aus einem Kloster zu vermuten. In Werben, einer nach wie vor reich
ausgestatteten Kirche, blieb ein anderes Nebenaltarretabel erhalten, weil man es auf
das Haupraltarretabel setzte. (Abb. 6)

Diese Praxis ist aus der Mark Brandenburg mehrfach tiberliefert, so in Wittstock
(Heiliggeistkirche), Stendal (Petrikirche), Wilsnack oder sogar in der Dorfkirche des
uckermirkischen Jakobshagen. Letzteres ist zugleich ein Hinweis auf einen Nebenaltar
in einer Dorfkirche — was grundsitzlich oft zu erwarten, aber sehr selten nachzuweisen
ist. Das Wilsnacker Retabel ist besonders bemerkenswert, da hier offenbar drei Retabel
aufeinandergesetzt wurden: Zuoberst befindet sich das Altarbild eines Nebenaltars (um
1500), in der Mitte wohl das eigentliche ehemalige Hochaltarretabel und unten —an eine
zu grof§ geratene Predella erinnernd, ein sehr bemerkenswertes schrankartiges Retabel
(beide um 1380/90), das durch Klappfliigel verschlieSbar war und noch heute neben
kleinen Figuren zwei Reliquienbiisten enthilt. Man kann nur mutmafen, ob hier bei
feierlichen Anlissen die hochverehrten Wunderhostien prisentiert wurden. Da es sich
formal hinsichtlich der Zierelemente vom mittleren Altarschrein erheblich unterschei-
det, diirfte es sich ehemals wohl nicht um eine funktionale Einheit gehandelt haben.®

Reliquiare

Die beiden Biistenreliquiare im Wilsnacker Schrein sind im erhaltenen Bestand in
der Mark eine Seltenheit.” Noch weitaus seltener sind allerdings andere Reliquiare,
besonders aus Edelmetall. Wihrend Kreuze mitunter erhalten blieben'?, fehlen
andere Formen fast ganz. Heute eine Raritit ist der Luckauer Schrein aus Limoges,
an und fiir sich ehemals eine Massenproduktion. Reliquiare aus Edelmetallen oder
sogar aus Kupfer oder Bronze tiberlebten den konfessionellen Umbruch selten lange.
Wenigstens sind wir tiber sie durch die Visitationsprotokolle noch gut unterrichtet.
So hat sich im gesamten mirkischen Bestand kein einziges figiitliches Reliquiar aus
Edelmetall erhalten, wie man es in allen héherrangigen Kirchen als Hohepunkte der
Ausstattung annehmen muss.!! Reliquiare aus anderen Materialien, besonders aus
Holz, fehlen in der Uberlieferung ebenfalls fast vollig, doch muss es sie in groflen

desBrandenburgischen Landesamtes fiir Denkmalpflege und Archiologischen Landesmuseums 42),
Berlin 2016, S. 154-170.

8 DasEnsembleistim 19. Jahrhundert stark iiberformt worden. Es fehlen eingehende technologische
Untersuchungen. Zum Bestand siche KNOVENER, Peter: Unbekannte Retabel und Skulpturen
des frithen 14. Jahrhunderts in Brandenburg und benachbarten Gebieten, in: Fayr, Jif{; LANGER,
Andrea (Hg.): Kunst als Herrschaftsinstrument. BShmen und das bshmische Reich unter den
Luxemburgern im Europiischen Kontext, Berlin/Miinchen 2009, S. 495-515.

9  Ahnliche Biisten gibt es noch in Jiiterbog und Gardelegen.

10 Z.B.LuckauoderPrenzlau, Sabinenkirche (jetzt Mirkisches Museum, dazu die Katalognummer von
Marina pE FUMEL und Peter KNUVENER in: KNUVENER, Peter [Bearb.]: Mittelalterliche Kunst aus
Berlin und Brandenburg im Stadtmuseum Berlin [Bestandskatalog der Sammlung des Mirkischen
Museums], S. 361-363).

11 Siche die beiden erhaltenen silbernen Figurenreliquiare im Bautzener Domschatz oder die Silber-
madonna in Biitzow.

368 Peter Kniivener



Foto: R. Bocek)

L(

6 Werben, St. Johannis, Hauptaltarretabe

)

7 Wilsnack, St. Nicolai, Hochaltarretabel (Foto: P. Kniivener

369

Was bleibr? Was kann weg?



8 Strausberg, Marienkirche, Reliquiare, jetzt Berlin, Markisches Museum (Foto: P. Kniivener)

Zahlen gegeben haben. Besonders selten haben sie sich erhalten, wenn es sich niche
um figiirliche Reliquiare handelte, weil sie dann nicht einmal mehr einen dekora-
tiven Wert im nachreformatorischen Kirchenraum besaflen. Eine rare Ausnahme
sind daher die beiden Armreliquiare aus der Strausberger Marienkirche (aus dem
Dominikanerkloster). (Abb. 8) Sie blieben erhalten, weil man sie in den Schrein des
Retabels stellte. So sah sie noch Theodor Fontane, der die Situation in einer Zeichnung
festhielt. (Abb. 9) Im spiten 19. Jahrhundert erregten sie Anstof3, sodass man sie dem
Mirkischen Museum iibergab, wo sie sich noch heute befinden.!?

370 Peter Kniivener



=2

7 e (B 0[R2,

~ |

- |

: Lt )
vl o2 o el g

Tk

EFATHES

9

Theodor Fontane, Skizze des Strausberger
Retabels mit Reliquiaren, Potsdam,
Fontane-Archiv

Auch Ausstattungsstiicke, die mit der Hostienverchrung zusammenhingen,
verschwanden. Daher gibt es heute aus dem Untersuchungsgebiet auch kaum noch
Monstranzen oder Ziborien — die einstmals in keiner Kirche gefehlt haben diirften.
Dasselbe gilt fiir Sakramentshiuser. Wihrend die Sakramentsnischen in den Dorf-
kirchen als Schrank umgenutzt in der Regel erhalten sind, gar nicht selten auch
mit malerischen Dekor'?, wurden freistehende Sakramentshiuser fast vollstindig
beseitigt. GrofSe Ausnahmen sind diejenigen in Bernau, Jiiterbog (St. Nikolai) oder
Fiirstenwalde. Aus Dorfkirchen seien die Beispiele Audorf (Altmark) oder Schénborn
(Niederlausitz) angefiihrt.

Auch bei anderen, in der Liturgie bendtigten Geridtschaften ist die Verlustrate
immens. So zum Beispiel bei WeihrauchgefifSen, deren Benutzung zwar sicher nicht
sofort endete, die aber mit den Jahrhunderten ihre Funktion verloren. Selbst in
Dorfkirchen wird es im Mittelalter mitunter mehr als eines gegeben haben — wie die
beiden im Mirkischen Museum erhaltenen Stiicke aus der bescheidenen Kirche zu

12 KNOVENER: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 275f.
13 Zum Beispiel wie in Demerthin (Prignitz), wo zwei Engel mit Monstranz als Wandmalerei tiber
der Nische angebracht sind.

Was bleibr? Was kann weg? 371



Dobbrikow zeigen. Aus dem gesamten Gebiet der Mark gibt es wohl weniger als ein
Dutzend erhaltener Stiicke, darunter mehrere archiologische Funde oder Beispiele
fiir — absichtlich(?) — versteckte Stiicke, die bei Baumafinahmen wieder ans Licht ge-
langten.* Noch schlechter steht es mit Salbgefiflen. Fiir die Mark sind nur die zwei
Beispiele in der Sammlung des Mirkischen Museums bekannt.”® Auch jene diirften
zum Inventar einer jeden Pfarrkirche gehore haben.

Erhalten blieben hingegen in verhiltnismifig grofer Zahl Kelche, weil sie im
lutherischen Gottesdienst weitergenutzt wurden. Kelche aus aufgeldsten Klostern
fanden ihren Weg in Dorfkirchen, wie zum Beispiel der (leider seit 1945 verscholle-
ne) Kelch aus der Dorfkirche im uckermirkischen Niederlandin, der aufgrund der
Franziskusikonographie wohl dem Angermiinder Franziskanerkonvent zuzuordnen
ist. Berithmt ist der vermutlich aus Chorin stammende Askanierkelch im Bestand der
Berliner Marienkirche. Auch Altarleuchter aus mittelalterlicher Zeit gibt es — nicht
weiter tiberraschend — gar nicht so selten, auch wenn eine kritische Bestandsaufnah-
me aussteht. Merkwiirdigerweise fehlen fast véllig Buchpulte fiir den Gebrauch auf
dem Altartisch, auf die man wohl in keiner Kirche verzichtet hat. Besonders aus dem
dorflichen Kontext sind kaum Beispiele iiberliefert.!®

Theatrale Elemente des mittelalterlichen Kirchenraums

Zuden Rarititen unter den mittelalterlichen Kunstschitzen gehéren all die vielfiltigen
Objekte, die die mittelalterliche Liturgie anschaulich und theatralisch machten, also
Fasten- oder Hungertiicher, Himmelfahrts-Christus-Figuren, Palmesel, aber selbst
Prozessionsfahnen.

Bezeichnenderweise blieb kein einziges Hungertuch in Brandenburg aus einer
Pfarrkirche erhalten. Eines iiberkam im Brandenburger Dom, ein weiteres aus Kloster
Heiligengrabe war bis zum Zweiten Weltkrieg vorhanden."” In Zittau in der Ober-
lausitz blieben zwei Fastentiicher erhalten, eins vorreformatorisch (1472), eins nach-
reformatorisch (1573). Letzteres ist das einzige bekannte evangelische aus ilterer Zeit.
Beide Tiicher waren bis ins spite 17. Jahrhundert in der evangelischen Johanneskirche,
Zittaus Hauptpfarrkirche, in Gebrauch. Nachdem man das groffe Tuch aufgrund

14 Ein archiologischer Fund ist der Oberteil eines Gefifles in Berlin (Fund vom Krégel nahe der
Nikolaikirche), am versteckten Ort gefunden wurden die Stiicke aus Schénhagen (Prignitz) und
Riickersdorf (Niederlausitz), alle in der Sammlung des Mirkischen Museums, KNOVENER: Be-
standskatalog (wie Anm. 10), S. 352-353 (Marina de Fiimel und Peter Kniivener).

15 KNUVENER: Bestandskatalog (wieAnm. 10),S. 365-366 (Marina de Fiimel und Peter Kniivener. Ein
Gefifl stammt aus Drossen (ist jedoch bezeichnenderweise ein Bodenfund), eines ist unbekannter
Herkunft.

16 EinschonesBeispiel istdasschlichte Mobel mit Schablonenmalerei in Riedebeck. Ein etwasjiingeres
Exemplar befindet sich in Berlin-Hohenschénhausen (Dorfkirche).

17 JEITNER, Christa: Mittelalterliche liturgische Textilien in der Mark Brandenburg und ihre Weiter-
nutzung nach Einfithrung der Reformation, in: BADSTUBNER, Ernst; KNOVENER, Peter; LABUDA,
Adam S.; Scuumany, Dirk (Hg.): Die Kunst des Mittelalters in der Mark Brandenburg. Tradi-
tion — Transformation — Innovation, Berlin 2008, S. 456—469. — Das berithmte Tuch aus Kloster
Zehdenick (im Stadtmuseum Berlin, gezeigt in der Berliner Nikolaikirche) war eine Altardecke,
siche auch KNUVENER: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 50—77 (Christa Jeitner).

372 Peter Kniivener



seiner Schadhaftigkeit nicht mehr benutzte, lagerte man es in der Ratsbibliothek im
ehemaligen Franziskanerkloster ein, wo es erhalten blieb.’® Mit Fahnen sieht es im
Untersuchungsgebiet kaum besser aus. Eine gestickte blieb im Brandenburger Dom
erhalten. Als besondere Seltenheit muss eine Fahne aus einer Dorfkirche des Fliming
gelten: Aus der Kirche in Pechiile ist ein flott gemaltes Stiick erhalten geblieben,
welches den Blick dafiir schirft, was es in jeder Kirche — auch Dorfkirche — gegeben
haben muss. Die Malereien aus der Zeit um 1460 sind ebenso geiibt wie einfach.”
Das Stiick ist stark verschlissen und zeugt vom langjihrigen Gebrauch — auch wenn
es eigentlich nach Einfithrung der Reformation keine Prozessionen mehr gegeben
haben diirfte. Vermutlich wurde es »vernutzt« und war noch lange danach in Ge-
brauch — wie das Zittauer Fastentuch. (Abb. 10)

Himmelfahresfiguren blieben ebenfalls nur sporadisch erhalten. Eine aus dorf-
lichem Kontext stammt aus Benau in der Neumark?’, eine in der Renaissancekanzel
in Bernau wiederverwendete Christusfigur kdnnte ebenfallsals Himmelfahrtschristus
anzusprechen sein, und eine ebensolche Figur war als Wiederverwendung in das
Beeskower Hochaltarretabel integriert.?! Diese Skulpturen wurden vermutlich kaum
noch genutzt, das zeigt schon die Tatsache, dass sie fest in neue Ausstattungskontexte
integriert wurden. Wenn sie keinen neuen Standort erhielten wie in Bernau oder
Beeskow, verfielen sie und wurden beseitigt. Palmesel — echemals unverzichtbarer Be-
standteil der Palmsonntagsliturgie? — haben sich keine mehr erhalten. Der einzige
nachweisbare befand sich bis zum Zweiten Weltkrieg in der Landsberger Marienkirche.
In der Mark fehlen auch andere Vertreter der sogenannten »handelnden Bildwerke,
niamlich Gekreuzigte mit beweglichen Armen, die bei der Karfreitagsliturgie zum
Einsatz kommen konnten, wenn Jesus vom Kreuz abgenommen und ins Grab gelegt
wurde. Dass es sie gegeben haben muss, ist kaum zu bezweifeln.??

Liturgische Gewiinder

Liturgische Gewinder blieben ebenfalls nur in sehr kleiner Zahl erhalten.?® Sie
wurden allerdings nach Einfiihrung der Reformation weiterverwendet und gewisser-
maflen »aufgebraucht«. 1736 wurde in Brandenburg per Kabinettsordre festgelegt,
dass die »aus dem Papstthum herrithrenden Chorrocke, Caseln und Meflgewande
aller orten, wo solche noch vorhanden, sofort abgeschaffet wurden«. Durch Konig
Friedrich II. wurde diese Festlegung jedoch bereits 1740 wieder aufgehoben, sodass

18 Siehe DamzogG, Dietmar; DubpEick, Volker; KNoBLOCH, Matthias: Die Zittauer Fastentiicher als
Gegenstand der Forschung, in: Damzog, Dieter; Dubpeck, Volker; OeTTEL, Gunter (Hg.): 525
Jahre Grofes Zittauer Fastentuch ... und wie weiter, Gorlitz/Zittau 2000, S. 9-28.

19 K~NOVENER: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 121.

20 Im Mirkischen Museum, KNUVENER: Bestandskatalog (wie Anm. 10), S. 198 (Peter Kniivener).

21 1945 verbrannt, siche dazu unten.

22 Dazu Trirps, Johannes: Das handelnde Bildwerk in der Gotik, Berlin 1996, S. 89-111.

23 Inder Oberlausitz gibt es ein Fragment einer solchen Figur im Bautzener Domschatz, siche WENZEL,
Kai; MrrzscHERLICH, Birgit; WoHLEARTH, Nicole: Der Dom St. Petri zu Bautzen, Bautzen 2016,
S. 70.

24 Siche der Uberblick bei JErTneR: Textilien (wie Anm. 17).

Was bleibr? Was kann weg? 373



10 Zittau, groRes Fastentuch, Stdditsche Museen, Kirche zum Heiligen Kreuz (Foto: Ch. von Virag)

Peter Kniivener




die Gewinder bis ins 19. Jahrhundert hinein in Benutzung blieben.? Und so finden
sich auf Darstellungen der Kommunion zuvor nicht selten Priester mit Kaseln.?®
Viele der erhaltenen Messgewinder jenseits des grofSen Bestandes des Brandenburger
Doms stammen aus Dorfkirchen. Dabei sind teilweise extrem kostbare dabei, so eine
aus einem mongolischen Goldstoff gefertigte Kasel aus Trechwitz bei Lehnin (jetzt
Mirkisches Museum). Es ist unvorstellbar, dass dieses Gewand, fiir dessen Stoff es
weltweit kaum mehr als eine Handvoll erhaltener Beispiele gibe, fiir eine Dorfkirche
gemacht worden sein soll. Vielmehr diirfte es einst eine landesherrliche Stiftung ge-
wesen sein und aus der Klosterkirche Lehnin stammen. Der Bestand der liturgischen
Gewinder aus Klosterkirchen wurde nach Einfiihrung der Reformation meist auf-
gelost. Auf diese Weise gelangten sie in die Dorfkirchen, auch wenn sich der Weg
nicht immer liickenlos nachweisen lisst. Das betrifft zum Beispiel auch den ehemals
sehr reichen Bestand aus der Wilsnacker Wallfahrtskirche, von dem sich eine Kasel
aus Grof$ Liiben (jetzt Mirkisches Museum) erhalten hat.

Friihe Renovierungen mittelalterlicher Kunstwerke

Trotz der schon im 16. Jahrhundert einsetzenden Umgestaltung mittelalterlicher
Ausstattungsensembles gibt es vereinzelte Beispiele fiir sehr frithe Restaurierungen
mittelalterlicher Kunstwerke. Die Berliner Klosterkirche wurde durch das Engagement
des Hofalchemisten Leonhard Thurneifler restauriert, dabei auch mittelalterliche
Schnitzereien einbezogen, dazu noch solche, die im evangelischen Gottesdienst sicher
keine Funktion mehrhatten. Die grofle geschnitzte Tafel mitdem Ménch Bernhardin
von Siena (Abb. 11) gehorte zu den solcherart beriicksichtigten Stiicken. Auf der von
Bernhardinaufgeschlagenen Bibel wurde eine deutlich sichtbare Inschriftangebracht:
»Thurneisser hat mich neu gemachtdo ich war alcund gar veracht Anno domini 1584«.
Offenbar handelte Thurneif$er aus einem denkmalpflegerischen Verstindnis heraus.
Die Inschrift sagt aber auch aus, dass das Schnitzwerk in schlechtem Zustand war
und zuvor nicht mehr wertgeschitzt wurde.

Die qualitdtvolle Doppelmadonnain Stendal (Abb. 12) wurde im selben Zeitraum
restauriert. Sie ist als Himmelskonigin gezeigt, und man kdnnte meinen, dass sie
als Gegenstand der mitunter kritisierten Marienverehrung im spaten Mittelalter in
nachreformarorischer Zeitabgehingt, aus dem Zentrum der Wahrnehmung verbannt
worden sei. Das Bildwerk, heute in einer Seitenkapelle der Kirche aufgehingt, hatte
seinen Platz nimlich urspriinglich zentral in der Kirche vor der Chorschranke, auch
noch lange nach der Einfithrung der Reformation.?” Es wurde offenbar sogar restau-
riert, denn es zeigt auf der Brust des Jesusknaben die Inschrift 1582. Die Madonna
blieb also in Stendal zentrales Bildwerk, selbstverstindlich wurde die Gottesmutter
weiter verehrt. In diesem Zusammenhang ist auf das Retabel der Zittauer Frauen-

25 Jerrner: Textilien (wie Anm. 17), S. 464.

26 Z.B. in Schonfeld, Uckermark, kurz nach 1600.

27 BEKMANN, Johann Christoph: Historische Beschreibung der Chur und Mark Brandenburg nach
ihrem Ursprung, Einwohnern, [...], erginzt, fortgesetzt und hg. von Bernhard Ludwig BEkMaNN,

Berlin 1753, Bd. 2, 5. Theil, I. Buch, Kap. 2, Sp. 56.

Was bleibr? Was kann weg? 375



11

Berlin, Marienkirche,
Tafel des Bernhardin
von Siena aus der
Klosterkirche mit
Inschrift von 1584

376 Peter Kniivener



\

)

2 e
L TSI

X

W L

OO XD Ofﬁ

XXX X

\VAVAVAVAV,

12 Stendal, Marienkirche, Doppelmadonna 13 Zittau, Retabelin der Frauenkirche (Foto:
(Foto: R. Bocek) J. Matschie)

kirche hinzuweisen. (Abb. 13) Hier wurde in einen Retabelneubau eine spitmittel-
alterliche Skulptur integriert. Bemerkenswert ist die Inschrift, die tiber ihr deutlich
sichtbar angebracht ist: »Maria honoranda non adoranda« (Maria soll verehre, niche
angebetet werden).?

Um auf Stendal zuriickzukommen: Hier mussten natiirlich auch mittelalterliche
Bildwerke, offenbar auch Marienbilder weichen. In die 1596 errichtete Empore baute
manan eher versteckter Stelle ein mittelalterliches Tafelbild mit Strahlenkranzmadonna
ein. (Abb. 14) Aus welchem Kontext es stammit, ist unklar. Es finden sich auch noch
drastischere Beispiele. In Naundorf bei Forst gibt es zwei einzelne Bretter als Teile
eines Fliigelaltars, die in einer Emporenbriistung verbaut waren.

Umformungen und Neukonzeptionen

Das interessanteste Kapitel im Umgang mit mittelalterlichen Ausstattungen sind
jedoch die Umformungen oder Neuschdpfungen unter Verwendung mittelalterlicher
Altarteile. Es ist zu beobachten, dass weitaus der grofite Teil der erhaltenen derartigen
Beispiele im relativ eng umgrenzten Zeitraum von der Mitte des 16. Jahrhunderts

28 WiINZELER, Marius (Hg.): Lausitzer Madonnen zwischen Mystik und Reformation (Zittauer Ge-
schichtsblitter 36), Zittau-Goérlitz 2008, S. 6-7.

Was bleibr? Was kann weg? 377



14 Stendal, Marienkirche, Westempore von 15 Fredersdorf, Retabel (Foto: T. Herschel)
1596, Madonna (Foto: R. Bocek)

bis zum Beginn des Dreiffigjahrigen Krieges entstand, danach gibt es nur noch sehr
vereinzelt solche Retabel. Es wiirde sich lohnen, simtliche derartige Ensembles auf-
zufithren und eingehend zu untersuchen. An dieser Stelle kann nur eine signifikante,
charakteristische Auswahl geboten werden.?” Zunichst ist auf Beispiele wie das oben
bereits erwihnte Retabel in Fredersdorf in der Uckermark einzugehen. (Abb. 15)
Hier wurden von einem mittelalterlichen Retabel Schrein und Fliigel verwendet,
die Predella wurde neu geschaffen ebenso wie der Aufsatz, der von einem ebenfalls
mittelalterlichen Kreuz bekront wird. Die Heiligenbilder auf den Fligelinnenseiten
aber wurden tibermalt — offenbar fand man Darstellungen wie die Ordensheilige
Birgitta oder den Heiligen Antonius unpassend. Welchen Gegenstand die Uberma-
lungen hatten, ist aber nicht bekannt, da sie bei einer fritheren Freilegung bis auf ein
birtiges Gesicht entfernt wurden.?

Vergleichbare Retabel finden sich an verschiedenen Orten, so etwa in Briest und
Schmiedeberg in der Uckermark oder in Schorbus bei Cottbus.

29 Dazu bereits Z1ems, Werner: Vorreformatorische Bildwerke in nachreformatorischen Altaraufsit-
zen oder von der Erhaltung durch Nutzung, in: Brandenburgische Denkmalpflege, Jg. 14, 2005,
Heft 1, S. 52-68 sowie KNUVENER, Peter: Umbauen, neu interpretieren, modernisieren. Vielfiltige
Losungen im Umgang mit mittelalterlichen Fliigelaltiren in der Uckermark nach Einfithrung der
Reformation, in: Jahrbuch fir Brandenburgische Kirchengeschichte 2017 (in Vorbereitung).

30 Dazu eingehend HerscHEL/JaANACEK-HERSCHEL: Der Fredersdorfer Altar (wie Anm. 7).

378 Peter Kniivener



Ungleich prachtvoller, da aus einer Stadepfarrkirche stammend, war der Fall beim
Hauptaltarretabel der Beeskower Marienkirche — 1945 verbrannt —, wo ebenfalls ein
mittelalterlicher Fliigelschrein mit der Epiphanie im Zentrum und mit Bildern aus
der Heilsgeschichte in den Fliigeln Verwendung fand.’' (Abb. 16)

Das Retabel wurde 1585 in eine hochaufragende neue Altarkonstruktion einge-
baut. In der neuen Predella befand sich eine Abendmahlsdarstellung — eine typische
protestantische Ikonographie an diesem Ort, oberhalb des mittelalterlichen Schreins
ein Gemilde mit der Taufe Jesu und ganz zuoberst als Bekronung die oben bereits
angefiihrte Figur deshimmelfahrenden Jesus. Bemerkenswert ist, dass der Beeskower
Superintendent Valentin Henner, der hinter der Konzeption dieses Retabels steckte,
in einem Brett unterhalb der Epiphanie einen ausfithrlichen Kommentar hinterliefS
(im Original auf Latein):

Fern aus dem Morgenland die frommen Weisen ziehen,
Sie hat der neue Stern zu ihrem Ziel gelenkt.
Sie wollen, lieber Herr, vor deiner Wiege knieen,
Dir ihre Gaben weih’n, die fromme Lieb’ dir schenkt.
Zu Gaben und Gebet will ihnen sich vereinen
Henner, der fromme Mann, an Lieb und Glauben reich,
Der 35 Jahr geweidet hat die Deinen
Und seine Schiflein fithrt zum ew’gen Himmelreich.
Er hat dies Werk erdacht, berathen und geweihet,
Das diese Tafel hier in reicher Schénheit weis't.
Daf$ Nestors Alter diesen Mann erfreuet,

Erhalt ihn, lieber Herr, mit deinem heil’gen Geist!

Eine programmatische Inszenierung wie in Beeskow zeugtvon einer beachtlichen Wert
schitzung der mittelalterlichen Kunstwerke, besondersauch angesichts der Tatsache, dass
siein einem Kirchenraum integriert wurden, der sonst weitgehend von neuer, moderner
Ausstattung dominiert wurde: In Beeskow gab es eine Reihe prachtvoller Epitaphien,
die gemeinsam mit dem Retabel den Kirchenraum prigten. Sehr vergleichbar war
die Situation in der Zittauer Frauenkirche, wo das oben bereits genannte Retabel mit
wiederverwendeter Madonna auf dem Hochaltar stand. (Abb. 17, 18) Diese Kirche
wurde im 16. bis ins 18. Jahrhundert hinein tiber und tiber bestiickt mit einer groffen
Anzahl von Epitaphien, die ein ungemein malerisches Bild abgaben.?

Das Zittauer Retabel ist eine komplette Neuschépfung. Die Fliigel zeigen die
Verkiindigung. Oberhalb des Schreins befindet sich als Relief eine Geburtsszene,

flankiert von Engeln. Bekréntwird das Ganze von einem triumphierenden Christus.?

31 Dazu KNUVENER, Peter: Die verlorene Ausstattung der Marienkirche, in: KroGer, Ekkehard;
Scuumann, Dirk (Hg.): Biirgerstolz und Seelenheil. Geschichte, Architektur und Ausstattung
der Beeskower Marienkirche (Studien zur Backsteinarchitektur 5), Berlin 2012, S. 216-235, hier
S. 228.

32 Jetzt groflenteils im Bestand der Stiddtischen Museen Zittau.

33 Dazu WiNzELER: Lausitzer Madonnen (wie Anm. 28).

Was bleibr? Was kann weg? 379



) |

F 4
gt linesmicesss;

ey ke

7
']
4
x

xx

N,

= ‘p_n‘
p= cl AL
3 ir:

h

Beeskow, Marienkirche, Retabel (1945 zerstdrt, BLDAM, Messbildarchiv)

Peter Kniivener




17

Zittau, Frauenkirche, Blick
in den Chor mit Hochaltar-
retabel, Aufnahme Ende

19. Jahrhundert (Stddtische
Museen Zittau)

Was bleibr? Was kann weg? 381



Peter Kniivener

™|
~
3]
—
=
o
>
=
[®]
>
)
=
[
)
%]
©
[
)
]
c
[ ]
=
~

’

Stadtische Museen

19 Zittau,




W

AW SOAW SrAW S Wt e e e S W W

I
4
=
:
¢
b
E
<
1
i
i
2

e

‘.

20 Wolmirsleben, Katholische Kirche, Retabel aus der Salzwedeler Gertraudenkirche (Foto:
P. Kniivener)

Dies alles sind sehr qualitdtvolle Schnitzereien, die ein Zeugnis von dem hohen
Stand der Schnitzkunst in Zittau zu dieser Zeit ablegen und damit klar machen, dass
man die qualititvolle Madonna nicht aus dem Grund wiederverwendet hat, weil man
keine eigenen fihigen Schnitzer zur Hand hatte. Vielmehr hat man das mittelalter-
liche Bildwerk in Ehren gehalten und gewissermaflen neu gerahmt.

Das Retabel ist wandelbar und zeigt im geschlossenen Zustand Bilder der vier
Evangelisten. Es ist unbekannt, wann es gewandelt wurde, aber dass es genutzt
wurde und dass damit ein Moment der theatralen Liturgie der vorreformatorischen
Zeit weiter transportiert wurde, ist iiberdeutlich. Dazu passt auch, dass man fast
zeitgleich 1573 in Zittau ein neues Fastentuch (Abb. 19) in Auftrag gab, das zum
Verhiillen des Hochaltars in der Hauptpfarrkirche der Stadt gedacht war. Es ist das
einzige bekannte evangelische Fastentuch der vormodernen Zeit. Auch hiermitwurde
demonstrativ eine Ausstattungsgattung tradiert. Auch dieses Tuch wurde bis ins spite
17. Jahrhundert genutze.>

Ein dhnliches Retabel wie in Zittau konzipierte man fiir die Salzwedeler Ger-
traudenkirche. (Abb. 20) Auch hier wurde ein neuer Fliigelaltar geschaffen, der eine
Muttergottes aufzunehmen hatte. In den Fliigeln befinden sich innen Szenen der
Heilsgeschichte, aufSen nun aber Bilder der Reformatoren Luther und Melanchthon.
Maoglicherweise ist dies als Zitat des Salzwedeler Weinbergretabels zu verstehen.

Sehr bemerkenswert ist das Retabel in Drahnsdorf bei Luckau, wo eine Madon-
na um 1400 in einen Altaraufbau von 1618/19 integriert wurde. (Abb. 21) Auf der

34 Damzoc/Dubpeck/KnosLicH: Fastentiicher (wie Anm. 18), S. 12.

Was bleibr? Was kann weg? 383

F Y AR WY WY

y

N O N e




21
Drahnsdorf, Retabel, 1619
(Foto: P. Kniivener)

Predella finden sich das Stifterbild des Hans Friedrich von Stutterheim und zwei
aufschlussreiche Inschriften, eine Lateinische, die tibersetzt lautet®:

Gott schiitze diesen Altar und dieses Kirchlein. Damit es immer seinem [...] Lobe diene. Ver-

treibe das Weltliche von den Jiingern Jesu, welches eine Gruppe ist mit dem Namen Calvinisten.
Die andere Inschrift ist auf Deutsch:

Darin das Wortt und Sacrament / Dir zu Ehrn bleibt bif§ an das end. / Treib davon ab die
Romanisten, die Jesuiten unnd Calvinisten. / Den dieser Altar geheiligt ist /unserm Erloser

Jesu Christ.

35 Ich danke Heinz May und Rosemarie Kniivener fiir Hinweise bei der Ubersetzung,

384 Peter Kniivener



DH‘H
wrin Hieifeh
i

Birrechle

Speie,

22 Schwanebeck, Retabel (Foto: D. Jacob)

Zum Abschluss sei ein Blick auf besonders tiberraschende Altarretabel geworfen.
Das Retabel in Schwanebeck (Barnim)3° erweckt den Anschein eines mittel-

alterlichen Fliugelaltars mit reicher skulpturaler Ausstatcung. (Abb. 22) Skeptisch

wird man bei der stilistischen Analyse der Skulpturen, denn die in den Fliigeln

36 Jacos, Dirk; KNUVENER, Peter: Aus zwei mach eins — der Schwanebecker Altar, in: BERGSTEDT,
Clemens u.a. (Hg.): Im Dialog mit Raubritter und Schénen Madonnen. Die Mark Brandenburg
im spiten Mittelalter, Begleitband des Ausstellungsverbundes »Raubritter & Schéne Madonneng,
Berlin 2011, S. 206-213.

Was bleibr? Was kann weg? 385



23a+b Wassersuppe, Kanzelaltar (Fotos: P. Kniivener)

wirken ilter (um 1420) als die im Schrein (um 1470/80). Dazu kommen die Re-
naissanceformen des Schleierwerks oberhalb der Figuren. Auch die tibrigen Figuren
in Predella und Gesprenge®” sind verschiedener Zeitstellung. Hier wurde offenbar
um die Mitte des 16. Jahrhunderts (oder kurz danach) ein komplett neues Retabel
unter Verwendung der Skulpturen zweier Retabel geschaffen. Dabei ging man sehr
pragmatisch vor: Wihrend man die Apostel und Heiligen in Schrein und Fligeln
komplett ibernahm, wurden die weiblichen Heiligen der Predella abgesigt und ein-
gekiirzt. Nicht nur das: Eine der beiden weiblichen Heiligen war ehemals die Maria,
die gemeinsam mit dem thronenden Jesus des Gesprenges eine Marienkronung
bildete. Dieses Thema wurde aufgegeben, und Jesus kam eine neue Funktion als
Weltenrichter zu.

Auch im Kanzelaltar in Wassersuppe (Havelland) hat man neben Aposteln Reste
einer Marienkronung, nimlich die thronende Maria, vor sich. (Abb. 23) Auch sie
wurde aus dem Kontext gerissen und umgedeutet. Eine Kanzel mit partiell mittelalter-
lichem Skulpturenschmuck gibt es, wie schon erwihnt, in der Bernauer Marienkirche.
Kanzelaltire unter Verwendung mittelalterlicher Teile — nun auch der Fliigel — gibt
es in GofSmar (bei Luckau) und in Knippelsdorf (nahe Herzberg/Elster).

Zahlreich sind die Beispiele von vollstindig neu errichteten Renaissanceretabeln,
wo mittelalterliche Skulpturen in Nischen, auf Gesimse oder zwischen Siulen gestellt
wurden. Sie finden sich in fast allen mirkischen Landschaften und in der Nieder-

37 Leider ging das dekorative Schnitzwerk, das die Figuren des Gesprenges umgab, in jiingerer Zeit
(wohl 1980er Jahre) verloren.

386 Peter Kniivener



24
Sieversdorf (ehemals Léwenbruch), Detail
(Foto: P. Kniivener)

25

Bornicke, Retabel, Auf-
nahme aus dem friihen
20. Jahrhundert von Max
Zeisig (Stadt- und Regio-
nalmuseum Perleberg)

Was bleibr? Was kann weg? 387



26
Bornicke, Retabel, Madonna,
zur Caritas umgedeutet

lausitz, so in Laubst, Ellingen, Demnitz, Giinterberg und Bredereiche — diese Reihe
lieSe sich nicht unbetrichtlich erweitern.

In Vehlefanz, Sieversdorf (Abb. 24; ehemals in Léwenbruch bei Berlin) und Bornicke
(Abb. 25; Havelland) ging man noch einen Schritt weiter, weil man hier nicht nur die
Skulpturen wiederverwendete, sondern auch weitgehend uminterpretierte. Sowurden
mitunter aus weiblichen Heiligen Apostel — ein Hinweis auf einen schépferischen
und unbekiimmerten Umgang mit den mittelalterlichen Kunstwerken. Besonders
eigenwillig ist die kompositorische Losung, bei der die Madonna, die {ibrigens zu
einer Caritas umgedeutet wurde und weitere Kinder zu ihren Fiien erhielt, und eine
Heilige hinter Sdulen verschwinden. (Abb. 26)

In Bornicke gewinnt man tiberdies den Eindruck, dass beim Neubau des Reta-
bels der gesamte mittelalterliche Skulpturenbestand integriert wurde: Neben den
Heiligenfiguren eines Retabels des spiten 14. Jahrhunderts und einem Kruzifix
(um 1400) stellte man eine Gruppe des Drachenkampfes des Heiligen Georg so
im oberen Teil des Retabels ein, dass sich Reiter und Drache auf zwei Gebilken

388 Peter Kniivener



i

27 Selbelang, Kanzelaltar, Schalldeckel mit nachmittelalterlicher Lutherfigur und mittelalter-
lichen Engeln

gegeniiberstehen — ein duferst pittoresker Anblick, aber eine iiberzeugende und
tiberaus schopferische Losung. In Selbelang (Havelland) kamen bei der Konzeption
eines Kanzelaltars die Skulpturen eines Schnitzaltars — nun bereits von 1718 zum
Einsatz, wie oben bereits oft beschrieben. Auf dem Kanzeldeckel steht eine Skulptur
aus der Entstehungszeit des Kanzelaltars, bei der es sich um Luther handeln diirfte.
Dieser wird flankiert von zwei knienden Engeln. Sie stammen doch wohl aus dem
Schrein des ehemaligen mittelalterlichen Retabels, wo sie zu Seiten der Madonna
gekniet haben. Von jener ist keine Spur mehr erhalten, sie wurde wortwortlich durch
Martin Luther ersetzt.

38 Das Retabel ist nur noch fragmentarisch erhalten, die Drachenkampfgruppe fehlt.

Was bleibr? Was kann weg? 389



Kirchenbibliotheken der Reformationszeit
Traditionen — Umbriiche - Neuansatze

Thomas Fuchs

Die christliche Religion war und ist eine Religion des Buches, auch wenn die Bedeutung
von Biichern in den unterschiedlichen Konfessionen unterschiedlich stark gewichtet
wurde. Sie basiertaufeiner Sammlung von Biichern, und der Glaubensvollzug realisiert
sich in besonderem Mafle iiber die Lektiire von Buchtexten. In der abendlindischen

Tradition wurden diese Biicher in kirchlich-institutionalisierten Bibliotheken zu-
sammengefasst, wihrend im islamisch-arabischen Kontext die Privatbibliothek der
vorherrschende Uberlieferungstriger neben den Moscheen und Koranschulen war.!

In der romischen Kirche der vorreformatorischen Zeit hatte sich ein umfangrei-
ches, fein ausdifferenziertes institutionalisiertes Bibliothekswesen herausgebildet, das
spitestens in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts vom vermehrten Ausbau von
Privatbibliotheken begleitet wurde. Ganze »Industrien« hatten sich seit dem spiten
15. Jahrhundert zur Befriedigung der Lektiire- und Glaubensbediirfnisse fiir den ge-
hobenen priesterlichen Bedarf, das heift fiir den Klerus der Kirche, herausgebildet.?
Diekirchliche Leitungsebene forderte im spiten 15. Jahrhundertvon ihren Amtstrigern
den Erwerb von Biichern, um die Liturgie in den Didzesen zu vereinheitlichen und
ganz allgemein fir die Hebung des Bildungsstands der Kleriker zu sorgen.

Die reformatorische Herausforderung stellte nicht nur die romische Kirche in ihrer
damaligen Gestalt grundsitzlich in Frage, sondern auch die von der Kirche benétigten
Biicher und Bibliotheken. Je nach Charakter der reformatorischen Bewegung verlief
das Schicksal der kirchlichen Bibliotheken sehr unterschiedlich. Trotz aller Unter-
schiede im Detail lassen sich einige Gemeinsamkeiten festmachen.

Die vorreformatorischen Bibliotheken waren Klerikerbibliotheken. Sie waren in
diesem Sinne Funktionsbibliotheken. Auch der private Buchbesitz war weitgehend auf
Kleriker beschrinke, erst als Ergebnis der Reformation kénnen wir umfangreichen
laikalen, nichtadligen Buchbesitz nachweisen und in diesem Zusammenhang sogar
den Buchbesitz von Frauen.? Grundsitzlich weitete sich mit der Reformation, und

1 Die Rifa‘iya (Refaiya): Katalog einer Privatbibliothek aus dem osmanischen Damaskus in der Uni-
versititsbibliothek Leipzig, bearb. von Beate WiEsMULLER unter Mitarbeit von Sebastian HANSTEIN,
hg. von Verena KLemm (Katalog der Handschriften der Universitits-Bibliothek Leipzig 4), Wies-
baden 2016, hier die Einleitung S. XI-XXII.

2 ErrLER, Matthias: Mittelalterliche liturgische Handschriften aus den Bistiimern Naumburg, Merse-
burg und Meifen. Beobachtungen zum Entstehungsprozess, zum Inhalt und zur Verwendung in
der Frithen Neuzeit, in: Jahrbuch fiir mitteldeutsche Kirchen- und Ordensgeschichte, Bd. 11, 2015,
S. 335-375.

3 Beispiele hierfiir: Fucus, Thomas; MackerT Christoph (Hg.): 3 x Thomas. Die Bibliotheken des
Thomasklosters, der Thomaskirche und der Thomasschule im Laufe der Jahrhunderte. Katalog zur

390 Thomas Fuchs



nicht mit dem Buchdruck, der private Buchbesitz massiv aus, zumindest im Reich,
in den westeuropiischen Lindern spielten der Aufstieg des Humanismus und die
Abwehrhaltung gegen die Reformation die entscheidende Rolle.* Wenn Topoi wie
die der »Bibliotheca publica« im frithen 16. Jahrhundert im Zisterzienserkloster Al
zelle vorgebracht wurden, so handelte es sich nur in einem humanistischen Sinne um
eine Offentliche Bibliothek fiir die Gelehrten.’ Auch in Altzelle waren es die Kirche
und ihre Funktionstriger, die die Bibliotheken zusammentrugen, finanzierten und
nutzten. Biicher und Biichersammlungen waren ein exklusives »Dingg, das letztlich
nur einer kleinen Sozialschicht vorbehalten blieb.

Durch die reformatorische Bewegung wurde der kirchliche Buchbesitz dramatisch
verdndert. Aber schon vor der Reformation gerieten die Biicher massiv unter Druck. Mit
der Erfindung des Buchdrucks wandelte sich der Status des Buches grundlegend. Der
einzelne Text stand nun weitaus giinstiger in theoretisch unbegrenzter Stiickzahl zur
Verfiigung. Parallel dazu setzte ein Prozess der Kanonisierung der Textiiberlieferung
ein. Insbesondere in der Kirche, aber auch in den unterschiedlichen Rechtsbereichen,
in den Stidten, den Gerichten, den fiirstlichen Regierungen, wurde das Buch als
Instrument der Vereinheitlichung, der Kodifizierung genutzt. Gedruckte Verord-
nungen, Liturgiereformen und Rechtskodifikationen wurden mit dem gedruckten
Buch vorangetrieben. Um beim kirchlichen Buchbesitz zu bleiben, dienten in den
Dib6zesen das gedruckte Buch und die Verpflichtung der Kleriker, dieses zu kaufen,
dazu, die Liturgie zu vereinheitlichen. Um sich die Dimension dieses Prozesses zu
verdeutlichen, soll eine Zahl angefiithrt werden. Von 1485 bis 1519 wurden zehn Aus-
gaben des Missale Misnense® gedruckt, neben all den anderen Erzeugnissen fiir den
gehobenen priesterlichen Bedarf wie Breviare, Psalterien, Predigtsammlungen und
andere Frommigkeitsschriften. Diese Entwicklung konnte nicht ohne Folge bleiben.
Wir kénnen fiir die Zeit um 1500 Vernichtungen von Handschriften liturgischen
Charakters in erheblichem Umfang nachweisen.” Aber auch andere Texttypen waren
betroffen, insbesondere der Bibeltext.

Schon vor der Reformation setzte ein massiver medientypologischer Umbruch
in den kirchlichen Bibliotheken ein. In der Reformation sollte dieser Prozess des
Medienumbruches durch einen Prozess des Inhaltsumbruchs aufgeladen werden.®

gleichnamigen Ausstellung in der Bibliotheca Albertina vom 18. Oktober 2012 bis 20. Januar 2013,
Leipzig 2012, S. 129-132.

4 PeTTEGREE, Andrew: The book in the Renaissance, New Haven/London 2010.

5 Mackert, Christoph: Repositus ad bibliothecam publicam — eine frithe 6ffentliche Bibliothek in
Altzelle?, in: GRABER, Tom; SCHATTKOWSKY, Martina (Hg.): Die Zisterzienser und ihre Biblio-
theken. Buchbesitz und Schriftgebrauch des Klosters Alezelle im europdischen Vergleich (Schriften
zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 28), Leipzig 2008, S. 86-170.

6 Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhunderts (VD16),
online: www.vd16.de: VD16 M 5597, M 5598, M 5599, M 5600, ZV 11024. — Incunabula Short
Title Catalogue (ISTC), online: htep://istc.bl.uk/: ISTC im00673380, ISTC im00673400, ISTC
im00673430, ISTC im00673450, ISTC im00673500.

7  Fucus, Thomas: Biicher- und Bibliotheksverluste in der Frithen Neuzeit, in: Kodex. Jahrbuch der
Internationalen Buchwissenschaftlichen Gesellschaft, Bd. 3, 2013, S. 25-39.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 391



Gleichzeitig wurden die Biicher in den einzelnen Sammlungen mehr, die Anzahl
der cinzelnen Sammlungen stieg rapide, und der private Buchbesitz weitete sich aus.

In dieser Umbruchsphase von der Handschrift zum gedruckten Buch traf die
reformatorische Herausforderung auf die tiberkommenen Bibliotheken und die da-
hinter stehenden Lektiire- und Sammlungsinteressen. In den meisten Fillen brachte
die Reformation einen radikalen Bruch in der Buch- und Bibliotheksgeschichte mit
sich.? Dabei ist eine erhebliche Spannbreite des Umgangs mit der Institution kirch-
liche Bibliothek zu beobachten. Sie reichte von volliger Vernichtung, die die Kloster-
bibliotheken im Einzugsbereich des Bauernkrieges traf, zum Beispiel in Thiiringen
und im Harz, iiber die Uberfﬁhrung des Buchgutes in einen neuen institutionellen
Kontext, wie beispielsweise die Uberfiithrung sichsischer Klosterbibliotheken in die
neugegriindete Universititsbibliothek Leipzig nach 1539, bis hin zur bruchlosen ins-
titutionellen Weiterfiihrung wie in der Kirchenbibliothek im frankischen Schwabach.
Bei aller Vielfalt des Umgangs mit dem Buchgut der Kirche wurde nirgendwo im
evangelischen Bereich eine vorreformatorische Bibliothek inhaltlich weitergefiihrt.
Auf der Inhaltsebene gab es keine Gemeinsamkeiten zwischen den Bibliotheken vor
und nach der Reformation.

Unter typologischen Vorzeichen begegneten den Reformatoren drei Formen des
Buchbesitzes, bei dem sie entscheiden mussten, was damit geschehen solle, sofern
die Biicher die Einfithrung der Reformation bis zur Institutionalisierung der refor-
matorischen Bewegung tiberstanden hatten, vom Bauernkrieg tiber die Bilderstiirme
bis hin zur Verwahrlosung der Biichersammlungen im Prozess der Selbstauflésung
kirchlicher Institutionen wie der Kloster:

1. die litcurgischen Biicher, die unmittelbar in den Kirchen aufbewahrt wurden und
fiir den Gottesdienst bendtigt wurden;

2. die Kirchenbibliotheken fiir die Geistlichen in den Pfarreien, die aus der Eigen-
initiative der Kleriker entstanden waren;

3. derBuchbestand derkirchlichen Institutionen (Klgster, Domstifte, Kollegiatstifte),
die fiir die Benutzung durch eine Klerikergemeinschaft geschaffen worden waren.

Aufgrund der Vielgestaltigkeit der Phinomene ist es schwierig, eine systematische

Perspektiveauf den Umgang mitdem vorreformatorischen kirchlichen Buchbesitzund

die Entwicklung der Kirchenbibliotheken vor dem Hintergrund der vorreformatori-

schen Bibliotheksgeschichte zu entwickeln. Entscheidend fiir die Geschichte des iiber-

kommenen Buchbesitzes wurde die Einrichtung evangelischer Kirchenbibliotheken.

Bevor die Typen der Herausbildung evangelischer Bibliotheken niher beleuchtet
werden, soll ein kurzer Blick auf die normative Ebene der Fundierung evangelischer

8  Einen Uberblickzum Thema gibt: KaurmanN, Thomas: »Ohne Buchdruck keine Reformation«?, in:
OEHMIG, Stefan (Hg.): Buchdruck und Buchkultur im Wittenberg der Reformationszeit (Schriften
der Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 21), Leipzig 2015, S. 13-34.

9  Fucus, Thomas: Einleitung: Buch und Reformation, in: Binz, Enno; Fucus, Thomas; RHEIN, Stefan
(Hg.): Buch und Reformation. Beitrige zur Buch- und Bibliotheksgeschichte Mitteldeutschlands
im 16. Jahrhundert (Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 16), Leipzig
2014, S. 9-37.

392 Thomas Fuchs



Kirchenbibliotheken geworfen werden. Zu ciner Grundforderung in den Kirchen-
ordnungen der evangelischen Territorien gehdrte in den verschiedenen Landeskirchen
die Anschaffung einer Mindestausstattung von Biichern fiir den Dienstgebrauch des
evangelischen Pfarrers. Diese Grundausstattungen sollten dazu dienen, ein Mindest-
maf$ an theologischer Geschlossenheit innerhalb der Landeskirchen zu sichern bzw.
herzustellen.

Schon seit den spiten 1520er Jahren dringten die evangelischen Kirchenordnun-
gen auf die Einrichtung von Kirchenbibliotheken fiir die Pfarrer und die Lehrer.!”
Insbesondere Johannes Bugenhagen formulierte solche Forderungen in den von ihm
verantworteten Kirchenordnungen. Schon in der Braunschweiger Kirchenordnung
von 1528 verlangte er, dass die Biicherei zu St. Andreas nicht verfallen diirfe, sondern
im Gegenteil Biicher angeschafft werden sollten, insbesondere solche, die aufgrund
ihres hohen Preises nicht von den einzelnen Pfarrern gekauft werden kénnten. In der
Pommerschen Kirchenordnung von 1535 forderte er eine Bibliothek fiir die Pfarrer
und Lehrer in jeder Pfarrei.

Besonders weit ging mit ihren konkreten Forderungen die Hessische Kirchen-
ordnung von 1537:

Man soll in allen Stetten und Dérffern nach des gemeinen kastens vermiigen, alle und vnd ein
yedes jar ein zeitlang fiir ein gulden, zwen, drey oder vier auffs héchste rechte gute nutzliche
Biblische vnd andere der gleichen biicher, sampt der selben Christlicher ausslegung, wie solichs
der Superintendent befilht, kauffen, reinlich einbinden, vnd in die Liberey, wi sie sindt, oder
aber in der Pfarherrn gewarsam, welche man auch hierzu machen soll, mit kundtschafft liefern
lassen, die selbigen biicher der gemein zu nutz vnd heil gebrauchen, reinlich vnd verwarlich
behalten, vnd einem yeden Pfarherrn befelhen, das er, wann er auffzeucht, sein hantgeschrifft
dariiber gebe, was er fiir biicher in die Liberey oder in seyn hande entpheht, auch in sonderheit

den Pfarherrn befelhen, das sie in die biicher nit schreiben noch die selbigen maculirn u.s.w.!!

Vor dem Hintergrund der Entstehungsgeschichte der evangelischen Kirchenbibliothe-
ken ldsst sich nur konstatieren, dass den euphorischen Forderungen nur wenige Taten
folgten. Demgegeniiber begegnen in den normativen Texten der Kirchenleitungen in
der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts sehr reduzierte Forderungen beziiglich des
Buchbesitzes in den jeweiligen Pfarreien. Die kursichsische Kirchenordnung von 1580
bestimmte nur, dass bei der Erwerbung fiir die Kirchenbibliotheken die Texte Luthers
besonders beriicksichtigt werden sollten. Die Niedersichsische Kirchenordnung von
1585 konkretisierte dieses Verlangen dahingehend, dass in den Kirchenbibliotheken
ein Grundstock aufgebaut werden sollte mit der deutschen Bibel, der Kirchen- und
Hauspostille Luthers, Luthers simtlichen Werken und Brenz’ Schriften tiber die
Evangelien und die paulinischen Briefe sowie die Konkordienformel.

10 Im Folgenden: RapracH, Otto: Die Bibliotheken der evangelischen Kirche in ihrer rechtsgeschicht-
lichen Entwicklung, in: Zentralblatt fiir Bibliothekswesen, Bd. 12, 1895, S. 153-173.
11 Zit. n.: RapracH: Bibliotheken (wie Anm. 10), S. 161f.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 393



Selbst dieses auf das Grundlegendste reduzierte Erwerbungsprogramm wurde
nur in beschrinktem Umfang in die Tat umgesetzt. Am 22. Januar 1540 erlief3
Herzog Heinrich von Sachsen ein Mandat, dass jeder Pfarrer die Kirchenordnung
(Heinrichsagende), den Deutschen Psalter, die Confessio Augustana mit Apologie
und die Deutsche Bibel anschaffen solle.!? In der darauffolgenden Kirchenvisitation,
die am 9. Mai 1540 begann, ordneten die Visitatoren an, dass jede Pfarrgemeinde die
Deutsche Bibel, die Confessio Augustana, die Loci Melanchthons, die Predigtpostillen
Luthers sowie »andere christliche reine biicher« besitzen sollten.'® Die Ergebnisse der
Visitation von 1574 im Amt Leipzig entwarfen ein erniichterndes Bild. Nur ungefihr
die Hilfte der Pfarreien besaf3en die Heinrichsagende.14

Von der normativen Ebene her gesechen muss beim Prozess der Herausbildung
evangelischer Biichersammlungen zwischen einer Minimalausstattung an Biichern
fiir den Pfarrer und dem Aufbau einer institutionalisierten Kirchenbibliothek unter-
schieden werden, die ein Engagement von wem auch immer erforderte, um die
landesherrlichen Initiativen auf eine hohere Ebene zu heben.

Aus den tberlieferten Sammlungen lassen sich vier Typen der Herausbildung
evangelischer Kirchenbibliotheken bzw. Sammlungen von Biichern an evangelischen
Kirchen ausmachen, dies aber unter Berticksichtigung des Umstandes, dass die evan-
gelischen Kirchenbibliotheken besonders schlecht erforscht und erschlossen sind."

Erstens: Blichersammlungen als Auffangstation fiir Bibliotheken untergegangener
kirchlicher Einrichtungen, insbesondere von Kléstern. Herrenloses Bibliotheksgut
wurde in die nun evangelischen Kirchen verbracht, ohne dass eine Entwicklungs-
kontinuitit zu evangelischen Kirchenbibliotheken zu beobachten ist, oder einfacher
ausgedriickt: Klosterlicher Buchbesitz wurde in evangelische Kirchen tiberfiihre, ohne
dass sich an diesen Orten evangelische Kirchenbibliotheken gebildet hitten. Hierzu
gehorten auch Kirchenbibliotheken, die nicht tiber den in den Kirchenordnungen
und Visitationen geforderten Minimalbestand hinausgingen. Nicht nur in die Kir-
chen, sondern auch in Rats-, Schul- und Universititsbibliotheken wurde herrenloses
kirchliches Bibliotheksgut verbracht.

Zuweitens: Bibliotheken, die tiber die Einfiihrung der Reformation bruchlos weiter-
gefiihrt wurden, waren die grofle Ausnahme.

Drittens: Bibliotheken an den Kirchen, die aus den privaten Buchanschaffungen
der Kleriker gleichsam organisch erwachsen sind und in evangelischer Zeit in eine
Kirchenbibliothek mit und ohne formelle Griindung miindeten.

12 Japarz, Heiko: Wittenberger Reformation im Leipziger Land. Dorfgemeinden im Spiegel der
Evangelischen Kirchenvisitationen des 16. Jahrhunderts (Herbergen der Christenheit. Sonderband
1092), Leipzig 2007, S. 88.

13 Ebd., S.92.

14 Ebd., S. 117f.

15 Von allen historischen Bibliothekstypen sind wohl die evangelischen Kirchenbibliotheken am
schlechtesten erforscht. Es fehlen weithin belastbare Erschliefungsdaten. Selbst die Zahl der noch
vorhandenen historischen Kirchenbibliotheken ist nicht bekannt. Schitzungsweise gab es allein in
den Bundeslindern Sachsen und Thiiringen wohl an die 2000 Kirchenbibliotheken.

394 Thomas Fuchs



Viertens: Zwischen 1580 und 1600 kénnen wir eine Welle von Kirchenbibliotheks-
griindungen beobachten, die meistim Zusammenspiel von evangelischer Geistlichkeit,
Stadtrat und Kirchengemeinde durchgefithrt wurden. Dies war der hiufigste Typus
der Griindung evangelischer Kirchenbibliotheken, der in seiner Dichte leichter be-
schrieben als erklirt werden kann. Nur dieser Typus konnte relevante Bestandsgroflen
erreichen mit mehr als eintausend Titeln des 16. Jahrhunderts.

Im Folgenden soll an einigen Beispielen diese Typologisierung erldutert werden.

Herrenloses Bibliotheksgut an evangelischen Kirchen obne Verbindung zu einer evange-
lischen Kirchenbibliothek

Ein gutes Beispiel fiir diesen Entstehungstypusist die Kirchenbibliothek von Rémbhild:
Sie geht in ihrem historischen Kern auf die Inkunabeln und Drucke des 16. Jahrhun-
derts aus dem Kollegiatstift in Romhild zuriick, das seit 1540 mit der Reformation
konfrontiert und 1556 endgiiltig aufgelost wurde.!® Die Biicher verblieben in der
Kirche. Neuanschaffungen gab es nicht. Erst der Superintendent Nikolaus Rebhan,
der 1600 bis 1605 im Amt war, begann, Biicher fiir die Bibliothek zu kaufen. Sein
Nachfolger Noah Otto war ein ausgesprochener Biicherfreund. Unter seiner Obhut
wurde die Bibliothek am meisten erweitert, und er konnte auch Spender fiir die
Bibliothek gewinnen.

In Poflneck begegnet eine evangelische Kirchenbibliothek mit einer Minimal-
ausstattung fiir die Amtsausiibung der Geistlichen der Stadt."” Das erste Péfinecker
Kirchenbuchvon 1575-1612 enthilteinen »Cataloguslibrorum in Bibliotheca ecclesiae
Pesneccensis«, der 52 Nummern aufzihle. Die ersten 31 Nummern sind Inkunabeln!®
und Postinkunabeln aus dem Bestand des PofSnecker Karmeliterklosters. Dieses hatte
sich in den Jahren 1525/29 gleichsam selbst aufgelost. Nur zwei Ménche blieben ihren
Geliibden treu. Neun Moénche, darunter der Prior Heinrich Kaiser, tibergaben das
Kloster mit allem Besitz gegen eine jihrliche Pension der Stadt. Die Inkunabeln wur-
den in die Stadtkirche St. Bartholomius verbracht, und zwar nur Papierdrucke. Um
1560 begann dann der Aufbau einer kleinen reformatorischen Kirchenbibliothek. Den
Grundstock bildete die seit 1555 im Erscheinen begriffene Jenaer Lutherausgabe sowie
Luthers zweibidndige Kirchenpostille in der Ausgabe Wittenberg 1562, die Confessio
Augustana (Wittenberg 1531), das Corpus doctrinae christianae Melanchthons (Jena
1570), das Konkordienbuch (Dresden 1580) und dessen Apologie (Dresden 1584)
sowie die Magdeburger Zenturien. Erst 1600 oder danach kam ein weiterer Druck

16 Marwinskl, Felicitas: 500 Jahre Kirchenbibliothek Roémhild. Eine bibliotheks- und einband-
geschichtliche Studie, in: Aus zwolf Jahrhunderten. Einundzwanzig Beitrige zur thiiringischen
Kirchengeschichte (Thiiringer kirchliche Studien II), Berlin o.]., S. 143-168.

17 Marwinskr, Felicitas: Civibus aevi futuri — den Biirgern der Zukunft. Mosaiksteine zu einer
Geschichte der Péfinecker Kirchenbibliothek unter besonderer Beriicksichtigung des Griindungs-
bestandes, in: Péfinecker Heimatblitter, Bd. 15, 2009, S. 3-19.

18 Die Péfinecker Inkunabeln stehen inzwischen in der Forschungsbibliothek Gotha, wo sie im Rah-
men eines von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderten Projekts digitalisiert wurden,
online: http://archive.thulb.uni-jena.de/ufb/content/main/ufb/sites/inkunabeln.xml.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 395



hinzu, und zwar Predigten des in Pofineck amtierenden Pfarrers Melchior Bischoff
(1547-1614). Danach kamen in die Bibliothek nur noch Einzelstiicke, und die Bi-
bliothek blieb véllig unbeachtet. Bis zu ihrer Auflosung 1996 war sie nur tiber eine
Leiter im Turm der Kirche erreichbar. Auffallend ist, dass die Inkunabeln keinerlei
Benutzungsspuren aufweisen. Sie wurden nach ihrer Verbringung in die Kirche 1529
oder danach bis zu ihrer Bearbeitung durch einen Mitarbeiter des Gesamtkatalogs
der Wiegendrucke im spiten 19. Jahrhundert faktisch nicht angefasst.

In die Kirchenbibliothek von St. Jakobi in Freiberg gelangten 68 Binde aus dem
aufgelosten Freiberger Jungfrauenkloster »Maria Magdalena zur Buf(e«.!” Die Uber-
gabe vollzog 1557 der Verwalter des 1540 aufgelsten Klosters Urban Hartmann.
Nach einem Inventar von 1721 wurden die Biicher in »einem gemalten Schrank in
der Sakristei« aufbewahrt und befanden sich in einem schlechten Zustand. In der
zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts kamen noch einige evangelische Biicher gemif3
den Forderungen der Kirchenleitung hinzu.

Die Bibliothek der Oberkirche Cottbus besaf§ vor dem Zweiten Weltkrieg 450
Inkunabelbinde, die wohl zum groften Teil aus dem 1537 aufgelosten Franziska-
nerkloster der Stadt stammten.? Auch hier gab es im 16. Jahrhundert nur eine sehr
bescheidene Bestandsvermehrung. Der eigentliche Bestandsschwerpunkt der Biblio-
thek liegt im 17. Jahrhundert.

Die Bibliothek des vor den Toren der Stadt liegenden Servitenklosters Himmel-
garten bildete den Grundbestand fiir die Kirchenbibliothek in Nordhausen.?! Die
Klosterbibliothek wurde im Wesentlichen von dem Prior Johannes Pilearius im frithen
16. Jahrhundert aufgebaut. Trotz der Zerstérung des Klosters im Bauernkrieg konnte
die Bibliothek gerettet werden und kam 1552 in die St. Blasii-Kirche in Nordhausen.
Die Bestandsstrukeur der Kirchenbibliothek belegt in eindriicklicher Weise ihre
Funktion als Auffangstation fiir das vorreformatorische Bibliotheksgut. Von den 714
historischen Titeln stammen 230 Titel aus der Inkunabelzeit (32 Prozent), 384 aus
der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts (54 Prozent), 44 aus der zweiten Hilfte des
16. Jahrhunderts (6 Prozent), 39 aus dem 17. (5 Prozent) und 17 aus dem 18. Jahr-
hundert (2 Prozent).

19 DOoriNG, Hellmut: Freiberger Inkunabelkatalog. Die Inkunabeln der Andreas-Moeller-Bibliothek,
des Geschwister-Scholl-Gymnasiums und weiterer Freiberger Sammlungen (Beitrige zur Inkuna-
belkunde 3, Folge 9), Berlin 1993, S. 5.

20 Handbuch der historischen Buchbestinde in Deutschland, Osterreich und Europa (HhB), Dom-
stiftsarchiv—Bibliothek der Oberkirche Cottbus, Online-Ausgabe: http://fabian.sub.uni-goettingen.
de/.

21 HhB (wie Anm. 20), Evangelisches Predigerseminar — Kirchenbibliothek St. Blasii Nordhausen. —
Got1TING, Hannelore: Geschichte und Bedeutung der Kirchenbibliothek St. Blasii in Nordhausen,
in: CzusaTtynski, Uwe (Hg.): Kirchenbibliotheken als Forschungsaufgabe, Neustadt/A. 1992,
S. 21-34.

396 Thomas Fuchs



Bibliotheken, die iiber die Einfiihrung der Reformation bruchlos weitergefiihrt wurden

Eine bruchlose Weiterfithrung meint keine inhaltliche Weiterfithrung, sondern
eine rein institutionelle. Dieser Typus evangelischer Kirchenbibliotheken kommt
am seltensten vor. Die Bibliothek der Evangelischen St. Nikolaikirche Isny basiert
auf einer umfangreichen vorreformatorischen Predigerbibliothek.?? Die Bibliothek,
fiir die ein eigenstindiger Bibliotheksraum an der Kirche nach 1470 gebaut wurde,
geht auf eine Stiftung des Konstanzer Domherrn Johann Guldin von 1462 zuriick,
mit der eine Pridikatur eingerichtet wurde, fur die eine Bibliothek zur Verfigung
stehen sollte. Dieser erstmals 1482 urkundlich erwihnte Biichereiraum, der vom
Chor aus durch eine in die Mauer gebrochene Treppe erreichbar ist, wurde mit
Fresken der Zeit ausgemalt. Die iiber drei Meter hohen Wandregale stammen aus
dem spiten 16. Jahrhundert. Der Raum gehért in seiner heutigen Erscheinungsform
und Ausstattung zu den iltesten erhaltenen Bibliotheksrdumen tiberhaupt. Als ein
besonderer Gliicksumstand muss gelten, dass die Pradikantenbibliothek nie einer
Pliinderung, Zerstreuung durch Sikularisation oder einem Feuer wie dem fiir die
Stadt Isny verheerenden Brand von 1631 zum Opfer fiel. Sie ist fiir die Kontinuitdt
von der mittelalterlichen Reformbewegung tiber die Reformation bis in das 17. Jahr-
hundert exemplarisch und in ihrer besonderen Uberlieferungsform wohl einmalig.
Mic Einfiihrung der Reformation in den 1520er Jahren wurde die Kirchenbibliothek
offensichtlich am selben Ort weitergefithrt, nun unter evangelischen Vorzeichen.
Die Bestandsstrukeur zeigt, dass die Bibliothek durch Stiftungen der Geistlichkeit
und der Biirger der Stadt weitergefithrt wurde. Schon um die Wende vom 16. zum
17. Jahrhundert begann die Bibliothek zu stagnieren, und nach dem Dreifligjahrigen
Krieg erhielt sie nur noch sporadisch Neuerwerbungen. Das Schwergewicht liegt mit
65 Prozent aller Titel auf der Theologie des 16. Jahrhunderts.

Eine ganz dhnliche Entwicklung wie in Isny nahm die Kirchen-Kapitelsbibliothek
Schwabach, wenn auch nicht in diesem Umfang.?? Auch hier haben wir eine spitmit-
telalterliche Predigerbibliothek vor uns, deren iltester datierbarer Stiftereintrag von
1470 stammt. Die Bibliothek befindet sich seit 1503 im Obergeschoss der Sakristei.
Sie wuchs erheblich durch ein Legat von 169 Binden des evangelischen Pfarrers
Augustin Obermaier. Nachdem Schwabach 1556 Dekanatsbezirk wurde, avancierte
die Pfarrbibliothek zur Kapitelsbibliothek. Damals wurde auch jedem ins Dekanat
eintretenden Pfarrer zur Pflicht gemachy, ein beliebiges Buch an die Bibliothek abzu-
geben. Diesen »Pflichtexemplaren« verdankte sie einen nicht geringen Zuwachs. Mit

22 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der Evangelischen St. Nikolaikirche. — Scemip, Helmut: Ain lie-
brey zu den biichern. Die mittelalterliche Predigerbiicherei der Nikolaikirche zu Isny, Ravensburg
2000. — BNz, Enno: Das Buch in den Hinden von Geistlichen. Beobachtungen zum kirchlichen
und klerikalen Buchbesitz im 12. bis 16. Jahrhundert, in: Binz/Fucus/RHEIN: Buch und Refor-
mation (wie Anm. 9), S. 39-68, hier S. 55-57.

23 HhB (wie Anm. 20), Kirchen-Kapitelsbibliothek Schwabach. — WamBach, Walter: Die Kirchen-
bibliothek Schwabach: Geschichte und Bestand; mit Katalog der Handschriften und Inkunabeln,
mit Katalog der Handschriften und Inkunabeln (Bibliotheca bibliographica Aureliana 127), Baden-
Baden 1990.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 397



dem Dreifligjahrigen Krieg folgte eine Zeitder volligen Verwahrlosung der Bibliothek.
Sie stand im 18. Jahrhundert jedem offen und war damit Ziel mutwilliger Zerstorung,.

Die im Dreif8igjahrigen Krieg vernichtete Kirchenbibliothek Heideck besafs einen
spiatmittelalterlichen, vorreformatorischen Bestand, wie zwei Biicherverzeichnisse von
1583 und 1597 nachweisen. Sie wurde nur durch die evangelischen Grundschriften

erginzt.?*

Bibliotheken an den Kirchen, die aus den privaten Buchanschaffungen der Kleriker er-
wachsen sind und in evangelischer Zeit in eine Kirchenbibliothek miindeten

Bei diesem Typus ist damit zu rechnen, dass es zu formellen Bibliotheksgriindungen
gekommen ist, diese aber in den Quellen nicht belegt sind. Mit den formalen Griin-
dungen der Zeit um 1580 bis 1600 haben diese Kirchenbibliotheken gemein, dass
ihr Aufbau wesentlich von dem Engagement der evangelischen Geistlichen bestimmt
wurde. Dasklassische Beispiel fiir eine Kirchenbibliothek, die aus der Privatbibliothek
eines evangelischen Geistlichen gleichsam organisch erwachsen ist, stellt die Turmbi-
bliothek an St. Andreas in Eisleben dar.?> Den Grundstock fiir die Kirchenbibliothek
bildeten die erhaltenen Teile der Bibliothek des Zisterzienserinnenklosters Helfta, die
in den Besitz von Kaspar Giittel gelangten, der sich schon 1518 der reformatorischen
Bewegung angeschlossen hatte. Nach seinem Tod wurde seine Biichersammlung
im zweiten Geschof8 des Turmes der Andreasbibliothek aufgestellt. Die Nachfolger
Giittels, Johannes Spangenberg und Erasmus Sarcerius, bauten die Bibliothek weiter
aus. Weitere Legate von Pfarrern und Schullehrern liefen sie wachsen. In den Quellen
ist ein formaler Griindungsake fiir diese Bibliothek nicht tiberliefert.

Von der Kirchenbibliothek von St. Martin in Stolberg ist nur bekannt, dass sie
mit der Bibliothek des evangelischen Pfarrers Tilemann Platner 1551 aufgebaut wutr-
de.26 Sehr viel besser unterrichtet sind wir tiber die Kirchenbibliothek an der Peters-
kirche in Gérlitz.?” Der Prediger Magister Johann Goschitz stiftete 1539 insgesamt
siebzig Biicher. Wahrscheinlich ist die Bibliothek aber élter, und es existierte schon
im 14. Jahrhundert eine Kirchenbibliothek. Die Bibliothek war in einem gewdlbten
Raum unter der Sakristei untergebrache. In der Kirchenbibliothek vorhanden waren
die alten Biicher, die noch vorhanden waren, die Biicher von Wolfgang Sustelius,
des evangelischen Pfarrers an der Peterskirche, insgesamt 45 Binde mit 71 Schriften.

24 HirscHMANN, Adam: Die verschollene Kirchenbibliothek von Heideck, in: Zentralblatt fiir Biblio-
thekswesen, Bd. 45, 1928, S. 169-179.

25 HhB (wie Anm. 20), Turmbibliothek der St. Andreaskirche. — RaBenaU, Konrad von: Die Ge-
schichte der Kirchenbibliothek von St. Andreas in Eisleben als Spiegel der Kirchengeschichte des
Mansfelder Landes, in: Herbergen der Christenheit, 1985/86 (1986), S. 91-103. — WESTPHAL,
Rudolf: Uber die Entstehung der Andreas-Bibliothek zu Eisleben: nebst dem Verzeichnis der in
derselben vorhandenen alten Drucke (Jahresbericht des Kéniglichen Gymnasiums zu Eisleben
1881/82; Progr.-Nr. 204), Eisleben 1882.

26 Rapbracwu: Bibliotheken (wie Anm. 10), S. 165.

27 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der Evangelischen Kirchengemeinde St. Peter und Paul. — ZoseL,
Alfred: Die Kirchenbibliothek in der Peterskirche zu Gérlitz, in: Neues lausitzisches Magazin:
Zeitschrift der Oberlausitzischen Gesellschaft der Wissenschaften, Bd. 117, 1941, S. 94—129.

398 Thomas Fuchs



Davon getrennt wurden in der Sakristei die alten liturgischen Biicher aufbewahrt
(Missale, Bibeln). Zu diesen sind die evangelischen Biicher gestellt worden, die fiir
den Gottesdienst benotigt wurden. Biicherstiftungen von Gérlitzer Biirgern sind
erst aus der Zeit ab 1600 bekannt. Biicher aus dem Besitz von Geistlichen kamen
ebenfalls seit dem 17. Jahrhundert in die Bibliothek.

Unabhingig von der vorreformatorischen Dombibliothek wurde in Fiirstenwalde
eine Kirchenbibliothek durch das Testament des 1576 verstorbenen evangelischen
Dombherrn Martin Wobeligk begriindet, der seine Biicher der Kirche hinterlief3.?®
Aufgrund der Zerstorungen am Ende des Zweiten Weltkrieges lassen sich nur wenige
Aussagen zur weiteren Geschichte der Bibliothek machen.

In der Kirchenbibliothek von Wertheim findet sich die Form der Herausbildung
aus der Bibliothek der evangelischen Geistlichen und einer institutionellen Griin-
dung.” Gegriindet wurde die Kirchenbibliothek Wertheim 1448 durch eine Stiftung
des Kolner Theologieprofessors Konrad Wellin. Wellin vermachte seine Biicher in der
Theologie, im kanonischen und biirgerlichen Recht, in der Medizin und den freien
Kiinsten der Pfarrkirche von Wertheim. Er stiftete insgesamt 63 Binde. An dem 1481
gegriindeten Kollegiatstift befand sich eine Bibliothek, die im Zuge der Auflosung
des Stifts bei der Einfithrung der Reformation seit 1522 zerstreut wurde. Ein Rest
aus der Pultbibliothek des Stifts kam an die evangelische Kirchenbibliothek. Eine
erste Nachricht aus den Kirchenrechnungen datiert in das Jahr 1561: »Dif§ jahr anno
61 saind auff ansuchung der kirchendiener ihn die liberey gekaufft worden: Opera
Lutheri, sind 19 bucher, und Confessio und apologia theologorum Wirtemberg,., 2
tomi« (Wiirttembergisches Bekenntnis). Die Biicher wurden in Schweinsleder mitdem
Supralibros gebunden: PRO ECCLESIA VVERTHEMIANA 1561« Héhepunktder
Bibliothek war das spite 16. Jahrhundert. 1562 wurden Biicher fiir die Kirchenbiblio-
thek aus dem Erlds des Verkaufs von altem Pergament angekauft. In dieser Zeit war
die Bibliothek am umfangreichsten mit 950 Binden, davon ca. 150 Handschriften.

Durch Kauf, Schenkungen des Grafenhauses und Biicher aus der aufgelassenen
Kartause Griinau im Spessart wuchs die Sammlung. 1587 wurde ein neuer Biblio-
theksraum bezogen, und seit 1581 sind Ausleihzettel erhalten. Man kann geradezu von
einem Bibliotheksbetrieb sprechen. In einem Inventar von 1587 wurde zwischen der
»bibliotheca superior« mit den theologischen Biichern und der »bibliotheca inferior«
mit dem Nachweis der Biicher aus den anderen Wissensgebieten unterschieden. 1588
bis 1590 wurden 260 Gulden fiir Neuerwerbungen ausgegeben. Zwischen 1620 und
1695 wurden tiberhaupt keine Biicher fiir die Bibliothek erworben. Im Gegenteil kam
es zu Verduferungen bzw. Verlusten. 1682 gelangten Handschriften aus Griinau,
die in Wertheim waren, in die Stadtbibliothek Frankfurt am Main. Zu Beginn des
18.Jahrhunderts erwarb ein graflich hanauischer Registrator namens Henning Biicher
Handschriften aus der Kirchenbibliothek, die sich heute in der Universititsbibliothek

28 HhB (wie Anm. 20), Dombibliothek St. Marien Fiirstenwalde.
29 Srorr, Wilhelm: Geschichte der Kirchenbibliothek Wertheim (Mainfrinkische Studien 31), Wiirz-
burg/Schweinfurt 1984.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 399



Darmstadt befinden. Offensichtlich wurde in der Zeit um 1700 der Altbestand der
Bibliothek veriufSert bzw. Teile davon. In der Kirchenbibliothek sind Geschenke von
Geistlichen und Biirgern aus Wertheim und Umgebung vom spiten 16. Jahrhundert
bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts nachweisbar. Danach hérten im Zuge der allgemein
zu beobachtenden Marginalisierung des Kirchenbibliothekswesens die Schenkungen
auf. Erst in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts wurde die Bibliothek wieder
wichtiger, indem sie fiir das Gymnasium als eine Art Schulbibliothek genutzt wurde.

Begriindet wurde die Bibliothek der evangelischen Kirchengemeinde St. Petri
in Wolgast 1598 von dem Pastor Samuel Marcus.’® An vorreformatorischen Prove-
nienzen gelangten dorthin Biicher aus dem Zisterzienserkloster Eldena und aus dem
Augustinerchorherren-Stift Jasenitz bei Stettin. Bekanntwurde die Kirchenbibliothek
durch eine B36°! und Flugschriften aus dem Besitz Ulrichs von Hutten.

Obwohl Annabergerst 1496 von Herzog Georg gegriindet wurde, befanden sich in
der Stadtin der Zeit der Einfiihrung der Reformation umfangreiche Biichersammlun-
gen.*” Die grofite Sammlung, die des 1502 gegriindeten Franziskanerklosters, wurde
1539 dem Rat iibergeben, der die Bibliothek in die Annenkirche verbringen lief3. Da-
neben gelangten Biicher des Hospitals zur Heiligen Dreifaltigkeit in die Annenkirche.
Die Kirchenbibliothek wuchs durch Schenkungen von Biirgern und Geistlichen. Sie
wurde 1558 in die Schule verbracht und kehrte erst 1627 in die Kirche zuriick.

Auch die Kirchenbibliothek von St. Gotthard in Brandenburg entstand wesent-
lich durch die Ubernahme einer Franziskanerbibliothek.?* Dieser Grundstock wuchs
durch eine umfangreiche testamentarische Schenkung von 295 Binden des 1549
verstorbenen Magisters Johannes Seyfried. Durch Schenkungen brandenburgischer
Pfarrer wuchs die Sammlung im spiten 16. und im 17. Jahrhundert. Nach 1700 er-
hielt sie nur noch wenige Neuzuginge.

An der Marienkirche in Barth, zwischen Rostock und Stralsund gelegen, ldsst
sich eine Kirchenbibliothek schon fiir die Mitte des 15. Jahrhunderts nachweisen,
wobei es sich um Legate von Geistlichen handelte.?® Ihren evangelischen Charakter
erhielt sie durch die Ubernahme der Biichersammlungen des ersten evangelischen
Pfarrers Johannes Block, dessen Biicher im Bestand identifiziert sind. Bis in das spite
18. Jahrhundert wuchs die Bibliothek durch Anschaffungen, insbesondere aus Straf-
geldern, und durch Geschenke.

30 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der evangelischen Kirchengemeinde St. Petri Wolgast. — JunT-
KE, Fritz: Die Wolgaster Kirchenbibliothek, in: Zentralblatt fiir Bibliothekswesen, Bd. 46, 1929,
S. 480-496.

31 Biblia. [1-2]. [Bamberg: Drucker der sechsunddreifigzeiligen Bibel, c. 1459-60].

32 HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der St. Annenkirche in Annaberg-Buchholz.

33 HhB (wie Anm. 20), Domstiftsarchiv Brandenburg - Kirchenbibliothek St. Gotthardt.

34 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek St. Marien. — BLumeNTHAL, Hermann: Uber den Verbleib
der Barther Schlof$bibliothek, zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Barther Kirchenbibliothek,
in: Pommersche Jahrbiicher, Bd. 3, 1937, S. 114-120.

400 Thomas Fuchs



Die Grimndungswelle evangelischer Kirchenbibliotheken zwischen 1580 und 1600
Dervorherrschende Typus der Griindung evangelischer Kirchenbibliotheken bestand
in einem formalen Akt, zumeist durch den Aufruf der Geistlichen an die Biirger und
den Rat, die Einrichtung einer Kirchenbibliothek durch Geld oder Biichergeschenke
zu unterstiitzen. Wahrscheinlich war dieser Fall noch sehr viel hdufiger, ist aber in
den Quellen nicht tiberliefert.

In Leipzig ging die Griindung der Kirchenbibliotheken an den Hauptkirchen
St. Nikolai und St. Thomas auf solche Aufrufe zuriick. Nikolaus Selneccer wandte
sich 1579 in einem offenen Brief an Rat und Biirgerschaft. Im Buchbestand lassen
sich dann die entsprechenden Buchschenkungen nachweisen.?” An St. Nikolai haben
wir eine formelle Bibliotheksgriindung 1597 durch Cornelius Becker.® In diesem
Fall ist nicht nur die Einweihungsrede, sondern auch der erste Katalog von Cornelius
Becker wie auch ein Liber donatorum erhalten, das detailliert Schenkungen an die
neu gegriindete Kirche nachweist.’” Becker trug die Schenkungen nach vier Kate-
gorien ein: Finanzielle Zuweisungen des Rates, Biichergeschenke der Geistlichen
von St. Nikolai, Biichergeschenke von Biirgermeistern und Ratsmitgliedern und
schlieflich Geschenke von Biirgern der Stadt. Deutlich kommet bei dieser Aufzihlung
das Zusammenwirken von Geistlichkeit, Stadtregierung und Biirgerschaft bei der

35 Fucas, Thomas: Die Bibliothek der Thomaskirche, in: Fucns, Thomas; MackerT, Christoph (Hg.):
3 x Thomas. Die Bibliotheken des Thomasklosters, der Thomaskirche und der Thomasschule im
Laufe der Jahrhunderte, Katalog zur gleichnamigen Ausstellung in der Bibliotheca Albertina vom
18. Oktober 2012 bis 20. Januar 2013, Leipzig 2012, S. 53—62. — Fucas, Thomas: Die Bibliothek
der Thomaskirche, in: ALTNER, Stefan; PETzoLDT, Martin (Hg.): 800 Jahre Thomana. Glauben —
Singen — Lernen, Festschrift zum Jubilium von Thomaskirche, Thomanerchor und Thomasschule,
Wettin-Lébejiin 2012, S. 347-363. Der Bestand der Thomaskirchenbibliothek ist vollstindig er-
schlossen: Die Drucke mit Erscheinungsjahrab 1501 sind im Verbundkatalog des siiddwestdeutschen
Bibliotheksverbundes bzw. im Katalog der Universititsbibliothek Leipzig nachgewiesen, online
verfiigbar: https://katalog.ub.uni-leipzig.de. Die Inkunabeln einschliefSlich der Verluste sind nach-
gewiesenin: DieInkunabeln und Blockdrucke der Universititsbibliothek Leipzig sowie der Deposita
Stadtbibliothek Leipzig, der Kirchenbibliothek von St. Nikolaiin Leipzig und der Kirchenbibliothek
von St. Thomas in Leipzig (UBL-Ink), beschr. von Thomas Thibault D6r1NG und Thomas Fuchs
unter Mitarbeit von Christoph MackerT, Almuth MARKER und Frank-Joachim StEwing, Bd. 1-4
(Katalog der Inkunabelsammlung der Universititsbibliothek Leipzig 1-4), Wiesbaden 2014, online
verfiigbar im Verbundkatalog des Siidwestdeutschen Bibliotheksverbundes bzw. im Katalog der
Universititsbibliothek Leipzig sowie im Inkunabelkatalog INKA, online verfiigbar: hetp://www.
inka.uni-tuebingen.de/. Die Handschriften sind nachgewiesen in: Fucus, Thomas: Die neuzeit-
lichen Handschriften der Signaturgruppe Ms 2000 (Ms 2001-Ms 2999) sowie kleinere Bestinde
(Cod. Haen., Ms Apel, Ms Gabelentz, Ms Nicolai, Ms Thomas) (Katalog der Handschriften der
Universititsbibliothek Leipzig, N. F. 2), Wiesbaden 2011. Die Eintriige zu den Kirchenbibliotheken
von St. Thomas und St. Nikolai im HhB (wie Anm. 20) sind iiberholt.

36 FucHs, Thomas: Prolegomena zu einer evangelischen Theologie der Bibliothek. Die Griindung der
Kirchenbibliothek von St. Nikolai in Leipzig, in: Binz/Fucus/RuEN: Buch und Reformation
(wie Anm. 9), S. 287-304. — K671z, Sebastian (Hg.): Dokumente des lutherischen Glaubens. Die
Kirchenbibliothek von St. Nikolai in Leipzig, Katalog zur Ausstellung in der Bibliotheca Albertina
Leipzig 11.03.2015-31.05.2015 (Schriften aus der Universititsbibliothek Leipzig 34), Leipzig 2015.
Die Drucke und Handschriften sind in den in Anm. 35 genannten Ressourcen vollstindig nach-
gewiesen und recherchierbar.

37 UB Leipzig, Ms Nicolai 1637:1.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 401



Griindung einer Kirchenbibliothek zum Ausdruck, was typisch fiir die hier genannte
Griindungsform ist und dem Idealbild evangelischer Gemeindebildung entsprach.

Zwarist die gute Uberlieferungssituation bei der Kirchenbibliothek von St. Nikolai
ein Sonderfall, aber auch an anderen Bibliotheken sind formale Griindungsakte tiber-
liefert. Erstmals begegnet ein solcher Fall 1561 bei der Marienbibliothek Halle, der
grofiten evangelischen Kirchenbibliothek in Deutschland.?® Schon zum 4. Oktober
1552 findet sich ein Eintrag in der Kirchenrechnung tiber die Geldschenkung eines
Matthias Scheller, »und man sol davor kauffen, die thomas domino dochtor marthino
luthero zum ahnfangk der leybereyen zw unser lieben frawen«.>” In dem ersten Band
der davon gekauften Wittenberger Lutherausgabe findet sich dann auch der Eintrag:
»Ist diss buch in die angefangene Librarey erkaufft und getzeuget worden«. Es ist
davon auszugehen, dass die Initiative fiir die Spenden vom Pfarrer Sebastian Boetius
ausging. In den Folgejahren wurden von den Spenden Biicher auf den Messen in
Leipzigund Frankfurtan der Oder gekauft. Den Biichern aus vorreformatorischer Zeit,
Messbiicher, Breviere und Schriften der Kirchenviter, wurden die neuangeschafften
hinzugefiigt. Der mittelalterliche Bestand geht zum einen auf zerstreutes Sikularisa-
tionsgut aus verschiedenen Kléstern zuriick, zum anderen auf die vorreformatorische
Pfarrbibliothek an St. Gertrud, bei der es sich um eine Pultbibliothek mitangeketteten
Biichern gehandelt hat, die wesentlich aus Vermichtnissen der Geistlichen der Stadt
hervorgegangen war. Ein formaler Griindungsakt findet sich in einem offenen Brief
von Boetius im Namen aller Pfarrer an Rat und Gemeinde vom 26. Februar 1561.
Darin bat er um Spenden fiir die Erweiterung der Bibliothek. Sie diene »zur ehre
unsers herrn Thesu christi zu erhaltunge und ausbreytunge seines heyligen evangeliic.
In der Folgezeit gingen nach Ausweis der Kirchenrechnung grofere Geldbetrige ein.
Mit ihren 435 Inkunabeln und 8409 Drucken des 16. Jahrhunderts nimmt sie eine
Sonderstellung innerhalb der evangelischen Kirchenbibliotheken in Deutschland ein,
die sich nur schwer erkliren lisst. Aber das enorme finanzielle Engagement des Rates
ldsst darauf schlieflen, dass es ihm um den Aufbau einer zentralen Bibliothek fiir
die Stadt als Ersatz fiir die fehlende Ratsbibliothek ging. Nach dem Dreifligjahrigen
Krieg bot sie Ersatz fiir die fehlende Universititsbibliothek, und dies auch noch lange
Zeit im 18. Jahrhundert.

Weitere planmifSige Griitndungen sind belegt fiir die Kirchenbibliothek St. Ni-
kolai in Gardelegen.?® Die Initiative ging von dem Gelehrten Arnold Bierstedt aus,

38 HhB (wie Anm. 20), Marienbibliothek in Halle. — E1SENMENGER, Karsten: Die Marienbibliothek
in Halle (Saale) (DKV-Kunstfiihrer 657), Berlin/Miinchen 2009. — JuNTKE, Fritz: Die Inkunabeln
der Marienbibliothek zu Halle an der Saale. Geschichte und Katalog, Berlin 1974. — JUNTKE, Fritz:
Die Marienbibliothek zu Halle an der Saale im 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts, in: Archiv fir
Geschichte des Buchwesens, Bd. 10, 1969, Sp. 397-460. — NickeL, Heinrich L. (Hg.): 450 Jahre
Marienbibliothek zu Halle an der Saale: Kostbarkeiten und Rarititen einer alten Biichersammlung,
Halle/S. 2002.

39 NickeL: 450 Jahre Marienbibliothek (wie Anm. 38), S. 15f.

40 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek St. Nikolai in Gardelegen. — RaBenau, Konrad von: Die
Einbinde der Kirchenbibliothek in Gardelegen, in: Studien zur Buch- und Bibliotheksgeschichte:
Hans Liilfing zum 70. Geburtstag am 24. November 1976, Berlin 1976, S. 150-173.

402 Thomas Fuchs



der als Schulrektor, Ratsherr und spiterer Biirgermeister vielfachen Einfluss in der
Stadt besal$. Die Bibliothek wurde durch Geldstiftungen, spiter auch durch Kollek-
ten vermehrt, die vor allem bei Trauungen erhoben wurden. Daher finden sich die
Supralibros »oblationes nuptiales« oder die Namen beider Eheleute auf den Biichern.
Aus dem vom Griinder 1581 angelegten, jedoch nicht erhaltenen Biicherverzeichnis
ist eine Benutzungsordnung in lateinischen Versen tibetliefert. Wohl kurz nach einer
Visitation 1600 wurde die Kirchenbibliothek mit der Bibliothek der Marienkirche
zusammengelegt. Schon um 1634 endete ihre kontinuierliche Vermehrung.

Eine dhnliche Entwicklung begegnet bei der Kirchenbibliothek Neuruppin.®!
Thre Griindung im Jahre 1585 ging auf eine gemeinsame Initiative des Pfarrers Jonas
Botticher und des Rates der Stadt zuriick. Reste der Bibliothek des Dominikanerklos-
ters, das 1564 in den Besitz des Rates {ibergegangen war, vermehrten die Sammlung.
Durch Buch- und Geldzuwendungen des Rates, von Biirgern und der Geistlichkeit
wuchs die Sammlung. Wie in vielen anderen Kirchenbibliotheken auch ging die Er-
werbung nach 1600 stetig zuriick.

Zu den wichtigsten historischen Kirchenbibliotheken in Sachsen gehért die
Bibliothek der St. Laurentiuskirche in Pegau.* Thre Griindung gelang dem Superin-
tendenten Matthias Detzschel 1582 im Zusammenspiel mit dem Rat der Stadt. Den
Grundstock bildeten Biicher aus dem Benediktinerkloster Pegau, die nicht 1543 an
die Universititsbibliothek Leipzig verbracht worden waren, Binde aus dem Besitz des
Rates sowie Biicher aus dem Privatbesitz von Matthias Detzschel. Fiir die Vermeh-
rung der Sammlung standen Mittel aus der Stadtkasse, den Kircheneinnahmen und
Ehrengaben von jedem Brautpaar zur Verfiigung. Seit 2013 ist die Kirchenbibliothek
im Napoleonhaus untergebracht.** Thr berithmtestes Stiick, die Pegauer Annalen, ge-
langten erst Mitte des 19. Jahrhunderts in die Universititsbibliothek Leipzig.

Uber die Griindung der Kirchenbibliothek in Pirna gibt ein Eintrag in einer Bibel
von 1544 Auskunft, die Philipp Melanchthon dem ersten Pirnaer Superintentenden
Anton Lauterbach 1559 geschenkt hatte.*® Darin heif3t es, dass die in der Kirche auf-
bewahrten Biicher auf Veranlassung des Stadtrates und anderer frommer Personen
gekauft wurden, damit sie den Geistlichen, die sich diese Werke nicht selbst leisten
konnten, zur Benutzung zur Verfiigung stiinden.

Am 25. Dezember 1588 wurde in den Berliner Kirchen ein Kanzelaufruf des
Propstes Jakob Coler vetlesen, in dem zur Mithilfe beim Aufbau einer Kirchenbiblio-
thek aufgerufen wurde.® Als Propst von St. Nikolai und erster Pfarrer von St. Marien

41 HhB (wie Anm. 20), Domstiftsarchiv - Kirchenbibliothek Neuruppin.

42 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek Pegau.

43 Siehe hierzu die Berichterstattung der Leipziger Volkszeitung in: hteps://kirchspielpegau.wordpress.
com/2013/10/.

44 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek St. Marien in Pirna. — SCHMERTOSCH VON RIESENTHAL,
Richard: Die Pirnaer Kirchenbibliothek mit ihren Handschriften und Inkunabeln, in: Centralblatt
fiir Bibliothekswesen, Bd. 20, 1903, S. 265-273.

45 HhB (wie Anm. 20), St. Marienbibliothek Berlin. — Laminsk1, Adolf, Die Kirchenbibliotheken zu
St. Nicolai und St. Marien. Ein Beitrag zur Berliner Bibliotheksgeschichte (Zentralblatt fiir Biblio-

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 403



sah er mit den Geistlichen beider Kirchen zunichst nur eine Bibliothek vor. Auf
gemeinsamen Beschluss wurde 1590 auch in St. Marien eine Biichersammlung ein-
gerichtet, die in der Folgezeit den Bestand in St. Nikolai sinnvoll erginzte, so dass von
einer Berliner Kirchenbibliothek gesprochen werden kann. Sie diente den Geistlichen
beider Kirchen und den Lehrern am Berlinischen Gymnasium zum Grauen Kloster,
bis dieses 1674 eine eigene Bibliothek erhielt. Fiir den Bestandsaufbau war im aus-
gehenden 16. und im 17. Jahrhundert maf§gebend, dass ein solider Anschaffungsetat
zur Verfiigung stand, der sich aus Buf3geldern, besonders fiir tiberzihlige Taufpaten,
und gelegentlichen Spenden zusammensetzte. Die einkommenden Betrige beliefen
sich auf vierzig bis achzig Taler pro Jahr und Bibliothek.

Die St.-Sixti-Kirchenbibliothek in Northeim geht auf eine Pfarrbibliothek des
15. Jahrhunderts zuriick.“® Der gesamte Altbestand ist im DreifSigjihrigen Krieg
untergegangen. Nach dem Zeugnis der tiberlieferten Stiftungseintrige ist sie im Zu-
sammenspiel von Geistlichkeit, Biirgerschaft und Rat entstanden.

In Heilbronn beschloss der stidtische Rat am 17. Mirz 1575 die Griindung einer
»theologische[n] Bibliothecam von reinen, bewihrten alten und neuen Lehrern, des-
gleichen von den fithrnehmsten bewihrtesten Historien und Lehrern der hebriischen,
griechischen und lateinischen Sprachen«.” Fiir die Bibliothek sollten jihrlich fiir
zwanzig Gulden Biicher aufden beiden Frankfurter Messen gekauft werden. Sie sollten
den Geistlichen zur Ausiibung ihres Lehr- und Predigtamtes zur Verfiigung stehen.
Programmatisch wurde als erstes Buch eine Werkausgabe Martin Luthers angeschalflt.

Unabhingig davon, in welcher Form die jeweiligen Kirchenbibliotheken zustande
kamen, istallen gemeinsam, dass sie ihre Bliitezeitin den einhundert Jahren zwischen
1550 und 1650 hatten. Ein Blick auf die Bestandsstruktur einiger Kirchenbiblio-
theken, fiir die belastbare Bestandszahlen vorliegen, verdeutlicht diesen Befund.
(Tabelle) Zu erwarten wire das genaue Gegenteil: eine Verdreifachung der Bestinde
pro Jahrhundert.

Grundsitzlich verloren die evangelischen Kirchenbibliotheken seit dem spiten
17. Jahrhundert ihre funktionale Begriindung, die wesentlich in den innerprotestan-
tischen Konflikten zu suchen ist. In aller gebotenen Kiirze scheinen drei Motivlagen
fiir die Herausbildung der evangelischen Kirchenbibliotheken, sofern sie tiber die
Minimalanforderungen des Buchbesitzes hinausreichten und an Zentralorten be-
heimatet waren, ausschlaggebend gewesen zu sein:

thekswesen, Beiheft 98), Leipzig 1990. — Laminski, Adolf: Das Katalogwerk der St.-Marien- und
St.-Nikolai-Bibliothek zu Berlin, Berlin 2005.

46 GIRMANN, Jorg F.: Die St.-Sixti-Kirchenbibliothek zu Northeim, in: Northeimer Jahrbuch. Zeit-
schrift fir Heimatforschung, Denkmalpflege und Naturschutz, Bd. 65, 2000, S. 41-60.

47 HumMmeL, Heribert: Katalog der Inkunabeln des Stadtarchivs Heilbronn: mit einer Liste der Hand-
schriften und einem Abriss der Heilbronner Buch- und Bibliotheksgeschichte (Veréffentlichungen
des Archivs der Stadt Heilbronn 24), Heilbronn 1981, S. 121 mit dem Abdruck des Griindungs-
dekrets.

404 Thomas Fuchs



ort Kirche Drucke Drucke Drucke
16. Jahrhundert 17. Jahrhundert 18. Jahrhundert
Annaberg St. Annenkirche 831 1152 233
Berlin Marienbibliothek 1060 2840 176
Brandenburg | St. Gotthardt 2707 796 61
Cottbus Oberkirche 74 242 27
Eisleben Turmbibliothek 1684 714 17
Gardelegen St. Nikolai 123 83 7
Halle Marienbibliothek*® 8409 4257 1524
Hungen Pfarrbibliothek 140 78 59
Leipzig St. Nikolai 1758 1235 584
Leipzig St. Thomas 1227 1560 705
Neuruppin Kirchenbibliothek 351 273 170
Nordhausen | St. Blasii 428 39 17
Schwabach Kapitelshibliothek 721 210 260
gesamt 19513 13479 3840

Bestandsstruktur ausgewdhlter Kirchenbibliotheken

Erstens: Die Herausforderung durch den Calvinismus. Im Gegensatz zum
Grundkonflikt mit der romischen Kirche standen den lutherischen Pfarrern mit
dem Calvinismus theologisch ebenbiirtige Herausforderer gegeniiber. In den meis-
ten evangelischen Gebieten des Reiches hatte sich die romische Kirche mehr oder
weniger selbst aufgel6st, oder aber die Priester hatten den an Humanismus und den
lutherisch-melanchthonischen Schriften ausgebildeten evangelischen Theologen nur
wenig entgegenzusetzen. Der Calvinismus hingegen war eine gelehrte Bedrohung,
der die evangelischen Pfarrer entsprechende Kenntnisse entgegensetzen mussten. Die
Bestandsstrukeur von Bibliotheken wie St. Nikolai und St. Thomas in Leipzig spricht
hier eine deutliche Sprache.?’

Zweitens: Die Kirchenbibliotheken wurden in einer Epoche nach der Institu-
tionalisierung der evangelischen Landes- und Stadtkirchen eingerichtet. Da die
reformatorische Predigt von Anfang an das Buch sehr stark in den Vordergrund
gertickt hatte, lag es in der Logik der reformatorischen Botschaft begriindet, Biicher
zu besitzen und zu studieren.

Drittens: In der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts, im Zusammenhang mitdem
Abschluss der evangelischen Kirchenbildung, setzte ein Prozess der Historisierung der
Reformation ein. Dieser Historisierungsprozess war grundlegend fiir die Verschmelzung

48 Ohne drei Gelehrtenbibliotheken des 18. Jahrhunderts.
49 Zu St. Nikolai siche: Fucns: Prolegomena (wie Anm. 36), S. 297-300. — Zu St. Thomas: FucHs:
Die Bibliothek der Thomaskirche (wie Anm. 35), S. 58.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 405



vorreformatorischen und reformatorischen Buchgutes in den evangelischen Kirchen-
bibliotheken. Immer wieder wird die These formuliert, dass die Klosterbibliotheken
in die evangelischen Kirchen verbracht wurden, damit sich Pfarrer weiterbilden kénn-
ten.”” In einer Klosterbibliothek befand sich nichts, was ein evangelischer Pfarrer fiir
die Ausiibung seines Berufes hitte gebrauchen kénnen. Einen anderen Weg weist die
Kursichsische Kirchenordnung von 1580. In Kap. XLIII wird die Anschaffung von
Biichern fur die Kirchen behandelt und die Forderung formuliert, dass beim Ankauf
die Werke Luthers besonders beriicksichtigt werden sollen, um damit in der Kirche
die reine Lehre und die reine Sprache zu erhalten.’! Nikolaus Selneccer, der in Leipzig
die Kirchenbibliothek von St. Thomas gegriindet hatte, schrieb in den ersten Band
einer deutschen Bibel, die bei Silvanus Othmar in Augsburg 1518 gedruckt worden
war: »Diese Bibel in zwey theil gebunden, sol derwegen billich auffgehalten werden,
das wir schen, wie man vor vnser zeit geteutschet hat, und was wir, Gott lob, dagegen
zurechnen fiir ein herrlich teutsch vnd liecht haben.«<>?

Die Lutheraner der zweiten und dritten Generation blickten auf den reformatori-
schen Aufbruch als Vergangenheit zuriick. Sie dokumentierten mit den alten Biichern
den Ubergang zur neuen Kirche. Nicht nur dokumentierten sie mit den Biichern der
romischen Vergangenheit die kulturelle Uberlegenheit der evangelischen Botschaft,
sondern sie entwickelten schon ein antiquarisch-historisches Interesse an der Kirche,
gleichsam die hochste Form des intellektuellen Sieges, die die rdmische Kirche vom
Subjekt des Gegners zum Objekt des Erinnerns degradiert hatte.

Die protestantische Traditionsbildung verliefim Bereich der Bibliotheken deshalbals
radikaler Bruch mit der romischen Vergangenheit, indem unmittelbar auf die urchrist-
liche Vergangenheit zuriickgegriffen wurde. Das rémische Erbe wurde auferhalb des
antiquarischen Interesses ausgesondert, sofern der materielle Ertrag der Aussonderung
das Erinnerungsinteresse iiberwog. Offensichtlich ist es in nahezu allen Fillen der
Ausbildung evangelischer Kirchenbibliotheken zu beobachten, dass die mittelalterliche
Handschrifteniiberlieferung makuliert und verkauft wurde, wihrend die auf Papier ge-
drucktenInkunabeln, die kaum verwertbarwaren, in die Kirchenbibliotheken iiberfiihrt
wurden. Wirsehen in ihnen eine sehr dichte Inkunabeliiberlieferung, in manchen Fillen
mit hunderten von Titeln, aber es fehle die entsprechende Handschrifteniiberlieferung
véllig. In der Kirchenbibliothek von St. Blasii in Nordhausen befinden sich 230 Inku-
nabeltitel gegeniiber nur vier Handschriften des 15. Jahrhunderts®, und in der Biicherei
der Oberkirche in Cottbus waren vor dem Zweiten Weltkrieg 450 Inkunabelbinde
vorhanden, aber keine mittelalterlichen Handschriften.>

Am 1.Januar 1600 wurden dem Buchdrucker Johann Rambau aus der Peterskirche
in Gorlitz aus zwei Biichern 85 und 52 Bogen Pergament iiberlassen.> Am 28. August

50 Beispielsweise HhB (wie Anm. 20), Bibliothek der St. Annenkirche in Annaberg-Buchholz

51 RabracH: Bibliotheken (wie Anm. 10), S. 162.

52 Universititsbibliothek Leipzig, St. Thomas 295.

53 HhB (wie Anm. 20), Evangelisches Predigerseminar - Kirchenbibliothek St. Blasii Nordhausen.
54 HhB (wie Anm. 20), Domstiftsarchiv - Bibliothek der Oberkirche Cottbus.

55 ZoBEeL: Kirchenbibliothek (wie Anm. 27), S. 96.

406 Thomas Fuchs



1607 sei eine »sacra biblia in pergameno« wieder »unter die Dresenkammer« getan
worden und stattdessen ein anderes Legendenbuch zum Leimen der Blasenbilge
auf die grofle Orgel gegeben worden. In der Zeit um 1603/07 gibt es immer wieder
Zeugnisse aus dem Kirchenarchiv, dass die Pergamenthandschriften zur Reparatur
der Blasebilge verwendet wurden. Besonders eindriicklich ist das Schicksal der mittel-
alterlichen Handschrifteniiberlieferung in Esslingen.’® In der Kirchenbibliothek der
Evangelischen Stadtkirche St. Dionys in Esslingen am Neckar wurden die Bestande
der aufgehobenen stidtischen Kloster 1555 mit der Bibliothek der evangelischen
Pridikanten zu einer zentralen Stadt, Kirchen- und Schulbibliothek vereinigt und
im sogenannten Pfarrhof untergebracht. Unmittelbar nach ihrer Konstituierung im
Jahre 1555 umfasste die Bibliothek neben einer bedeutenden Anzahl mittelalterlicher
Handschriften etwa 2000 Drucke des 15. und der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts.
Schon 1613 war man im Esslinger Rat mehrheitlich der Meinung, die Bibliothek ent-
halte zu viele »Alte Papistische Pergamentine und geschriebene unnuze Biiecher, die
man aussondern und verkaufen und mit deren Erlés man »Andere nuzliche Biiecher«
erwerben solle. Es vergingen aber noch fast zwanzig Jahre, bis dieser Beschluss in die
Tat umgesetzt wurde. 1632 wurden alle damals greifbaren Pergamenthandschriften
(insgesamt fiinf Zentner) an einen Buchbinder als Makulatur verkauft. In Wertheim
wurden 1562 die mittelalterlichen Handschriften verkauft, um mit dem erzielten
Erls Neuanschaffungen zu finanzieren.””

Auch fiir die Kirchenbibliothek Northeim sind umfangreiche Verkiufe von mit-
telalterlichen Handschriften in den Akten dokumentiert.’® 1665 wurden vier grofie
Pergamentbiicher im Gesamtgewicht von 37 Pfund mit Bewilligung der Prediger und
des Rates an einen Buchbinder verkauft. Bei der Kursichsischen Visitation 1574 im
Amt Leipzig gaben die Visitatoren fur die Filialkirche Mockau die Anweisung, dass
die »alten geschriebenen Biicher in Pergament« zu verkaufen seien, um dafiir »andere
gute Biicher« anzuschaffen.>

Nur in den Kirchen, in denen zumindest Teile der mittelalterlichen Liturgie
gepflegt wurden, blieben Handschriften erhalten, beispielsweise an St. Nikolai in
Leipzig®, und wo die mittelalterlichen Handschriften schon verloren waren, beispiels-
weise an St. Thomas, wurden in der Mitte des 16. Jahrhunderts Handschriften fiir
den Chorgesang geschrieben®!, die die Chorbiicher des 15. Jahrhunderts imitierten.
Diese Handschriften aus der Mitte des 16. Jahrhunderts ahmen zwar das Auf3ere

56 HhB (wie Anm. 20), Kirchenbibliothek der Evangelischen Stadtkirche St. Dionys in Esslingen.

57 StorL: Geschichte (wie Anm. 29), S. 102.

58 GirMaNN: S.-Sixti-Kirchenbibliothek (wie Anm. 46), S. 49.

59 Japarz: Wittenberger Reformation (wie Anm. 12), S. 117f.

60 Die Chorbiicher von St. Nicolai wurden vor der Ubergabe der Kirchenbibliothek als Depositum
an die Universititsbibliothek Leipzig aus der Bibliothek herausgezogen und in das Kirchenarchiv
umgesetzt, um sie dem Depositum zu entziechen, Fucns: Die neuzeitlichen Handschriften (wie
Anm. 36).

61 Universititsbibliothek Leipzig, Ms Thomas 392. — Kurzbeschreibungen der liturgischen Hand-
schriften des 16. Jahrhunderts aus der Kirchenbibliothek von St. Thomas: Fucwus: Die neuzeitlichen
Handschriften (wie Anm. 36), S. 476f.

Kirchenbibliotheken der Reformationszeit 407



der alten Antiphonare nach, aber die Schrift ist nicht mehr gotisch, sondern cine
Kurrentschrift.

Aus den in den Kirchenbibliotheken vorhandenen Bestinden wird deutlich, dass
Pergamenthandschriften tatsichlich zu Geld gemacht wurden, wihrend die Papier-
inkunabeln gut erhalten sind. Aber nicht nur konnten die Pergamenthandschriften
zu Geld gemacht werden, sondern die Menschen des 16. Jahrhunderts konnten sie
nicht mehr lesen, sie waren an Kurrent, Frakcur und Schwabacher erzogen worden
und nicht mehr an der gotischen Buchhandschrift. Spitestens im 17. Jahrhundert
gibt es fiir dieses Phinomen den Terminus technicus »Monchsschrift«.®? In den An-
tiphonaren von St. Nikolai wurde mit Bleistift der Text in einer lateinischen Kursive
eingetragen.®

Die evangelischen Kirchenbibliotheken zeichnen sich in der Gesamtsicht durch
einen reche einheitlichen Entstechungsprozess aus, durch einen spezifischen, an den
Erfordernissen der evangelischen Geistlichkeit ausgerichteten Bestandsaufbau und
durch eine klare chronologische Verortung in den einhundert Jahren zwischen 1550
und 1650. In diese Jahre fiel ihre eigentliche Bedeutung, sie waren Kinder der Konfes-
sionalisierung. In der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts wurden die Kirchenbiblio-
theken weitgehend marginalisiert. Nur wenn sie mit weiteren Funktionen aufgeladen
wurden, konnten sie cine Entwicklung nehmen, die mit den allgemeinen Trends der
Bibliotheksentwicklung, wie wir sie in den Universitdtsbibliotheken, den Rats- und
den fiirstlichen Bibliotheken beobachten konnen, parallel lief. Die Marienbibliothek
in Halle als Zentralbibliothek fiir die Gelehrten der Stadt oder die Kirchenbibliothek
in Esslingen, die die Funktionen einer Rats-, einer Schul- und einer Kirchenbiblio-
thek in sich vereinten, konnten der Marginalisierung der Kirchenbibliotheken in der
zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts entgehen.

62 Fucns, Thomas: GeschichtsbewufStsein und Geschichtsschreibung zwischen Reformation und
Aufklirung. Stidtechroniken, Kirchenbiicher und historische Befragungen in Hessen, 1500 bis
1800 (Untersuchungen und Materialien zur Verfassungs- und Landesgeschichte 21), Marburg 2006,
S. 152.

63 Es handelt sich um die Handschriften St. Nicolai 1047-1050, heute unter den Handschriften I ]
18-19 und IJ 27 im Kirchenarchiv von St. Nicolai, vgl. Fuchs: Die neuzeitlichen Handschriften
(wie Anm. 36), S. 472, sowie die Beschreibungen von zwei Handschriften in: K61z: Dokumente
(wie Anm. 36), S. 38f.

408 Kirchenbibliotheken der Reformationszeit



Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen
Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert

Das Beispiel der Stundenliturgie im Brandenburger Domstift

Andreas Odenthal

Einleitung, Fragestellung und Methodik

Seit geraumer Zeit wird das Konfessionalisierungsparadigma, das die durch die
Reformation angestoffenen Entwicklungen des Christentums in seinen kirchlichen,
politischen wie auch geistesgeschichtlichen Konsequenzen zu fassen versucht, heftig
diskutiert.! Eine entscheidende Einsicht der Diskussion besteht darin, die nach der
Reformation entstehenden und sich weiter ausdifferenzierenden Konfessionskir-
chen keineswegs als einheitliche Grofle zu werten. Vielmehr geht es um »eine Fiille
von Besonderheiten, Abweichungen und Gegenliufigkeiten«.> Andreas Holzem
weist zudem auf die notwendige Differenzierung der Perspektiven hin, denn die
Wertungen der damals an den Prozessen Beteiligten diirfte sich von einer heutigen
Beobachterposition und ihren nachtriglichen Beurteilungen deutlich unterscheiden:
»Alle Akteure [...] lebten gemeinsam in eine Zukunft hinein, die wir mit bestimm-
ten konzeptionellen Absichten retrospektiv einmal die »Konfessionalisierungc der
»Frithen Neuzeit und die »Sikularisierungc der »anbrechenden Moderne« nennen
wiirden. Aber sie konnten sich dessen nicht bewusst sein [...].«> Im Dukrtus die-
ser Uberlegungen plidiert Holzem dafiir, geschichtliche Zisuren zu relativieren:
»Altere Epochensignets und Epochengrenzen sind so zu verfliissigen, dass aus den
zahlreichen Einsichten in das Transitorische der europiischen Wissenskulturen eine
wissenssoziologische Neuorientierung generiert werden kann«.* Damit trigt er eine
der Perspektiven des Tiibinger Graduiertenkollegs 1662 »Religioses Wissen im vor-
modernen Europa (800-1800)«ein, die besagt, die Wissensgesellschaft der Moderne
habe ihre Urspriinge in den vielfiltigen Transfers und Transformationsdynamiken
der Vormoderne.’ Dabei sei es eine der Leistungen der Vormoderne, Verhandlungs-
prozesse zwischen dem als intangibel geltenden »Offenbarungswissen« und dem je

1 Zu den Theoriefragen um das Konfessionalisierungsparadigma vgl. jetzt HoLzem, Andreas: Chris-
tentum in Deutschland 1550-1850. Konfessionalisierung — Aufklirung — Pluralisierung, 2 Bde.,
Paderborn 2015, hier Bd. 1, S. 7-32.

2 So Horzem: Christentum (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 9.
3  Ebd, Bd. 1, S. 10.

4 Ebd., Bd. 1,S.25.

5

Vgl. Ebd., Bd. 1, S.25-32; auch bereits HoLzEM, Andreas: Die Wissensgesellschaft der Vormoderne.
Die Transfer- und Transformationsdynamik des sreligiosen Wissenss, in: RIDDER, Klaus; PatzoLp,
Steffen (Hg.): Die Aktualititder Vormoderne. Epochenentwiirfezwischen Alteritit und Kontinuitic
(Europa im Mittelalter 23), Berlin 2013, S. 233-265, hier 247-265.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 409



neu anzupassenden »religidsen Alltagswissen« in Gang zu halten, die die Aneignung
von »Offenbarung« in den gelebten Alltag hinein erméoglichten. Es geht also um
Zuschreibungen (etwa Wissensbestinde als »Offenbarung« zu qualifizieren) und
Transformationen (etwa als Verfliissigung in religidses Alltagswissen). Dass solche
Zuschreibungen im Zuge der Konfessionalisierung neu verhandelt werden, macht
die Dynamik jener Epoche aus, die indes an mannigfaltige Transformationen des
spaten Mittelalters ankniipfen kann. Solche Prozesse haben dann auch ecine rituelle
Seite, und das insgesamt festzustellende disparate Bild antagonistischer Dynamiken
ergibt sich auch fiir die Feier der Liturgie. Gerade weil sie nun auch konfessionelles
Kennzeichen sein will und muss, ist ihre Gestalt stindigen Neuinterpretationen,
Identititszuschreibungen und Akzentverschiebungen ausgesetzt.® Das fithrt zu einer
Ungleichzeitigkeit von Kontinuititen, Innovationen und Reformen: »Transfer und
Transformation religiosen Wissens sind nicht nur durch die continuatio, sondern
auch durch die renovatio und die reformatio gekennzeichnet«.” Der Zugriff auf die
Praxis der Alten Kirche etwa konnte sowohl der Legitimierung alter Formen wie
eingreifender Anderungen dienen, denn eine »Riickkehr zu den Urspriingen« ist
bereits selbst Interpretation. Mit der dlteren Studie von Paul Graff ist der Blick dafiir
geofnet worden, in welchem Mafle das im Kontext der Wittenberger Reformation
etablierte gottesdienstliche Leben einigermaflen konstant blieb.® Es zehrte von der
Dynamisierung des spiten Mittelalters und schrieb diese Traditionslinie fort.” Die
hier in Rechnung zu stellende Kontinuitit jedoch muss sofort um gegenliufige
Tendenzen erginzt werden und schliefft somit Innovationen ein, so unmerklich
deren rituelle Kodierung zunichst erscheinen mag.!® Mag somit die Deutlichkeit

6 Vgl hier den Sammelband von BRADEMANN, Jan; Taiks, Kristina (Hg.): Liturgisches Handeln
als soziale Praxis. Kirchliche Rituale in der Frithen Neuzeit (Symbolische Kommunikation und
gesellschaftliche Wertesysteme 47), Miinster 2014.

7  Hovrzem: Christentum (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 30.

8  Vgl. GraFF, Paul: Geschichte der Auflésung deralten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen
Kirche Deutschlands, Bd. 1: Bis zum Eintritt der Aufklirung und des Rationalismus, Gottingen
21937; Bd. 2: Die Zeit der Aufklirung und des Rationalismus, Géttingen 1939 (ND Waltrop
1994), in diesem Kontext vor allem Bd. 1. — Im Graff’schen Ansatz bedeutet aber die Einsicht in
die Kontinuitit zum Mittelalter, bereits die Urspriinge der Reformation seien keinesfalls als golde-
nes Zeitalter zu werten, sondern, gemessen etwa an einem ideal gedachten Urchristentum, bereits
verunklart. Zu Graffs Werk vgl. CornNELIUS-BUNDSCHUH, Jochen: Liturgik zwischen Tradition
und Erneuerung. Probleme protestantischer Liturgiewissenschaft in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts dargestellt am Werk von Paul Graff (Verdffentlichungen der Evangelischen Gesellschaft
fir Liturgieforschung 23), Géttingen 1991.

9 Die antagonistischen Tendenzen werden etwa deutlich, wenn Benedikt Kranemann bereits tiber
die Zeit um 1500 zurecht resiimiert: »Man trifft auf eine Zeit des Umbruchs mit erstaunlichem
Reformpotential«, in: KRANEMANN, Benedikt: »Die Missbreuche Ytziges Stands der Gemeynen
Kyrchen belangen auch Cultum Deic. Liturgie zur Zeit Martin Luthers, in: Liturgisches Jahrbuch,
Bd. 66, 2016, S. 3-24, hier S. 23.

10 Vgl. hier die bemerkenswerte Studie von KrRENTZ, Natalie: Ritualwandel und Deutungshoheit. Die
frithe Reformation in der Residenzstadt Wittenberg (1500-1533) (Spatmittelalter, Humanismus,
Reformation; Studies in the Late Middle Ages, Humanism and the Reformation 74), Tiibingen

410 Andreas Odenthal



von Zisuren durch die Konfessionalisierung fraglich werden, eine Zasur ist fiir die
Liturgie und ihre Geschichte deutlich: Das Ende der Strukturen des Alten Reiches
brachte mannigfache tiefgreifende Verinderungen mitsich, die wiederum aus Trans-
formationsprozessen vor allem des 18. Jahrhunderts ihre Kraft bezogen.!! Dies gilt
etwa fiir die hier hauptsichlich zur Rede stehende tigliche Gottesdienstform, die
Stundenliturgie. In ihrer konsequenten Durchfithrung an Konvente oder Schulen
gebunden, war es gerade die Aufhebung der Stifte und Konvente im Gefolge der
Sikularisation sowie die Uberfiihrung des Schulwesens in staatliche Aufsicht, das
dieser Form den Todesstof$ versetzte.

Neuerdings wurde die bisherige These problematisiert, in der Mark Brandenburg
habe man bei der Einfithrung der Reformation unter Joachim II. einen Mittelweg
zwischen der rémischen Kirche und der Wittenberger Prigung gesucht.!? Vielmehr sei
der Sonderweg Brandenburgs allenfalls auf die Zeremonienfrage beschrinke gewesen,
bei der ein ungewohntes Ausmafd an mittelalterlichen Traditionen erhalten geblieben
sei.’® Damit ist die Frage nach den geschichtlichen Zisuren und Kontinuititen im
Hinblick auf die Reformation Brandenburgs und ihre rituelle Seite erneut gestellt. Im
Folgenden nunsoll das Brandenburger Domkapitel und seine Liturgieals ein Beispiel der
benannten disparaten Aushandlungsprozesse untersucht werden. Es wird sich beziiglich
des Gottesdienstes ein zwischen den Polen des Bewahrens wie des Erneuerns und Ver-
inderns oszillierendes Bild ergeben, das aber insgesamt —zumindest im 17. Jahrhundert
noch — eher unter dem Diktum einer »bewahrenden Kraft des Luthertums« zu sehen
ist.! Bei aller Kontinuitit, etwa in der Beibehaltung traditioneller liturgischer Formen,
darf die Diskontinuitit nicht iibersehen werden, denn hier wie anderswo stellt die lu-
therische Theologie die entscheidenden Kriterien fiir licurgisches Handeln bereit. Ob
bei alledem aber eine Sonderrolle Brandenburgs erhoben werden kann, erscheint vom
Standpunkt des Domstiftes her fraglich. Denn eine Besonderheit der zu beobachtenden
liturgischen Reformen des Domstiftes Brandenburg ergibt sich aus seiner Orientierung
ananderen Domstiftern, allen voran Magdeburg. Und die im Luthertum verbleibenden
Stifte insgesamt zeichnen sich weit tiber Brandenburg hinaus durch ein Festhalten an

2014. — KrenTz, Natalie: Gottlos oder niitzlich? Theologische und politische Reflexionen iiber
Rituale in der frithen Wittenberger Reformation, in: FuGGeR, Dominik; KRANEMANN, Benedikt;
LAGAUDE, Jenny (Hg.): Ritual und Reflexion. Historische Beitrige zur Vermessung eines Span-
nungsfeldes, Darmstadt 2015, S. 35-54.

11 Vgl. Grarr: Geschichte (wie Anm. 8), Bd. 2.

12 Vgl. StEGMANN, Andreas: Die>christliche Reformation<im Kurfirstentum Brandenburg. Mittelweg
zwischen Rom und Wittenberg oder lutherische Reformation?, in: Theologische Literaturzeitung,
Bd. 141, 2016, S. 578-591, in Auseinandersetzung mit der von Anton Schindling vertretenen »via
media-These«.

13 Vgl. STEGMANN: Reformation (wie Anm. 12), S. 583f.

14 So das Diktum bei Frrtz, Johann Michael (Hg.): Die bewahrende Kraft des Luthertums. Mittel-
alterliche Kunstwerke in evangelischen Kirchen, Regensburg 1997. Im Hinblick auf die vasa sacra
vgl. FriTz, Johann Michael: Das evangelische Abendmahlsgerit in Deutschland. Vom Mittelalter
bis zum Ende des Alten Reiches. Mit Beitrigen von Martin Brecht, Jan Harasimowicz und Annette
Reimers, Leipzig 2004.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 411



vielen mittelalterlichen liturgischen Traditionen aus, ohne dass die spezifisch neuen
theologischen Akzente und ihre rituellen Umsetzungen zu leugnen seien.”

Das Brandenburger Domstift bis zum spaten Mittelalter

Es ist hier nicht der Ort, die Geschichte des Brandenburger Domstiftes zur Ginze
nachzuzeichnen.!® Doch scheinen folgende Daten bemerkenswert, die die Geschichte
des Domstiftes als einen Prozess mannigfacher Wandlungen erscheinen lassen. Wie
auch in Havelberg gab esin Brandenburgein Primonstratenser Domkapitel, dasjedoch
durch keinerlei eigene liturgische Prigung auffiel.”” Dies entsprach dem Geist des
Ordensgriinders Norbert von Xanten, der bereits »bei der Ubertragung der Ordens-
gemeinschaft nach Magdeburg (1129) bewusst daraufverzichtete, primonstratensische
Gewohnheiten in Tracht und Liturgie zu tibernehmen, sondern anordnete, dass die
Briider sich nach der Ordnung der Magdeburgischen Kirche, d. h. des dortigen Dom-

15 Vgl. zur Problematik insgesamt auch den Beitrag von Andreas Stegmann zur Brandenburgischen
Kirchenordnung von 1540 in diesem Band.

16 Vgl.insgesamt WeNTZ, Gottfried: Das Hochstift Brandenburg, in: AB, Gustav; WeNTZ, Gottfried
(Hg.): Das Bistum Brandenburg, Teil 1 (Germania sacra, Abteilung 1: Die Bistiimer der Kirchen-
provinzMagdeburg 1), Berlin 1941, S. 1-80. - WENTZ, Gottfried: Das Primonstratenserdomkapitel
St. Petri auf der Burg Brandenburg, in: ebd., S. 81-195. — BUNGER, Fritz; WeNz, Gottfried (Hg.):
Das Bistum Brandenburg, Teil 2 (Germania sacra, Abteilung 1: Die Bistiimer der Kirchenprovinz
Magdeburg 3), Berlin 1941. — Vgl. auch Kurzg, Dietrich: Bischof, Domstift und weltliche Lan-
desherrschaft in Brandenburg. Eine landes- und kirchengeschichtliche Einleitung, in: RETHLEN,
Helmut (Hg.): Liturgische Gewinder und andere Paramente im Dom zu Brandenburg, Regens-
burg/Riggisberg 2005, S. 17-33. — Eine iltere Darstellung findet sich bei CurscHMANN, Fritz: Die
Diézese Brandenburg. Untersuchungen zur historischen Geographie und Verfassungsgeschichte
eines ostdeutschen Kolonialbistums (Veréffentlichungen des Vereins fiir Geschichte der Mark
Brandenburg), Leipzig 1906. — Vgl. zur Geschichte Brandenburgs im 15. Jahrhundert auch LeTz,
Thomas Alexander: Fiirstliche Herrschaft und Kirche. Brandenburg und Burgund in der Mitte
des 15. Jahrhunderts, Berlin 2004. Download unter http://opus.kobv.de/tuberlin/volltexte/2004
/541/.pdf [29.11.2005], hier etwa S. 34—43, 110-136. — Zum mittelalterlichen Archivbestand des
Domstiftes vgl. ScHOsSLER, Wolfgang (Bearb.): Regesten der Urkunden und Aufzeichnungen
im Domstiftsarchiv Brandenburg, Bd. 1: 948-1487 (Veréffentlichungen des Brandenburgischen
Landeshauptarchivs 36), Weimar 1998; Bd. 2: 1488-1519/1545 (Veroffentlichungen des Branden-
burgischen Landeshauptarchivs 54), Berlin 2009. Die hier zur Rede stehende Zeit des spiten 16.
und frithen 17. Jahrhunderts ist noch nicht bearbeitet.

17 WieschrderPrimonstratenserorden selber bereits in die Konfliktlinien von uniformitasund diversitas
eingebunden ist, zeigt OBERSTE, Jorg: Zwischen uniformitas und diversitas. Zentralitit als Kernpro-
blem des frithen Primonstratenserordens (12./13. Jahrhundert) in: Crusius, Irene; FLACHENECKER,
Helmut (Hg.): Studien zum Primonstratenserorden (Verdffentlichungen des Max-Planck-Instituts
fiir Geschichte 185; Studien zur Germania Sacra 25), Géttingen 2003, S. 225-250. — Zur Primons-
tratenserliturgie vgl. LEFEVRE, Pl.: La messe matinale dans la liturgie de Prémontré, in: Analecta
Praemonstratensia, Bd. 53, 1977, S. 9-12 und 122-123. — LErivRE, PL. F.: Coutumiers liturgiques
de Prémontré du XIIT¢ et du XIV¢ siecle (Revue d‘histoire ecclésiastique. Bibliotheque 27), Louvain
1953. — ANGERER, Joachim F.: Uber Musik und Liturgie in den Anfingen des Primonstratenser-
ordens. Dargestellt auf dem Hintergrund der Ordensstatuten und Consuetudines des XI. und
XII. Jahrhunderts, in: CRustus/FLACHENECKER: Studien, S. 251-278. — HORSTKOTTER, Ludger:
Zum inneren Leben in einigen Primonstratenser-Klostern des nordlichen Rheinlands zwischen
1450 und 1500, in: Crusius/FLACHENECKER: Studien, S. 463-515.

412 Andreas Odenthal



stifts richten sollten, die in der Folge daher auch fiir alle Primonstratenserkloster der
sichischen Zirkarie verbindlich wurde«.!® Im Jahre 1506 beginnend und am 16. De-
zember 1507 beendet wurde die Umwandlung des Primonstratenser Domstiftes in
ein »freiweltliches« Domkanoniker-Stift. Dies geschah unter Bischof Hieronymus
Schultz auf Betreiben des Kurfiirsten Joachim I. (1499-1535).1? Doch die liturgische
Orientierung an Magdeburg, die sich tibrigens als eine der Konstanten in Branden-
burg bis in die Frithe Neuzeit erweisen wird, fithrte dazu, dass die Transmutation
des Domkapitels von einem Primonstratenserstift in ein weltliches Stift keinerlei
gottesdienstliche Folgen hatte. Vielmehr waren andere Prozesse prigend, nimlich
die seit dem 15. Jahrhundert zunehmende Vereinheitlichung des Gottesdienstes im
Domstift wie in der gesamten Diézese, also eine Liturgiereform.?° Sie ist das Verdienst
des Bischofs Stefan Bodeker (1421-59).%!

Eugenie Lecheler erwihntin ihren Studien zur mittelalterlichen Liturgie Branden-
burgs mehrere Liturgica, so ein »Missale Magdeburgense« von 1480 mit Branden-
burger Anhang, ein »Missale secundum morem Magdeburgensem Halberstadensem
Brandenburgensem Verdensemaliarumque multarum ecclesiarum 1486«, ein nunmehr
eigenes »Missale Brandenburgense« von 1494, ein Missale von 1516 und — als zweite
Auflage, von 1518.%? Ferner existieren noch einige Chorordnungen oder Libri Ordi-
narii.?> Im Hinblick auf den weiteren Gedankengang ist von Bedeutung, dass bereits

18 LECHELER, Eugenie: Die Gottesdienstordnung im Brandenburger Bistum um 1500 —der gedruckte
Liber Ordinarius von 1488. Inhalt — Vorldufer — Bedeutung, in: Wichmann Jahrbuch, Bd. 42/43
(NF 7), 2002/03, S. 89-100, hier S. 91.

19 Vgl. WenTz: Hochstift (wie Anm. 16), S. 52. Vgl. auch Kurzg, Dietrich: Die Transmutation der
Primonstratenser Domstifte Brandenburg und Havelberg, in: Kurzg, Dietrich: Berlin-Branden-
burgische Kirchengeschichte im Mittelalter. Neun ausgewihlte Beitrige, hg. von Marie-Luise
HEeckMANN, Susanne JENKs und Stuart JENks (Bibliothek der Brandenburgischen und Preufischen
Geschichte 9), Berlin 2002, S. 311-336. Wenn Kurze (ebd. S. 334) schreibt, diese Umwandlung sei
»kein vorreformatorischer Akt« gewesen, wird deutlich, dass Kurze nicht dem hier stark gemachten
Paradigma einer im Mittelalter beginnenden Dynamisierung von Transformationen verpflichtet
ist.

20 Vgl. hier LEcHELER, Eugenie: Gottesdienst im mittelalterlichen Brandenburger Dom, in: Heilige
Gewinder—Textile Kunstwerke. Die Gewinder des Domszu Brandenburg im mittelalterlichen und
lutherischen Gottesdienst. Begleitband zum Katalog Liturgische Gewinder und andere Paramente
im Dom zu Brandenburg (Schriften des Domstifts Brandenburg 1), Regensburg 2005, S. 11-25. —
LECHELER, Eugenie; WETTER, Evelin: Der Paramentenbestand des Domes im Verhiltnis zu den
Brandenburger Ordinarien des 15. Jahrhunderts, in: ebd., S. 26—41. — LECHELER, Eugenie: Die
fiir das Bistum Brandenburg offiziell gedruckten Messbiicher. Buchwissenschaftlicher Befund und
liturgische Besonderheiten, in: Archiv fiir Liturgiewissenschaft, Bd. 47, 2005, S. 332-349 (mit
weiterer Literatur). Auf Lecheler fuffend KranEmanN: Missbreuche (wie Anm. 9), S. 16-18.

21 Vgl. zu diesem Bischof etwa EscHER, Felix: Bodeker, Stephan (OPraem) (1384-1459), in: Gartz,
Erwin (Hg.): Die Bischéfe des Heiligen Romischen Reiches 1448 bis 1648. Ein biographisches
Lexikon, Berlin 1996, S. 62f.

22 Vgl. LECHELER: Messbiicher (wie Anm. 20), S. 335-340. — Zum Druck von 1494 vgl. auch DEeL1us,
Walter: Das Vorwort zum Missale Brandenburgense von 1494, in: Jahrbuch fiir Berlin-Branden-
burgische Kirchengeschichte, Bd. 46, 1971, S. 147-150.

23 Es existiert ein Directorium chori von 1421 (Berlin BPKK theol. qu. 208), vgl. dazu WeNTZ:
Primonstratenserdomkapitel (wie Anm. 16), S. 92. Ferner gibt es noch zwei Libri Ordinarii: Staats-
bibliothek zu Berlin — Preufischer Kulturbesitz (Ms. theol. lat. fol. 299) und dessen iiberarbeitete

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 413



im Mittelalter die Liturgie des Bistums sich an die Liturgie des Metropolitensitzes,
also Magdeburg, anlehnte. Die damals erfolgte Transmutation in ein »weltliches«
Domkanonikerstift blieb nicht die letzte Verinderung des Domstiftes, wie der
Blick in die Reformationszeit zeigt.

Das Brandenburger Domstift im Kontext der Konfessionalisierung

Die weitere Wandlung des Domstiftes in Form einer schrittweisen Einftthrung der
Reformation ist in die sonstige Reformation Brandenburgs einzubetten.?* Hier seien
in aller Kiirze die wichtigsten Daten benannt. Der Sohn des Kurfiirsten Joachims I.
(1499-1535), JoachimII. (1535-71), empfing am Allerheiligentag 1539 zum ersten Mal
das Abendmahl unter beiden Gestalten durch den Brandenburger Bischof Matthias
von Jagow (1526—44).% Insgesamt bleibt Joachim II. liturgisch konservativ.2¢ Seine
1540 erlassene neue Kirchenordnung?” wird vom erwihnten Bischof von Brandenburg
zwar gebilligt, vom gesamten Klerus sowie von Bischof Busso II. von Alvensleben fiir

Havelberg jedoch nicht angenommen.?

Fassung (Ms. theol. lat. fol. 303) von 1488, so LECHELER: Messbiicher (wie Anm. 20), S. 334. Vgl.
auch insgesamt LECHELER: Gottesdienstordnung (wie Anm. 18).

24 Vgl. insgesamt bereits SCHOSSLER, Wolfgang: Die Reformation im Domstift Brandenburg, in:
Derius, Hans-Ulrich; Kunzenporr, Max-Ottokar; WINTER, Friedrich (Hg.): "Dem Wort nicht
entgegen...«. Aspekte der Reformation in der Mark Brandenburg, Berlin 1988, S. 49-62.

25 Vgl. zur Person WeNTZ: Hochstift (wie Anm. 16), S. 56-58. — ESCHER, Felix: Jagow, Matthias von
(um 1480-1544), in: Gatz: Bischofe (wie Anm. 21), S. 334f.

26 Vgl. RUDERSDORF, Manfred; SCHINDLING, Anton: Kurbrandenburg, in: SCHINDLING, Anton; ZIEGLER,
Walter (Hg.): Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung.
Land und Konfession 1500—1650, Bd. 2: Der Nordosten (Katholisches Leben und Kirchenreform
im Zeitalter der Glaubensspaltung 50), Miinster 1990, S. 35-66, hier S. 42. — Zum Einfluss
Joachims II. auf die Liturgie Berlins etwa vgl. die umfassende Studie von MULLER, Nikolaus: Zur
Geschichte des Gottesdienstes der Domkirche zu Berlin in den Jahren 1540-1598, in: Jahrbuch fiir
brandenburgische Kirchengeschichtew, Bd. 2/3, 1905, S. 337-549. — Zur Person vgl. BAUMGART,
Peter: Art. J(oachim) II. Hector, in: LThK:Bd. 5., 31996, Sp. 852-853.

27 »Kirchen-ordnung im churfurstenthum der marcken zu Brandenburg, wie man sich beide mit
der leer und ceremonien halten sol. 1540«, ediert bei SErLiNG, Emil (Hg.): Die evangelischen
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, Bd. 3: Die Mark Brandenburg, Die Markgrafentiimer
Oberlausitz und Niederlausitz, Schlesien, Leipzig 1909, ND Aalen 1970, S. 39-90. — Vgl. bereits
Kraus, Bernhard: Die kurbrandenburgische Kirchenordnung Joachims II. in der liturgischen
Praxis ihrer Zeit, in: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie, Bd. 4, 1958/59, S. 81-85. Vgl. auch
den Beitrag von Andreas STEGMANN zur Brandenburgischen Kirchenordnung von 1540 in diesem
Band.

28 Vgl. ScuOssLER: Reformation (wie Anm. 24), S. 54. — Vgl. RUDERSDORF/SCHINDLING: Kurbranden-
burg (wie Anm. 26), S. 42f. Als Quellen dienten die Brandenburg-Niirnbergische Kirchenordnung
von 1533, die Herzoglich-Sichsische Kirchenordnung von 1539, aber auch das Missale Romanum.
In dieser Kirchenordnung blieb etwa die lateinische Messe bestehen, jedoch ohne Kanon und mit
deutschen Einsetzungsworten. Man war in Fragen des Ritus bemiiht, konservativ zu bleiben, so
auch in Fragen der Gewinder etc. Dies zeigen etwa die Angaben zum Chorgebet: »Der chorgesang
sol, wie bisanher, in allen stiften und kléstern, auch den pfarkirchen, wie der gebreuchlich gewesen,
latinisch gesungen und gelesen werden, zuvoran, so es de tempore ist, da sol nichts nachgelassen
werden, es sei metten, prima, tertia, sexta, nona, vesper, complet oder was der mehr ist, ein iglichs,
wie mans findet, nach seiner rubrica on alle leichtfertigkeit. Was aber de sanctis ist, sol von uns und

414 Andreas Odenthal



DasBrandenburger Domkapitel selbststand den reformatorischen Ideen zunichst
jedoch ablehnend gegeniiber.?” Im Jahre 1544 war zwar die neue Kirchenordnung
im Domstift eingefithrt worden, doch diese Hinwendung zur neuen Lehre wurde
alsbald durch das Augsburger Interim von 1548 wieder unterbrochen.?® Erstim Zuge
des Passauer Vertrages von 1552 kam im Jahre 1554 die Reformation des Domstiftes
zu einem vorliufigen Ende, und zwar durch die Wahl des neuen Domdechanten
Liborius von Bredow.’! Welche Umwilzungen die Einfithrung der Reformation
in Bezug auf die Strukturen des alten Kirchenwesens bringt, wird an der Tatsache
deutlich, dass wenige Jahre spiter, nimlich 1560, unter Kurprinz Joachim Friedrich
das Bistum Brandenburg mit den Nachbardiézesen Havelberg und Lebus vereinigt
wird.?? Aus dieser Tatsache mag der Legitimationsdruck des nunmehr lutherischen
Dombkapitels abgelesen werden. Im Jahre 1571 prisentiertsich das lutherische Kapitel
denn auch mit verringerter Kanonikerzahl.?®> Es entwirft sein gewandeltes Selbst-
verstindnis in neuen Kapitelsstatuten im Jahre 1571 und 1588 (Statuta Ecclesiae
Brandenburgensis), die aber beide nichts zur Liturgie aussagen.** Aus dieser Tat-
sache kann zweierlei abgelesen werden: Es ist zum einen mit Ungleichzeitigkeiten
in der liturgischen Praxis zu rechnen®, zum anderen mag gerade die Liturgie als ein
heikles Feld betrachtet worden sein, das fiir das Kapitel einheitlich zu regeln man
kiinftigen Prozessen vorbehielt.

unsern verordneten ubersehen und, wo es von néten, corrigirt werdem also das auch solch 16blich
gewonheit wie vor alters unableslich gott zu ehren gehalten worden«, so bei SExLING: Kirchen-
ordnungen (wie Anm. 27), Bd. 3, S. 71. — Vgl. hierzu auch KuGLER-SIMMERL, Annette: Bischof,
Domkapitel und Kléster im Bistum Havelberg 1522-1598. Strukturwandel und Funktionsverlust
(Studien zur brandenburgischen Landesgeschichte 1), Berlin 2003, S. 29-32.

29 Vgl. ScudssLer: Reformation (wie Anm. 24), S. 51-53.

30 Vgl. ebd.,, S. 56.

31 Vgl. ebd., S. 57. — WeNTZ: Primonstratenserdomkapitel (wie Anm. 16), S. 113.

32 Vgl. Kurze: Bischof (wie Anm. 16), S. 29.

33 Vgl. zu den Voraussetzungen Gosg, Frank: Die Reformation und das Bistum Brandenburg im
16. Jahrhundert, in: BErgsTEDT, Clemens; HEtmanN, Heinz-Dieter (Hg.): Wege in die Himmels-
stadt. Bischof — Glaube — Herrschaft — 800-1550 (Verdffentlichungen des Museums fiir branden-
burgische Kirchen- und Kulturgeschichte des Mittelalters 2), Berlin 2005, S. 214-225. — Vgl. auch
Kurze, Dietrich: Bistum Brandenburg (ecclesia Brandenburgensis, Kirchenprovinz Magdeburg),
in: Garz, Erwin (Hg.): Die Bistiimer des Heiligen Rémischen Reiches von ihren Anfingen bis zur
Sikularisation, Freiburg i. Br. 2003, S. 102-112, hier S. 109f.

34 Vgl. WenTz: Primonstratenserdomkapitel (wie Anm. 16), S. 113. — Kurze: Bischof (wie Anm. 16),
S.29.

35 Hier sei etwa auf das merkwiirdige Phinomen aufmerksam gemacht, dass am Wittenberger Al-
lerheiligenstift die Privatmessen der Stiftsherren — nun lutherisch (!) — wohl weiterhin bestehen
blieben, wie immer dies angesichts verinderter Opfervorstellungen theologisch zu werten ist. Vgl.
dazu Leppin, Volker: Kirchenraum und Gemeinde. Zur Anderung einer semiotischen Beziehung
im Zuge der Wittenberger Reformation, in: DERs.: Transformationen. Studien zu den Wandlungs-
prozessen in Theologie und Frommigkeit zwischen Spatmittelalter und Reformation (Studies in the
late Middle Ages, humanism and the Reformation 86), Tiibingen 2015, S. 487-505, hier S. 494.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 415



Transformationsprozesse fiir die Liturgie des Domstiftes: Die
»Dispositio« von 1645

Es wire eine eigene Aufgabe, das Domarchiv auf Hinweise zur tatsichlichen liturgi-
schen Praxis nach den 1570er Jahren zu befragen, vor allem in Bezug auf die Ausein-
andersetzungen des Kapitels im Hinblick auf die weitere gemeinsame Stundenliturgie.
Wie anderswo ist auch in Brandenburg zunichst davon auszugehen, die Domherren
hitten die tigliche Stundenliturgie als einigendes Band des Kapitels tiber die Wirren
beibehalten und dabei auch die mittelalterlichen Liturgica weiterbenutzt.** Endpunke
solcher etwaiger Entwicklungen ist eine im Jahre 1645 erstellte neue Chorordnung,
die handschriftliche »Dispositio ac ordo canticorum et ceremoniarum in choro
ecclesiae Cathedralis Brandenburgensis observandus est«.” (Abb. 1) Als Schreiber
der »Dispositio« nennt sich am Ende der Handschrift der Senior der Domvikare
Henricus Wolff (Wolf), der ab 1623/24 bis zu seinem Tod am 9. April 1650 Vikar
des Domes war.?® Die »Dispositio« geht nach eigener Aussage auf die gesammelten
Anweisungen des Dechanten Adam von Schlieben (1552-1628) zuriick.?® Sie lehnt
sich an die Briuche des lutherischen Magdeburger Domkapitels an, dessen liturgische
Biicher sie zur Benutzung vorsicht und entsprechend den Bedingungen und Not-
wendigkeiten Brandenburgs regelt.*’ Dies ist insofern von Interesse, als auch die
Briuche anderer Domstifter von Magdeburg geprigt sind, so etwa Halberstadt.!

36 Vgl. ScuOssLER: Reformation (wie Anm. 24), S. 58. Fiir diese Annahme spricht, dass ja auch die
Kirchenordnung Joachims II. die Beibehaltung der Stundenliturgie projektierte: »Der chorgesang
sol, wie bisanher, in allen stiften und klostern, auch den pfarkirchen, wie der gebreuchlich gewesen,
latinisch gesungen und gelesen werden, zuvoran, so es de tempore ist, da sol nichts nachgelassen
werden, es sei metten, prima, tertia, sexta, nona, vesper complet oder was der mehr ist, ein iglichs,
wie mans findet, nach seiner rubrica on alle leichtfertigkeit. Was aber de sanctis ist, sol von uns
und unsern verordneten ubersechen und, wo es von néten, corrigirt werden, also das auch solch
16blich gewonheit wie vor alters unableslich gott zu ehren gehalten worden sol«, Kirchen-ordnung
im churfurstenthum der marcken zu Brandenburg, SEnvinGg: Kirchenordnungen (wie Anm. 27),
Bd. 3, S. 71 (Vom chorgesange).

37 Domstiftsarchiv Brandenburg, Signatur DStA, BDK 4584/2020 (zitiert: Dispositio). Die Ordnung
ist erwihnt bei JErTNER, Christa-Maria: Der Textilbestand im Dom zu Brandenburg und seine
Geschichte, in: Heilige Gewinder (wie Anm. 20), S. 35-51, hier S. 44. — Vgl. auch bereits ODEN-
THAL, Andreas: »... matutinae, horae, vesperae, completorium maneant ...«. Zur Umgestaltung der
Offiziumsliturgie in den Kirchen des frithen Luthertums anhand ausgewihleer liturgischer Quellen,
in: ODENTHAL, Andreas: Liturgie vom Frithen Mittelalter zum Zeitalter der Konfessionalisierung.
Studien zur Geschichte des Gottesdienstes (Spitmittelalter, Humanismus, Reformation 61), Tii-
bingen 2011, S. 251-282, hier S. 279f.

38 Zur Person vgl. ALPERMANN, Gerd: Der Vikariendienst am Dom zu Brandenburg in der nach-
reformatorischen Zeit, in: Genealogisches Jahrbuch, Bd. 32, 1992, S. 169-186, hier S. 178.

39 Zur Person des Adam von Schlieben vgl. BOTTICHER, Arno: Neumirkische Leichenpredigten in
der Bibliothek der Marienkirche in Frankfurt, in: Schriften des Vereins fiir Geschichte der Neu-
mark, Bd. 19, 1906, S. 1-77, hier S. 9-12. Schlieben war ab 1588 Kanoniker und ab 1601 Dekan
des Brandenburger Domkapitels (vgl. ebd. Anm. 11).

40 Auf die Verwendung der Liturgica aus Magdeburg hat bereits SCcHOsSLER: Reformation (wie
Anm. 24), S. 59, mit dem Argument hingewiesen, alleine aus verlegerischen Griinden hitten sich
die prominenten Magdeburger Drucke nicht nur in den iiberdauernden fiinft Magdeburger Stiften,
sondern auch dariiber hinaus behaupten kénnen.

416 Andreas Odenthal



Der Grund istzum einen die Bedeutung
Magdeburgs als (chemaliger) Metro-
politensitz, zum andern weht noch
der Atem des 12. Jahrhunderts weiter:

.DISPoSi Tio-
——-ﬁ' ,f_‘/nf! rhffl."a"y‘z/ﬂf

FOLIAT. P

b Z4 /Mr{./. : H i3
(g ,Fc,,(,, s Magdeburg wird als Vorbild fiir andere
T e A X . .
i | Primonstratenserstifte geltend gemachr,
i * . .
5 K ; : wasauch nach der Reformation so bleibt.
/ ///I/Kf//‘lfi/ﬁ’ S AL Jd L Fey g : H F] H H :
‘,,/ R SM vy o | Die »Dispositio« bildet mit vielen
i S % anderen Dokumenten ein Zeugnis gegen
W L #-,} /‘.«Kw b
A i das noch immer verbreitete Vorurteil, bei

P Pl f((}!l}"( TL z‘

der Beibehaltung der Stundenliturgie im
lutherischen Kontext handele es sich um
eine Ausnahme.*? Und doch wird die aus
Spitantike und Mittelalter ibernom-
menen Form des tiglichen Offiziums

einer Reform unterzogen, und zwar
1 Titelblatt der Dispositio des Brandenburger mittels einer Einpassung in typisch
Domes von 1645 (Foto: A. Odenthal) lutherische Gottesdiensttheologie: Ziel

des Gottesdienstes ist die »Kommu-
nikation des Evangeliums«.*? Dieser Leitbegriff evangelischer Liturgietheologie
16st das Lutherwort aus seiner Predigt zum zweiten Advent des Jahres 1523 ein:
»Satis nunc abrogavimus ceremonias, primum est, ut verbum dei im schwang ghe,

senes docere iuniores debent«.* Jegliche gottesdienstliche Formen miissen somit
auf ihre Tauglichkeit gepriift werden, der Verkiindigung des Evangeliums zu
dienen. Gerade da aber hat die Stundenliturgie beste Chancen, da sie weitgehend
aus biblischen Texten besteht, vor allem dem Psalter. Er gilt in der Tradition der
Kirchenviter wie auch im lutherischen Kontext als »summa«der gesamten Heiligen
Schrift.> Seine Wertschitzung bleibt wichtiges Begriindungsmuster der Stunden-

41 In der »Ordinatio« von Halberstadt wird Magdeburg als Vorbild hingestellt wird (»sicut habent
Magdeburgensi«). Vgl. OpENTHAL, Andreas: Die Ordinatio Cultus Divini et Caeremoniarium des
Halberstidter Domes von 1591. Untersuchungen zur Liturgie eines gemischtkonfessionellen Dom-
kapitels nach Einfiihrung der Reformation (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 93),
Miinster 2005, S. 61.

42 So die Beschreibung von Martin Klockener zu Halberstadt, »wo — gegen die weit iiberwiegende
Entwicklung in den Kirchen der Reformation — ein lutherisches Offizium erhalten bliebe, in: K16-
CKENER, Martin: Rez. Odenthal, Die Ordinatio Cultus Divini, in: Archiv fiir Liturgiewissenschaft,
Bd. 55, 2013, S. 220f,, hier S. 221 (Abkiirzungen ausgeschrieben).

43 Vgl. aus der Fiille der Literatur zu diesem Axiom evangelischer Praktischer Theologie DoMsGeN,
Michael; SCHRODER, Bernd (Hg.): Kommunikation des Evangeliums. Leitbegriff der Praktischen
Theologie (Arbeiten zur Praktischen Theologie 57), Leipzig 2014.

44 WA11,S.207-210, hierS. 209416, Vgl. hierzu etwa Bierirz, Karl-Heinrich: Dafi das Wortim Schwang
gehe. Lutherischer Gottesdienst als Uberlieferungs- und Zeichenprozef, in: pERs.: Zeichen setzen.
Beitriige zu Gottesdienst und Predigt (Praktische Theologie heute 22), Stuttgart 1995, S. 82-106.

45 Hier wird ein Gedanke von Athanasius umgesetzt: »At liber Psalmorum, omnium reliquorum
fructus quasi insitos in se continens ..., in: ATHANASIUS: Epistola ad Marcellinum, Bd. 2 (PG

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 417



licurgie. Die Schriftgemiflheit des Betens fithrt dann zur Eliminierung mancher
Hymnen und Orationen, etwa von Heiligentagen, oder ihrer Neuschopfung. 4t
Doch wird der Heiligenkalender insgesamt revidiert, wie noch zu zeigen ist.”
Schliefllich findet eine grundlegende Reduktion des Pensums statt. Diese beiden
Gesichtspunkte, die Reduktion des Gebetspensums und die Revision des Heili-
genjahres, sollen im Folgenden dargestellt werden, wobei immer wieder ein Blick
auf parallele Entwicklungen anderswo geworfen wird. Beziiglich der Korrektur
oder Neuschopfung liturgischer Texte tat man sich in Brandenburg deshalb leichr,
weil man die neugeschaffenen liturgischen Biicher des Magdeburger Domkapitels
tibernahm, also hier keine eigene Arbeit zu leisten hatte. Diesem Punktsoll sodann
im anschlieSenden Kapitel nachgegangen werden.

Zur Reduktion des Gebetspensums
Die Reduktion des Gebetspensums bezicht sich zum einen auf Verteilung und
Anzahl der Psalmen in den jeweiligen Horen, zum anderen aber auf die Gesamt-
zahl der verbleibenden Horen iiberhaupt, die an der tiberkommenen liturgischen
Tagesstruktur des Mittelalters zu messen ist. Der ideale liturgische Tagesplan sah
s0 aus?s:

* Vigilien mit bis zu drei Nocturnen

* Laudes

e Prim (und Einzelmessen der Priester)

e Terz

* Kapitelsamt

* Sext

* Non

* Vesper

* Komplet
Die Verteilung der Psalmen auf die einzelnen Horen sah so aus, dass — wiederum
idealtypisch — alle 150 Psalmen in einer Woche zur Verwendung kamen, so nicht
Heiligenfeste das Wochenschema des Psalteriums unterbrachen.” An diesem Punkt

XXVII, 11C). Vgl zum ganzen TeTZ, Martin: Zum Psalterverstindnis bei Athanasius und Luther,
in: Luther-Jahrbuch, Bd. 79, 2012, S. 39-61, bes. S. 56.

46 Vgl. hier etwa ODENTHAL, Andreas: »... totum psalterium in usu maneat.« Martin Luther und das
Stundengebet, in: ODENTHAL: Liturgie (wie Anm. 37), S. 208-250, bes. S. 247-250.

47 Grundsitzlichzur Heiligenverehrung im Luthertum vgl. Kopr, Ulrich: Protestantismus und Heiligen-
verechrung, in: DINZELBACHER, Peter; BAUER, Dietrich R. (Hg.): Heiligenverehrung in Geschichte
und Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 320-344. — Vgl. auch die iltere Darstellung von LANSEMANN,
Robert: Die Heiligentage besonders die Marien-, Apostel- und Engeltage in der Reformationszeit,
betrachtet im Zusammenhang der reformatorischen Anschauungen von den Zeremonien, von den
Festen, von den Heiligen und von den Engeln (Beihefte zur Monatsschrift fiir Gottesdienst und
kirchliche Kunst, Sonderband 1), Géttingen 1939.

48 Vgl. hier das ausfithrliche Schema auf der Grundlage von Amalar von Metz bei PASCHER, Joseph:
Das Stundengebet der rémischen Kirche, Miinchen 1954, S. 51-53.

49 Dassbereits Lutheraufgrund der Psalmenverteilung der Commune-Officien bei Heiligenfeiern wohl
kaum mehr alle 150 Psalmen aus eigener Stundengebetspraxis kannte, problematisiert HAussLiNg,

418 Andreas Odenthal



Sonntag Montag Dienstag | Mittwoch | Donnerstag | Freitag | Samstag
Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin | Matutin
Predigt

Prim Prim

Terz

Sext
Messe
Non

Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper | Vesper

Komplet

Tab 1 Horenverteilung des Brandenburger Domes von 1645

nun greift die Brandenburger Dispositio ein. Sie beginnt mit einer grundsitzlichen
Wochenordnung (fol. 3r—9v). Fiir die Psalmodie der Matutin wird ein Sechs-Wo-
chen-Schema vorgesehen, das zu einer deutlichen Reduktion des Psalmenbetens
fithrt. Wie im Magdeburger Domstift und im Kloster Berge®® méchte man in
Brandenburg an der Verwendung des gesamten Psalters festhalten. Indes verteilt
man die Psalmen numerisch fortlaufend beziiglich der entsprechenden Hore (als
Beispiel: in der Sonntagsmatutin die Psalmen fiinf bis sieben in der ersten Woche,
acht bis zehn in der zweiten, elf bis dreizehn in der dritten), so dass im konkreten
Vollzug keine Zusammenhinge einer numerischen Ordnung mehr erkennbar
sind. Jeweils zusitzlich zu den tiglichen Horen der Matutin und Vesper wird am
Sonntag die Prim gehalten, verbunden mit der Messe, von der aber nur Introitus
und Kyrie genannt werden. Dies erklirt sich vielleicht von den wenigen Malen,
fiir die das Abendmahl vorgesehen ist, wie den Angaben am Ende der Dispositio
beziiglich der zu entziindenden Kerzen entnommen werden kann.>' Dienstags
betet man zusitzlich die Prim, mittwochs Terz und Komplet. Am Donnerstag
findet nach der Matutin eine Predigt statt. Der Freitag ist durch die Sext mit
einem Suffragium zum Kreuz Christi geprigt. Der Samstag zeichnet sich durch
Non und Komplet aus. Es scheint, man wollte einerseits das Pensum reduzieren,
andererseits die kleinen Horen in irgendeiner Weise beibehalten. Deshalb hilt man
die kleinen Horen nicht mehr alle tiglich, sondern man hat sie auf die einzelnen
Wochentage verteilt, wie Tabelle 1 zeigt.

Angelus A. OSB: Luther und das Stundengebet, in: DERs.: Christliche Identitit aus der Liturgie.
Theologische und historische Studien zum Gottesdienst der Kirche, hg. von Martin KLOCKENER,
Benedikt KraNEMANN, Michael B. MeRrz (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 79),
Miinster 1997, S. 231-240, hier S. 232f.

50 Vgl. dazu OpenTHAL: Umgestaltung (wie Anm. 37), S. 264-267.

51 Dispositio von 1645, fol. 14r: »Da mann auch auff Michaelistag keine Communion helt, werden
selbige in der Mef§ nicht angebrannt.«

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 419



Sonntag | Montag | Dienstag | Mittwoch | Donnerstag | Freitag Samstag
Matutin | Matutin | Matutin Matutin Matutin Matutin Matutin
»Tenebrae«
Prim
Terz
Sext
Non
Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper Vesper
Komplet | Komplet | Komplet Komplet Komplet Komplet Komplet

Tab2 Die Psalmodia von 1597 des Braunschweiger Blasii-Stiftes

Ahnlich war man bereits im St. Blasii-Stift in Braunschweig verfahren.”? Hier
wurde im Jahre 1597 eine eigene Psalmodia in Druck gegeben:

Psalmodia continens Davidis Prophetae Regii Psalmos Vna cum Canticis, Hymnis,
et Orationibus purioribus in S. Sanctae et individvae Trinitatis lavdem et Collegii
Blasiani, Quod est Brunsuigae, VSVM eiusdem impensis edita. Helmstadii Excudebat
Tacobus Lucius, Anno M.D.XCVIIL.”»3

Mittels dieses Buches regelt das Stift sein licurgisches Leben nach Einftihrung der
Reformation. Tiglich bleiben Matutin, Vesper und Komplet erhalten, wogegen die
kleinen Horen jeweils auf einzelne Wochentage verteilt werden, wie Tabelle 2 zeigt.

Als eine andere Form der Verinderung mittelalterlicher Traditionen seien
schlie8lich noch die Briuche des Havelberger Domkapitels benannt. Dort hatte
sichder Domdechant Matthaeus Ludecus (1517-1606) besonders des Gottesdienstes
angenommen.>® Dabei ist Ludecus Vertreter einer betont konservativen Richtung des
reformationszeitlichen Gottesdienstes, der weiterhin durch die lateinische Sprache
wie durch den Gregorianischen Choral geprigt ist.”> Hermann Nottarp wiirdigt

52 Zum mittelalterlichen Stift vgl. Haas, Irmgard: Leben im Kollegiatstift St. Blasii in Braunschweig.
Die liturgischen Stiftungen und ihre Bedeutung fiir Gottesdienst und Wirtschaft (Braunschweiger
Werkstiicke 113/A 54), Braunschweig 2011, hier S. 413: »Den endgiiltigen Traditionsbruch fiir
das Kollegiatstift St. Blasii brachten erst die radikalen Verinderungen unter den Herzégen Rudolf
August und Anton Ulrich seit der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, durch die der mittelalterliche
liturgische Raum unwiderruflich zerstdrt wurde.

53 Vgl. Verzeichnis derim deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke des 16. Jahrhunderts (VD16):
7V 2499. Ein Exemplar in Wolfenbiittel, Herzog-August-Bibliothek S 474, 2° Helmst. (heep://diglib.
hab.de/drucke/s-474-2f-helmst/start.htm, 26.06.2016).

54 Zu Ludecus vgl. etwa CzusaryNsk1, Uwe: Art. Ludecus, Matthius, in: Biographisch-Bibliogra-
phisches Kirchenlexikon, Bd. 22, 2003, Sp. 797-799.

55 Vgl. etwa Grarr: Auflssung (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 167, 169 u. 6. — Vgl. auch Scurewms, Theobald:
Die Geschichte des Gregorianischen Gesanges in den protestantischen Gottesdiensten, Fribourg
1930, S. 38-57. — Auch REINDELL, Walter: Das De tempore-Lied des ersten Halbjahrhunderts der
reformatorischen Kirche (Musik und Schrifttum 1), Wiirzburg 1942, S. 66-87.

420 Andreas Odenthal



g, QVE
ghe Matatinispres
i circalum , n Ecclelis & reliz.

‘d&ibusca_ntarluﬁtatéfo%e
licatee, & induas pat

| J
2 Das Vesperale et Matutinale des Matthaeus Ludecus, Exemplar im Prignitz-Museum Havelberg
(Foto: A. Odenthal)

die Bedeutung des Ludecus anlisslich der Beschreibung der kirchenmusikalischen
Tradition in den Pfarrkirchen Nord- und Mitteldeutschlands: »... wir haben noch
die fur ihren Gottesdienst bestimmten Gesangbiicher, sog. Cantionalien, Werke pro-
testantischer Geistlicher (Lossius, Eler, Spangenberg, Keuchenthal, und namentlich
Matthius Liideke von 1589), in denen die alten Texte mit ihren Melodien erhalten
wurden.«*® Vom umfangreichen Schriftgut des Ludecus verdienen die beiden Arbeiten
zur Liturgie besonderes Interesse, nimlich das von ihm erstellte nachreformarorische
Missale und ein Offiziumsbuch.’” Diese beiden Werke machen das erwihnte Can-
tionale aus. (Abb. 2)

56 NotTtaRP, Hermann: Zur Communicatio in sacris cum haereticis. Deutsche Rechtszustinde im 17.
und 18. Jahrhundert (Schriften der Kénigsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaftliche
Klasse 9.4), Halle 1933, S. 107-125, hier S. 118.

57 EinSchriftenverzeichnis findetsich bei CzuBarynski: Ludecus (wie Anm. 54), S. 185. Dafl Ludecus
selber eine stattliche Bibliothek besessen hat, wird in der Leichenpredigt auf ihn bemerkt. — Vgl. die
Zitate bei CzuBaTynski, Uwe: Armaria ecclesiae. Nachtriige zur Dissertation, in: DERrs.: Kirchen-
geschichte und Landesgeschichte. Gesammelte Aufsitze aus den Jahren 1991 bis 2003, Nordhausen
2003, S. 201-207, hier S. 202.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 421



Missale, hoc est cantica, preces, et lectiones sacrae, quae ad Missae officium, ex pio primaevae
Ecclesiae instituto, in templis Christianorum, cantari usitate solent, in communem Ecclesiae
Dei usum & utilitatem collectae, ac in duas partes ordine distributae A Matthaeo Ludeco,

Ecclesiae Cathedralis Havelbergensis Decano. 1589.%8

Vesperale et Matvtinale, hoc est, Cantica, Hymni, et Collectae, sive precationes ecclesiasticae,
y:

qvae in Primis et Secundis Vesperis. itemque Matutinis precibus, per totius anni circulum, in

Ecclesijs & religiosis piorum congressibus cantari usitate solent, notis rite applicatae, & in duas

partesordine digestae A Matthaeo Lvdeco, Ecclesiae Cathedralis Havelbergensis Decano. 1589.%°

Lediglich zwei Horen verbleiben fiir die tigliche Liturgie, nimlich Matutin und Ves-
per. Es sind lediglich handschriftliche Eintrige in einem heute im Prignitz-Museum

zu Havelberg aufbewahrten Exemplar, die Psalm 118 fiir die kleinen Horen, andere

fiir die Komplet markieren.®® Es ist bemerkenswert, dass man in Brandenburg nicht
dieses Werk zur Grundlage des nachreformatorischen Gottesdienstes gemacht hat,
sondern — wie im Mittelalter — Magdeburg zum Vorbild nahm.

58

59

60

422

Vgl. VD16: L 3183. Exemplare des Missale in: Herzog August Bibliothek Wolfenbiittel, Signatur 57.4

Theol. 2° (1), aus der Sammlung Herzog Augusts des Jiingeren (1579-1666); Pfarrarchiv Querfurt,
St. Lamperti, Signatur F 3; Naumburg, Domstiftsbibliothek Nr. 39. Nach Angabe von VD16 weitere

Exemplare in Berlin, Staatsbibliothek Preuflischer Kulturbesitz; Gotha, Forschungsbibliothek; Jena,
Thiiringische Universitits- und Landesbibliothek. Auch dieses Missale ist bisher kaum erforscht.
Die Struktur des Abendmahlsgottesdienstes folgt dem Messtyp. Vgl. etwa ScHrEMSs: Geschichte

(wie Anm. 55), S. 36—-38. Schrems legt (S. 58—83) im Vergleich mit den Kirchenordnungen des

16. Jahrhunderts dar, wie sehr die Liturgie noch Luthers Formula Missae entsprach. Eine Erwih-
nung dieses Missale bei GraFr: Auflésung (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 28. Ferner bei LANSEMANN:

Heiligentage (wie Anm. 47), S. 111, 128. — Ein ausfihrlicher Vergleich dieses Werkes mit anderen

reformationszeitlichen Cantionalien findet sich bei ScHREMS: Geschichte (wie Anm. 55), S. 38—41,
ein Vergleich der reformationszeitlichen Melodien mit den gregorianischen Vorbildern ebd. S. 42-57,
ebd. S. 44 auch ein Verweis auf ein Havelberger Graduale des 14. Jahrhunderts.

Vgl. VDI16: L 3185. Exemplar im Prignitz-Museum, Havelberg, Signatur L 595/3423, B.R. 336;

Sichsische Landesbibliothek — Staats- und Universititsbibliothek Dresden, Signatur Liturg. 50, 1

u. -la; Herzog August Bibliothek Wolfenbiittel, Signatur 57.4 Theol. 2° (2), aus der Sammlung

Herzog Augusts des Jiingeren (1579-1666); Naumburg, Domstiftsbibliothek Nr. 38. — Vgl. den

Nachdruck bei ODENTHAL, Andreas: Das Vesperale et Matutinale des Havelberger Domdechanten

Matthaeus Ludecus. Nachdruck eines lutherischen Offizienbuches von 1589 (Querfurt, Archiv der
evangelischen Kirchengemeinde St. Lamperti, Signatur F 4). Eingeleitet und hg. von Andreas OpeN-
THAL (Monumenta Liturgica Ecclesiarum Particularium I), Bonn 2007, das dort nachgedruckte

Exemplar: Pfarrarchiv Querfurt, St. Lamperti, F 4, jeweils 24 x 37 cm, Vesperale de tempore et de

Sanctis fol. 1-267, Psalterium fol. 1-129. Ein Exemplar befindet sich in siiddeutschem Privatbesitz,
nach den Angaben bei VD16 weitere Exemplare in Berlin, Staatsbibliothek Preufischer Kultur-
besitz; Gotha, Forschungsbibliothek; Jena, Thiiringische Landesbibliothek. — Vgl. dazu Scurewms:

Geschichte (wie Anm. 55), S. 24f. - MEHL, Oskar J.: Das »Vesperale et Matutinale« des Matthaeus

Ludecus (1589), in: Theologischen Literaturzeitung, Bd. 80, 1955, S. 265-270.

Vgl. das Exemplar des Vesperale im Prignitz-Museum, Havelberg, Signatur L..595/3423, B.R. 336,
wo etwa Psalm 30 (fol. 22v*) fiir die Komplet, Psalm 62 (fol. 46v*) fiir die Laudes, ferner Psalm

118 fiir die kleinen Horen (fol. 93r*-99r*) vorgesehen werden. — Ahnlich diirften iibrigens die im

Folgenden noch niher vorzustellenden Cantica sacra von 1613 aus Magdeburg zu verstehen sein:

Sie teilen die Psalmen zwar generell auf eine Morgen- und Abendhore auf, bieten jedoch vor allem

Psalm 118 (Vg) fiir die kleinen Horen (nur?) des Sonntags an. Vgl. OpEnTHAL: Umgestaltung (wie

Anm. 37), S. 270 (mit Tabelle).

Andreas Odenthal



Die Dispositio fiihrt nochmals eine Psalmenordnung fiir den Sonntag auf (fol. 10r),
die dem bereits zu Beginn genannten Wochenschema entspricht, dieses aber nun
auf die Sonntage nach Trinitatis anwendet und diese Sonntage mit Nummern dem
obigen System des sechswochigen Psalteriums zuordnet.

Zu den verbleibenden Heiligenfeiern

Im Anschluss an die Sonntagsordnung fir die Zeit nach Trinitatis folgen die An-
gaben zu den Festa Sanctorum (11r). Hier gibt die Dispositio wie grundsitzlich die
Seitenzahlen der Magdeburger »Cantica sacra« von 1613 an, iibernimmt jedoch
nicht alle dort angegebenen Heiligenfeste. In Brandenburg bleiben folgende
Heiligentage erhalten: Michael (29. September), Lukas (18. Oktober), Simon und
Judas (28. Oktober — es fehlt Allerheiligen am 1. November), Andreas (30. Novem-
ber), Thomas (21. Dezember), das Fest der Bekehrung Pauli (25. Januar), Mariae
Reinigung (oder Lichtmess, 2. Februar), Matthias (24. Februar), Verkiindigung an
Maria (25. Mirz), Markus (25. April), Philipp und Jakobus (1. Mai), das Geburtsfest
Johannes’ des T4ufers (24. Juni), Petrus und Paulus (29. Juni), Mariae Heimsuchung
(2. Juli — es fehlen: Tag der Apostelteilung am 15. Juli und Maria Magdalena am
22. Juli), Jakobus Maior (25. Juli — es fehlt Mariae Aufnahme in den Himmel am
15. August), Bartholomius (24. August—es fehlt: Enthauptung Johannes” des T4ufers
am 29. August), schliefflich Matthaeus (21. September). Damit werden also die bib-
lisch belegten Marien- und Heiligentage und die Apostelfeste beibehalten. Nicht
biblisch belegte Feste wie das der Aufnahme Mariens in den Himmel werden ge-
strichen.®! Auf die Liste der Festrangfolge (fol. 11v) folgt am Ende eine Ordnung
fiir das Lauten und Hinweise beziiglich der Kerzen etc. (fol. 12r—14r). Insgesamt
gilt, dass sowohl die Beibehaltung der genannten Heiligen wie die Reduktion des
Kalendars insgesamt dem Bild entsprechen, das die lutherische Reformation auch
anderswo zeitigt, was sich nicht zuletzt durch die Ubernahme der licurgischen
Biicher aus Magdeburg erklirt.

Das liturgische Referenzbuch: Die Cantica sacra
aus Magdeburg von 1613

Bereits im Mittelalter, so war des Ofteren betont worden, nimmt die Liturgie Bran-
denburgs am Metropolitensitz Magdeburg Maf3. Dass dies auch fiir die lutherische
Liturgiereform gilt, betont gleich zu Anfang die Dispositio im Rekurs auf Magdeburg:

DIEBUS DOMINICIS SEU FERIA prima AD MATUTINAS. 1. Jnvitatorium Adoremus
Dominum, in sanctorum Canticorum libro Magdeburgensium, pagina 228 cum psalmo 94

Venite exultemus Domino, pagina 6.. .62

61 Vgl. zu analogen Prozessen in Halberstadt OpENTHAL: Ordinatio (wie Anm. 41), S. 110-151.

62 Dispositio von 1645, fol. 3r. — Vgl. zu den »Cantica sacra« aus Magdeburg bereits OpDENTHAL: Um-
gestaltung (wie Anm. 37), S. 273-278. — ODENTHAL, Andreas: »Rituelle Erfahrung« im Zeitalter
der Konfessionalisierung? Zur Anwendung eines praktisch-theologischen Paradigmas auf die Li-

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 423



Gemeint ist das liturgische Buch, dass
fir das Magdeburger Domkapitel im
Jahre 1613 konzipiert worden ist (Abb. 3),
nimlich die

Cantica sacra, quo ordine et melodiis, per CANTICA  nd
totius anni curriculum, in Matutinis et SACRAs =)
Vespertinis, itemque intermediis precibus s Bt i Q]O ‘
. L. i ORDINE ET #£¥2%
cantari solent, una cum lectionibus et pre- . MELODIIS, PER TO-
L . 5 d tius anni curriculum,in Ma-
cationibus, in unum volumen congesta pro : e
temedis precibus cancari
. . . folent_,
S. Metropolitana Magdeburgensi Ecclesia, ; UNACUI LECTIONIBUS ET
PRECATIONIEUS

in unum volumen congeftz

excusa Magdeburgi sumtibus praedictae
Ecclesiae etc. Typis Andreae Bezeli, Anno
Christi MDCXIIL%

. EXcusA MAGDERURG
% Sumiibus predice Eel 3

Axprrs Bezecl,
NS ERTIITT
MBCXIL

Bereitsein Jahrvorher warin Magdeburg
das Psalterium mit einem Beiheft fiir die
biblischen Cantica erschienen:

3 Cantica sacra aus Magdeburg, Exemplar im

Psalterium Davidis, Prophetae et regis, Magdeburger Dompfarramt (Foto: A. Odenthal)

juxta veterem translationem alicubi emen-
datam, cum canticis selectis veteris et novi
Testamenti ad usum S, Metropolitanae Magdeburgensis Ecclesiae, excusum Magdeburgi
ciusdem Ecclesiae impensis, Typis Andreae Bezeli, Anno Christi MDCXII. Cantica veteris
et novi Testamenti selectiora, ad usum S. Metropolitanae Magdeburgensis Ecclesiae excusa

Magdeburgi Eiusdem Ecclesiae impensis. Typis Andreae Bezelii, Anno Christi MDCXIL%*

Eswire eine eigene Forschungsaufgabe, die Vorarbeiten zu diesen Liturgica niher zu
untersuchen, die wahrscheinlich noch gegen Ende des 16. Jahrhunderts eingeleitet
wurden. Nach vielfiltigen Wirren um den endgiiltigen Einzug der Reformation im
Magdeburger Domstift wurde die Domkirche selbst am 30. November 1567 wieder-
erdffnet. Damals bereits darf mit einer Neueinrichtung des nunmehr lutherischen

turgiegeschichte — ein Versuch, in: BRADEMANN, Jan; THiEs, Kristina (Hg.): Liturgisches Handeln
als soziale Praxis. Kirchliche Rituale in der Frithen Neuzeit (Symbolische Kommunikation und
gesellschaftliche Wertesysteme 47), Miinster 2014, S. 89-107 (und Tafel I-ITI), hier S. 103-106.

63 Nicht mit Signatur versehene Exemplare befinden sich im Evangelischen Dompfarramt St. Mau-
ritius und Katharina (zitiert: CanTICA SACRA). Herrn Domprediger Quast sei fiir seine hilfreiche
Unterstiitzung an dieser Stelle ein herzlicher Dank gesagt. Ein Exemplar befindet sich ebenso in
der Bibliothek des Klosters Unserer Lieben Frauen in Magdeburg, Signatur VI C.c. 3 fol. Es hat
den Eintrag: Caenobio B. Mariae Virgin. Magdeburg, donatus hic Liber d. 21. September Dei 1675,
der ein zusitzlicher Beleg fiir die Nutzung des Werkes auch auf8erhalb des Magdeburger Domstiftes
ist. — Bei www.vd17.de (19.06.2016): VD17 14:684027E zu einem Exemplar in der Sichsischen
Landesbibliothek Dresden (Signatur Liturg. 86).

64 Auchvondiesen Psalterien sind etliche im Evangelischen Dompfarramt St. Mauritius und Katharina
vorhanden (ohne Signatur). Bei www.vd17.de (19.06.2016): VD17 23:27189B zu Exemplaren in
Berlin, Dresden, Halle und Wolfenbiittel.

424 Andreas Odenthal



Gottesdienstes gerechnet werden, der 46 Jahre spiter in den hier kurz vorzustellenden
liturgischen Druckwerken festgelegt wurde. Die neuen Magdeburger Liturgica sind
insofern von besonderem Interesse, als sie liturgische Neuschopfungen im lutherischen
Geiste neben reiches Material der liturgischen Tradition setzten. Gustav Hertel urteilte
dariiber im Jahre 1895 so: »Auch dass beim Gottesdienste noch einige katholische
Gebriuche beibehalten wurden, war durchaus Nebensache, nachdem in der Lehre
und in den hauptsichlichen Ceremonien mit dem Katholicismus gebrochen war.«®
Das ist die Perspektive des 19. Jahrhunderts, die aus dem Mittelalter beibehaltene
Briuche bereits konfessionalisiert. Fiir die damaligen Dombherren hingegen mag die
Beibehaltung alter Zeremonien als notwendige Kontinuitit ihrer Kirche erschienen
sein, ohne darin ein konfessionelles Kennzeichen auszumachen. Fiir die Beratungen
tiber eine Verinderung des Gottesdienstes und die subjektive Wahrnehmung der an-
stechenden Liturgiereform sind zwei Dokumente aufschlussreich. So hatssich ein Brief
des Dr. Melchior Kline vom 24. Juni 1564 erhalten, welcher (aus heutiger Sicht) die
konservative Linie eines gemifligten Luthertums betont und einfordert:

Und achte, wen ich mein gewissen nach reden und schreiben sollte, die missal und breviaria
vohr die hand zu nehmen, zu bewegen, was drin unrecht befunden, hinweck zu thun und das
ander, was recht ist, bleiben zu lassen und zu brauchen, dann besser ordenunge wirdt man

nimmer erdencken, zu forderst, weill der thumb keine pfarrkirchen ist.6¢

Die Bereinigung der bisherigen Breviertexte und anderer Liturgica ist generelle Auf-
gabe lutherischer Liturgiereformen, doch verdient die Tatsache Aufmerksambkeit, dass
dies in Magdeburg unter Wahrung der besonderen Situation des Domes geschah, der
eben keine Pfarrkirche war und damit nach einer besonderen Liturgie verlangte. In
einem Schreiben vom 2. August 1564 wurde dieser Gedanke prizisiert: Es ist gerade
die Stundenliturgieals tiglich feierlich gesungener Gottesdienst, die das Besondere des
Domes ausmacht und der Pflege bedarf. Deshalb sei nicht zu raten, den Chordienst
der Domherren abzuschaffen und etwa durch Chorschiiler zu ersetzen:

Zum andern wurde volgen, dass die kirche das mehrer teil des Tages ledick stunde, das sie
pflegen mit den schuelern nicht viel zu singen, dann allein des sontags und feste die messe
und vesper und fruhe etzliche psalmen, aber uff die anderen tage singen sie nicht mehr dann
etzliche psalmen, einen himnum und responsorium, sonsten wird nichts gesungen und kom-

men die horae Canonicae gar abe.

Hier ist deutlich der Versuch zu erkennen, eine das Domstift auszeichnende Tradition
zu bewahren, sie aber dennoch den theologischen Neuerungen anzupassen. Diese
Angleichung fithrte im Magdeburger Domstiftzu einer Substitution der traditionellen
liturgischen Biicher durch die Neudrucke, die indes einen grofSen Teil des Reichtums

65 HEertEL, Gustav: Die Annahme der Reformation durch das Magdeburger Domkapitel (Jahrbuch
des Pidagogiums zum Kloster Unserer Lieben Frauen in Magdeburg), 0. O. 1895, S. 28.

66 Zitiert nach HERTEL: Annahme (wie Anm. 65), S. 23.

67 Zitiert nach HERTEL: Annahme (wie Anm. 65), S. 24.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 425



der licurgischen Tradition beibehielten.
Hier wurde also ein anderer Weg als
in Halberstadt eingeschlagen, wo die
mittelalterlichen Chorbiicher — freilich
adaptiert — weiterbenutzt wurden.

Wie einschneidend der Konfessions-
wechsel und die Einfithrung des lutheri- P ol
schen Gottesdienstes am 30. November ?;ﬁz?%ﬁ*’“m%
1567 im Magdeburger Dom empfunden i SN b e
wurden, wird anhand der Tatsache deut-
lich, dass man eine eigene Prifation fiir - —

reNostibi femper& ubiq‘- Sl'ﬁtias igc'ﬁ_.v

PCr.Chl‘lﬂ'l.l Domitium brofthit Qm hodu:ma o -

die Adventszeit schuf, die dieses Anlasses Wﬁﬂmj—‘

die nobismitis baiva tor venit, Nam pura E,vf“

x’f: :

gedachte und zugleich einen Einblick
in das damalige theologische Selbstver-
stindnis gibt. (Abb. 4) Das eigentliche
Corpus der Prifation lautet: »Qui ho-
dierna die nobis mitis Salvator venit, nam
pura Evangelii praedicatione et legitima
Sacramentorumadministratione templum

hoc repurgavit.«®® Die Formulierung '{,hromg wqu, o mbgg ._ T
folgt der Confessio Augustana und ihrer — FEE D i el &'_
Definition der Kirche, die im Kapitel 4 Adventspréfation ausden CanticaSacra1613,
VII »De ecclesiac zu finden ist: »Est .29 (Foto: A. Odenthal)

autem ecclesia congregatio sanctorum,

in qua evangelium pure docetur et recte administrantur sacramenta.«®> Damit wird
die Liturgiereform des Magdeburger Domes unter die entscheidenden theologischen
Vorzeichen des lutherischen Bekenntnisses gestellt: Die reine Verkiindigung des Evan-
geliums und die rechtmifige Verwaltung der Sakramente sind die entscheidenden
Kriterien des wahren Gottesdienstes. Zugleich ist die Prifation Ausdruck des hohen
Selbstbewusstseins der Domherren. Denn ihre Liturgiereform wird dadurch sakralisiert
und legitimiert, dass es Christus selber ist, der die Reinigung des Domes hin zum
wahren Gottesdienst und zum Ursprung christlicher Uberlieferung durchfiihre.”

68 »Der am heutigen Tag uns als giitiger Heiland gekommen ist, denn er hat durch die reine Verkiin-
digung des Evangeliums und die rechtmiflige Verwaltung der Sakramente diesen Tempel (zuriick-)
gereinigt«. Der lateinische Text in den CANTICA SACRA (wie bei Anm. 63), p. 29. — Vgl. hierzu auch
FrscHeRr, A(lbert): Die Ordnung der evangelischen Gottesdienste in der Metropolitankirche zu
Magdeburg zu Anfang des 17. Jahrhunderts, in: Geschichtsblitter fir Stadt und Land Magdeburg,
Bd. 7, 1872, S. 129-146, hier S. 129.

69 Zitat in: Die Augsburgische Konfession. Confessio oder Bekanntnus des Glaubens etlicher Fiirsten
und Stidte uberantwort Kaiserlicher Majestat zu Augsburg Anno 1530, in: Die Bekenntnisschrif-
ten der evangelisch-lutherischen Kirche, hg. im Gedenkjahr der Augsburgischen Konfession 1930,
Géttingen 121998, S. 31-137, hier S. 613

70 Ohne die Vorsilbe re des repurgare tiberinterpretieren zu wollen, kénnte sie doch ein Hinweis daraufsein,
dass als normierende Grof3e das Idealbild der patristischen Epoche oder gar der Urkirche Pate steht.

426 Andreas Odenthal



Der Blick auf das Druckbild der Prifation zeigt eine weitere Besonderheit. Denn
man vertonte die Prifation im »Cantus solemnior«, der hochfeierlichen Singweise
der Prifationen. Dies ist durchaus — wie die Beibehaltung der lateinischen Liturgie-
sprache — ein deutlich konservativer Zug dieser Liturgiereform.”!

Abendmahlsliturgie im Brandenburger und im Magdeburger Dom

Mit dem Beispiel der Prifation ist bereits das Gebiet der Stundenliturgie verlassen und
der Bereich der Abendmahlsliturgie betreten, der sowohl in den liturgischen Biichern
Magdeburgs wie in der Brandenburger Dispositio angesprochen ist.”?

Die Dispositio sicht auf fol 3 die Abendmahlsliturgie nach dem Messtyp (»missac)
sonntags im Anschluss an die Prim vor.”? Dies diirfte ein Nachhall mittelalterlicher
Ubung sein, dem Hochamt, der »summa missa« eine Hore vorausgehen zu lassen.”4
Die sonstigen Angaben sind denkbar knapp. Lediglich aus spiteren Domarchiva-
lien, auf die Gerd Alpermann aufmerksam gemacht hat, kann auf die Rolle des
Domdiakons in der Messe aufmerksam gemacht werden, der die Aufgabe hatte, das
lateinische Evangelium und die lateinische Epistel vor dem Altar zu singen.” In
der Dispositio wird lediglich der zum Sonntag gehorende (Gregorianische) Introitus
sowie das »Kyrie Dominicale« erwihnt, eine in den Magdeburger Cantica sacra no-
tierte Fassung des Ordinariums.”® Aufgrund dieses Verweises auf Magdeburg kann
angenommen werden, man sei in Brandenburg hier ebenfalls der Ordnung gefolgt,
wie sie die Cantica sacra beschreiben. Auch dort findet sich eine Abendmahlsliturgie

71 In der katholischen Liturgietradition blieb der Cantus solemnior bis zur jiingsten Liturgiereform
prisent, so wohl zuletzt in einem Missale Romanum von 1964. Vgl. Missale Romanum ex decreto
SS. Concilii Tridentini Restitutum Summorum Pontificum cura recognitum. Editio tertia iuxta
typicam, Regensburg 1964, S. [260]-[287].

72 Zur schwierigen Abendmahlsfrage in den Kirchen der Reformation vgl. insgesamt WENDEBOURG,
Dorothea: Essen zum Gedichtnis (Beitrige zur historischen Theologie 148), Tiibingen 2009.

73 Vgl.alseinerster Uberblick iiber die Abendmahlsordnungen im Gefolge Luthers DrSHMANN, Hans-
Christian: Das Abendmahl nach den Ordnungen Martin Luthers, in: Pant, Irmgard (Hg.): Coena
Domini I. Die Abendmahlsliturgie der Reformationskirchen im 16./17. Jahrhundert (Spicilegium
Friburgense 29), Freiburg/Schweiz 1983, S. 25-47. — Zu den durch Niirnberg beeinflussten Branden-
burgischen Ordnungen vgl. DROHMANN, Hans-Christian: Das Abendmahl nach den Niirnberger
Ordnungen, in: ebd. S. 67-95, hier bes. S. 71f., 87-89 (zur Kirchenordnung Kurbrandenburgs
1540).

74 Vgl. hier insgesamt ANGENENDT, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche Mefopfer (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 101), Miinster °2014, etwa S. 138-147.

75 Vgl. ALPERMANN: Vikariendienst (wie Anm. 38), S. 173, fiir das Jahr 1668. Diese Ubungist iibrigens
noch im Jahre 1767 dokumentiert. — Damit wird deutlich, wie sehr es hier um eine Fortsetzung der
Kapitelsliturgie geht, nicht um pfarrlichen Gottesdienst, der die Schriftlesung in deutscher Sprache
nach sich gezogen hitte.

76 Inder heutigen Zihlung der Choralmesse ist das Kyrie nicht mehr auffindbar, das Gloria entspricht
der 12. Choralmesse, vgl. DostaL, Christian: GRADUALE NovUM editio magis critica iuxta SC 117
seu Graduale sanctae romanae ecclesiae Pauli PP. VI cura recognitum, ad exemplar ordinis cantus
missae dispositum, luce codicumantiquiorum restitutum nutu Sancti Oecumenici Concilii Vaticani
IT, neumis Laudunensibus et Sangallensibus ornatum. Tomus I: De dominicis et festis, Regensburg/
Roma 2011, S. 458f.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 427



nach dem Messtyp. Dies bedeutet, dass vor allem der Canon Romanus, das einzig
verwendete Eucharistiegebet der romischen Traditionslinie, eliminiert worden ist.””
Da der Canon Romanus bereits fiir Luther als Inbegriff des Opferhandelns der Kirche
und somit Ausdruck der Werkgerechtigkeit galt, wurde er durch die biblisch fun-
dierten Einsetzungsworte ersetzt.”® Dementsprechend geben die Cantica sacra nach
der bereits erwidhnten Adventsprifation folgende Anweisung: »Post Sanctus canit
Minister Orationem Dominicam, & verba Institutionis S. Cenae, post quae, dum
populus S. Coenam sumit, Chorus canit Jesus Christus unser Heiland, Vel: Agnus
DEI germanice aut latine.<’” Dies entspricht der den Cantica sacra vorangestellten
»Generalis Dispositio seu Ordo Ceremoniarum in S. Metropolitana Magdeburgensi
Ecclesia«.3? Dort wird sogar noch genauer formuliert: »12. Oratio Dominica verbis
institutionis germanice cum consueto accentu a ministro praemittitur«.?! Das Adverb
»germanice« bezieht sich hier auf die tiblichen Einsetzungsworte, die »cum consueto
accentug, also im iiblichen Prifationston, laut und in der Landessprache vorgetragen
werden. Dies diirfte im Brandenburger Dom dhnlich gewesen sein, wie denn auch
die Kirchenordnung Joachims II. fiir die Mark Brandenburg den in der lutherischen
Reformation iiblichen Text der Verba institutionis im Kontext der »Ordnung der
mess« zur Verfiigung stellt, der nach dem Sanctusgesang zu singen ist:

Darnach verba consecrationis deudsch singen und eleviren wie folgt: Unser herr Jesus in der
nacht, do er verraten ward, nam er das brot, danket seinem himlischen vater gebenedeiet es
und brachs und gabs seinen jungern und sprach: Nemet hin und esset, das ist mein leib, der
fur euch dargeben wird, das thut zu meiner gedechtnis. Hic modica inclinatione, leva illud
reverenter in altum. Deinde calicem accipe cum ambabus manibus, et dic. Desselben gleichen
nam er auch den kelch nach dem abendmal, danket und benedeiet in und gab den seinen
jingern und sprach: Trinket alle daraus, das ist mein blut des neuen testementes, das vor euch
und vor vil vergossen wird zur vergebung der sunden, solchs thut, so oft irs trinket, zu meinem
gedechtnis. Leua calicem in altum. Nach der elevation sol man in Thumen und stiften einen

latinischen gesang singen (...).%

77 Vgl. hierzu etwa ODENTHAL, Andreas: »offerimus praeclarae maiestati tuae de tuis donis ac datis
hostiam puram«. Zur mittelalterlichen Neuinterpretation des Canon Romanus im Hinblick auf
Zeugnisse der Kolner Dombibliothek, in: Horst, Harald (Hg.): Mittelalterliche Handschriften
der Kélner Dombibliothek. Sechstes Symposion der Di6zesan- und Dombibliothek Kéln zu den
Dom-Manuskripten (28. und 29. November 2014) (Libelli Rhenani 62), Kéln 2015, S. 121-153. —
Zu Versuchen lutherischer Reformation, den Canon Romanus zu bereinigen, vgl. Lurz, Friedrich:
Der umgestaltete Canon Romanus des Jiilicher Agendenentwurfs von 1567, in: Archiv fir Liturgie-
wissenschaft 43/44, 2001/2002, S. 47-71.

78 Zum Problem vgl. ODENTHAL, Andreas: »De tuis donis ac datis«<: Die Eucharistiefeier als Gabe.
Eine liturgiewissenschaftliche Skizze zum christlichen Kultparadox, in: Jahrbuch fiir Biblische
Theologie, Bd. 27, 2012, S. 401-421 (mit weiterer Literatur).

79 CANTICA SACRA (wie bei Anm. 63), p. 30.

80 Diese »Generalis Dispositio« ist ediert bei OpENTHAL, Umgestaltung (wie Anm. 37), S. 276-278.
Zur reformationszeitlichen Liturgiereform des Havelberger Domstifts unter Matthius Liidtke, in:
OpENTHAL: Liturgie (wie Anm. 37), S. 251-282, hier S. 276-278.

81 CaNTICA SACRA (wie bei Anm. 63), noch ohne Paginierung.

428 Andreas Odenthal



Es offenbart sich hier der konservative Grundzug in der Liturgiereform Joachims II.,
indem das traditionelle rituelle Geriist, nimlich die durch die lateinischen An-
weisungen geregelte Elevation der konsekrierten Gestalten, beibehalten wird. Der
entscheidende Text aber wird verdndert, da jeder Opfergedanke, der das rituelle
Tun zur Konkurrenz des einmaligen Kreuzesopfer Christi werden zu lassen droht,
vermieden wird.?> Dass dies eine der wichtigsten lutherischen Neuerungen der Li-
turgie darstellt, zeigen weitere Berichte tiber die rituelle Praxis nunmehr wieder des
Magdeburger Domes. Albert Fischer hat auf das »Kirchenbuch D. Philip. Hanen,
Dompredigers zu Magdeburg« von 1615 aufmerksam gemacht, das einen Abschnitt
tiber den Domgottesdienst enthilt.®* Es ist nicht nur von Interesse zugunsten eines
Bildes von Kontinuitit und Wandel, dass weiter Messgewinder verwendet wurden,
wie iibrigens im Brandenburger Dom auch.®> Zudem ist in Magdeburg von einem
silbernen Rauchfass die Rede: »und wird von dem Kiister, an dem die Ordnung ist,
ein silbern Rauchfaf§ mit gliienden Kolen und Weyrauch in dem Chor an eine Mar-
melsteinerne Seulen gehenget und also zur Communion gereuchert«.®® Der Brauch
des Weihrauchs wurde zwar beibehalten, erfuhr aber eine entscheidende Anderung.
Denn nicht mehr die Elevation der Hostie wurde durch die Weihrauchgabe als sakral
und damit als Zentrum der Feier ausgewiesen®”, vielmehr war es der Akt des Abend-
mahlsempfangs durch die Glaubigen, der durch den Weihrauch als die entscheidende
liturgische Handlung gekennzeichnet wurde. Das Magdeburger Domstift und seine
Liturgie ist somit ebenso wie das ihm folgende Brandenburger Domstift ein beredtes
Zeugnis der beschriebenen Ostzillationen liturgischer Reformen im Zeitalter der
Konfessionalisierung. Die Magdeburger Vorbildfunktion zieht es nach sich, auch in
Brandenburg solche Prozesse aufspiiren zu konnen.

82 Kirchen-ordnungim churfurstenthum der marcken zu Brandenburg, SEnring: Kirchenordnungen
(wie Anm. 27), Bd. 3, S. 67-71, Text hier S. 69. — Das Missale des Matthius Ludecus von 1589
setzt diese Anweisungen um, vgl. MissaLE (wie bei Anm. 58), p. 10.

83 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen der Kirchen-ordnung im churfurstenthum der marcken zu
Brandenburg SEnLING: Kirchenordnungen (wie Anm. 27), Bd. 3, S. 64—66. — Zum Problem vgl.
insgesamt SiMoN, Wolfgang: Die Messopfertheologie Martin Luthers. Voraussetzungen, Genese,
Gestalt und Rezeption (Spatmittelalter und Reformation, Neue Reihe 22), Tiibingen 2003.

84 Beschrieben und teilediert bei Fiscuer: Ordnung (wie Anm. 68), S. 134-140.

85 Vgl. hier PiepkorN, Arthur Carl: Die liturgischen Gewinder in der Lutherischen Kirche seit
1555 (Oekumenische Texte und Studien 32), Marburg 1965. — KraNEMANN, Benedike: »Clerical
Vestments«, in: HILLERBRAND, Hans J. (Hg.): The Oxford Encyclopedia of the Reformation, Bd. 1,
New York/Oxford 1996, S. 366-368. — Zu Brandenburg vgl. FLiGGE, Martina: Kontinuitit und
Wandel im Gebrauch liturgischer Gewinder in reformatorischer und nachreformatorischer Zeit,
in: Heilige Gewinder (wie Anm. 20), S. 78-97. — Insgesamt ReraLEN, Helmut (Hg.): Liturgische
Gewinder und andere Paramente im Dom zu Brandenburg, Regensburg 2005.

86 Frscuer: Ordnung (wie Anm. 68), S. 137.

87 Vgl. zur Elevation etwa ANGENENDT: Offertorium (wie Anm. 74), S. 377f.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 429



Zum weiteren Schicksal der Stundenliturgie im Brandenburger Dom

Tiefgreifende Verinderungen zeitigten sich fiir das Domstift im 18. und 19. Jahr-
hundert. Die Einrichtung einer Ritterakademie im Jahre 1704/05 tat ein Ubriges in
der Verinderung der Prigung des Stiftes, deren geistliche Dimension zunehmend in
den Hintergrund trat. Die im Grunde sikularisierten Stiftsherrenstellen waren eine
Maoglichkeit geworden, »Verdienste Unserer getreuen Unterthanen auf eine wiirdige
Weise zu belohnen«, so Konig Friedrich Wilhelm II1.88 Dementsprechend war die
Ofhziumsliturgie nurmehr eine Sache der Vikare geworden. Gerd Alpermann hat
in seiner Untersuchung zum Vikariendienst am Brandenburger Dom mannigfache
archivalische Hinweise zur Stundenliturgie dieser ab 1608/09 nur noch aus vier
Personen bestehenden Vikarsgruppe gesammelt: Die geringe Zahl zog nach sich, die
Vikare durch Chorschiiler, Kantor, Diakon und andere zu erginzen.?? Dabei erwihnt
Alpermann die »Leges Vicariorum« von 1678, die vor allem die Verpflichtung zur
Prisenz bei den Gottesdiensten anmahnen, vor allem fiir die »Missa« an Sonn- und
Festtagen.”® Nur nebenbei werden die tiglichen Horen erwihnt, deren Existenz aber
bis in die 1890er Jahre urkundlich belegt werden kann.”!

Die Besonderheit der politischen Umstinde fiithrte dazu, dass das Branden-
burger Domstift im 19. Jahrhundert und bis heute erhalten blieb.”? Die geistliche
Dimension gingzwarzunehmend verloren und so letztlich auch die Stundenliturgie.
Bezeichnend ist hierfiir eine »Denkschrift des Kammerherrn von Rochow tiber die
Reform des Domkapitels Brandenburg vom April 1822«.%% Autor ist der spitere
Innenminister Gustav Adolf von Rochow (1792-1847), der als urspriinglichen
Zweck des Domkapitels zwar die geistlichen Angelegenheiten erwihnt, darunter
die Unterstiitzung der Bischofe in geistlichen und weltlichen Dingen.”* Doch der
Gottesdienst der Kapitulare wird lediglich als Folge davon angeschen, und genau
dieser Zweck ist seines Erachtens mit der Reformation weggefallen.”> Von Rochow
schligt deshalb fiir eine Neuordnung des Kapitels nurmehr vier geistliche und zehn
weltliche Stiftsherrenstellen vor. Die verlorene geistliche Dimension des Kapitels
mahnt ein »Gutachten des Kronprinzen Friedrich Wilhelm iiber die Reorganisa-
tion des Domstifts Brandenburg vom November 1825« an.”® Wie nétig, aber auch

88 Das Zitat bei Kurze: Bischof (wie Anm. 16), S. 31.

89 Vgl. ALPERMANN: Vikariendienst (wie Anm. 38), S. 170.

90 Vgl. ebd., S. 172f.

91 Vgl. ebd., S. 174.

92 Zur Rettung des Brandenburger Domstiftes im 19. Jahrhundert vgl. HeEckEL, Johannes: Die
evangelischen Dom- und Kollegiatstifter Preussens insbesondere Brandenburg Merseburg Naum-
burg Zeitz. Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung (Kirchenrechtliche Abhandlungen 100, 101),
Stuttgart 1924, ND Aalen 1964, S. 294-306.

93 Abgedrucke bei HEckeL: Dom- und Kollegiatstifter (wie Anm. 92), S. 415-420.

94 Vgl. zu dieser Denkschrift auch Hecker: Dom- und Kollegiatstifter (wie Anm. 92), S. 296f. — Zu
Gustav Adolfvon Rochow vgl. Hortz, Birbel: Gustav Adolf Rochus, in: Neue deutsche Biographie,
Bd. 21, Berlin 2003, S. 684f.

95 Vgl. HEckeL: Dom- und Kollegiatstifter (wie Anm. 92), S. 416.

96 Abgedruckt bei ebd., S. 420—424, hier bes. S. 421.

430 Andreas Odenthal



vergebens diese Mahnung war, zeigen die »Statuten des Domkapitels Brandenburg
vom 30. November 1826«.”7 Zwdlf Domherrenstellen sind vorgesehen, bei drei
geistlichen neun weltliche. Lediglich ein Gottesdienst wird erwihnt, nimlich zur
Einfithrung eines neuen Kapitulars mit seiner Platzeinnahme im Chorgestiihl.”®
Die Stundenliturgie spielt also keine Rolle mehr. Erst im Jahre 1946 wurde die
»Pllege des Gottesdienstes« wieder ausdriicklich betont.”

Zusammenfassung und Schluss

Die Stundenliturgie des Brandenburger Domstiftes ist, wie gezeigt werden konnte,
ein beredtes Beispiel fiir die mannigfachen, teils gegenliufigen und ungleichzeitigen
Prozesse, die die Konfessionalisierung mit sich brachte. Mittelalterliche Liturgie wird
umgeformt und auf die Grundlage lutherischen Gottesdienstverstindnisses gebracht.
Dabei kann sie eine grofSe Traditionsstirke im Hinblick auf die rituellen Formen
ausweisen. Diese »bewahrende Kraft des Luthertums«!% zeitigt sich in Brandenburg
in der Beibehaltung des Stundengebetes in lateinischer Sprache mittels des Gregoria-
nischen Chorals. Fiir den Verlauf der Reform ist beachtlich, dass Brandenburg die
liturgischen Biicher des Magdeburger Domkapitels tibernahm, diese aber nach einer
eigenen Ordnung nochmals adaptierte. Die voranstehenden Uberlegungen zeigten
zugleich auf, dass die liturgische Tradition des Brandenburger Domstiftes weiterer
griindlicher Studien bedarf, zu denen hier einige Vorarbeiten geleistet wurden.

97 Abgedrucke bei ebd., S. 424-431.

98 Vgl. ebd., S. 428.

99  Vgl. Kurze: Bischof (wie Anm. 16), S. 32.
100 Vgl. Frrrz: Kraft (wie Anm. 14).

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 431



Anhang

Textedition der Dispositio ac ordo canticorum et ceremoniarum in choro ecclesiae
Cathedralis Brandenburgensis observatus von 1645

Domstiftsarchiv Brandenburg Signatur DStA, BDK 4584/2020.1%

Dispositio ac ordo canticorum et ceremoniarum in choro ecclesiac Cathedralis Brand-
enburgensis observatus. 1645. Sect. I. Tit. V1. Littera A. No. 8.1%

[fol. 1r/ N. 43 DISPOSITIO Ac Ordo Canticorum et Ceremoniarum in Choro Ec-
clesiae Cathedralis Brandenburgiacae observatus est. Ubi monstratur, quae nam!%
Matutinae, intermediae et vespertinae Preces singulis diebus Dominicis Festivitatibus

et feriis sint inchoandae ac decantandae. 1645.1%4
[fol. 1v—2v/ (leer)

[fol. 3r/

DIEBUS DOMINICIS SEU FERIA prima AD MATUTINAS

1. Jnvitatorium Adoremus Dominum, in sanctorum Canticorum libro Magdebur-
gensium, pagina 228 cum psalmo 94 Venite exultemus Domino, pagina 0.

2. Antiphona super psalmos tres Servite Domino, pag. 229.

Hebdomadae 1 Psalmus 5. 6. 7.; 2: 8. 9. 10; 3: 11. 12. 13,; 4: 14. 16. 17.; 5: 18. 19.
20.; 6: 22. 24. 25'05,

3. Responsorium primum, Secundum et Tertium indicabit designatio Dominicalis
ad Matutinas praedicti libri.

4. Cancticum seu Symbolum B. Ambrosii et Augustini 7e Deum laudamus, pag. 12
vel in calce psalterii p. 43.

5. Antiphona ad Benedictus inquiratur juxta designationem Dominicalem ad Ma-
tutinas.

6. Recitatur Collecta sive Oratio

7. Benedicamus Domino, p. 32.

101 Mein Dank gilt meinem Tiibinger Kollegen Dr. Erwin Frauenknecht fir wertvolle Hilfe bei
der Transkription des Textes sowie dem Leiter des Brandenburger Domarchivs, Herrn Dr. Uwe
Czubatynski, fiir mannigfache Hinweise.

102 Nicht gezihltes Blatt, Schrift wohl des 19. Jahrhunderts.

103 Gestrichen: tam.

104 Am Seitenende mit rotem Stift: Sectio I. Tit. VI. Eccles. A 6.

105 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels grofier Klammern den Wochenziffern
die Psalmennummern zugeteilt werden. Das Schema wird in fol. 10r nochmals aufgegriffen und
auf die Sonntage nach Trinitatis angewandt. Dabei handelt es sich um dieselbe Ordnung, die aber
aus anderer Perspektive geschildert wird.

432 Andreas Odenthal



/fol. 3v/

DIEBUS DOMINICIS seu Feria prima AD MISSAM.

Huic praemittitur Hora prima, in qua decantatur:

1. Hymnus ad 1. Nocte surgentes vigilemus omnes p. 232.

2. psalmus 117. Confitemini Domino, quoniam bonus.

3. Responsorium: Juclina cor meum, p. 234.

vel Jn aeternum Domine, p. 235.

Sive Clamavi in roto corde, p. 236.

4. post recitatam Collectam MISSA inchoatur, Jn qua canitur:
1. Jntroitus, quem indicat Designatio Dominicae ad MISSAM
2. Kyrie Dominicale, p. 171.

AD VESPERAS

Antiphonae ordinariae praemittuntur in utroque libro!'°®

1. psalmus 109. 110. 111. 112. 113 (Et Hymnus)

2. Lucis Creator optime, pag. 239.

3. Antiphona ad Magnificat, inspiciatur Designatio Dominicae ad Vesperas
4. Recitatur Collecta sive oratio.

[fol. 4r/

FERIA SECUNDA Ad Matutinas (Die lunae)

1. Javitatorium Venite exultemus Domino, pag. 240 vel in frontispicio Feriae secundae
in psalterio, pag. 90.

2. Ad binos psalmos Antiphona, quae praefigitur psalmis assignatis

Hebdomada 1: psalmus 26. 27.; 2: 28. 29.; 3: 30. 31.; 4: 32. 33.; 5: 34. 35.; 6: 36. 37.17

3. Responsorium; Huius investigationem adaperiet Feriae designatio.

4. Hymnus Somno refectis artubus, Jn calce veteris psalterij, pag. 66.

5. Antiphona ad Symbolum Athanasij; Hanc require in Feriae designatione, vel Veni
sancte Spiritus p. 689.

/fol. 4v/

Die lunae.

6. Symbolum praedicti Authoris Quicunque vult salvus esse, in fine psalterij, p. 47.
7. Responsorium Christe fili Dei vivi, p. 233.

Collecta (de Trinitate) p. 231.

AD VESPERAS
1. Psalmi 114. 115. 116. 119. 120. cum suis Antiphonis.
2. Hymnus Jmmense coeli conditor, p. 246.

106 Am Rande.
107 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels grofSer Klammern den Wochenziffern
die Psalmennummern zugeteilt werden.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 433



3. Antiphona super Magnificat: Haec ex Feriae designatione petenda.
4. Magnificar anima mea Dominum

Collecta

(restliche Seite leer)

/fol. 5t/

FERIA TERTTA Ad matutinas (die Martis)

1. Jnvitatorium: Jubilemus Deo. p. 247. vel in fronte Feriae tertiae in psalterio. p. 147.

2. psalmus 94. Venite exultemus, p. 32.

3. Ad duos psalmos Antiphona, subscriptis psalmis praefixa

Hebdomada 1: psalmus 38. 39.; 2: 41. 42.; 3: 43. 44.; 4: 45. 46.; 5: 47. 48.; 6: 49. 51.108

4. Responsorium videatur in Feriae hujus designatione.

5. Hymnus Jam Lucis orto sydere. p. 242.

6. Antiphona ad Horam primam reperiatur in feriae designatione; vel canitur haec:
Aufer a nobis Domine, quae chartae inscripta.

/fol. 5v/
7. Hora 1. quae incipit a psalmo 117. Confitemini Domino.
Collecta pro peccatis p. 832.

AD VESPERAS

1. Psalmi 121. 122. 123. 124. 125. cum suis Antiphonis.

2. Hymnus; Telluris ingens conditor. p. 251.

3. Antiphona super Magnificat; Haec in feriae designatione quaerenda.
4. Magnificar anima mea Dominum.

Collecta.

(restliche Seite leer)

/fol. 61/

FERIA QUARTA, ad matutinas, (Die Mercurij)

1. Jnvitatorium: /% manu tua Domine, p. 252. Vel in principio feriae hujus in psalterio
p. 201.

2. Psalmus 94: Venite exultemus. p. 32.

3. Antiphona ad psalmos

Hebdomada 1: psalmus 52. 53.; 2: 55. 56.; 3: 57. 58.; 4: 59. 60.; 5: 61. 63.; 6: 65. 67.1%

4. Responsorium ex feriae hujus designatione apparet.

5. Hymnus ad Tertiam: Nunc sancte nobis Spiritus, p. 234.

108 Sieche Anm. 107.
109 Siehe Anm. 107.

434 Andreas Odenthal



6. Antiphona ad Tertiam videatur in feriac hujus dispositione; vel haec, quae charta
inscripta; Media vita in morte sumus.
7. Hora Tertia. Ex psalmo 118. Legem pone mihi Domine.

/fol. 6v/

8. Collecta vel oratio.

9. Litania latina, in veteris psalterio prope finem.
Collecta.

AD VESPERAS

1. Psalmus 126. 127. 128. 129. 130.

2. Hymnus: Coeli Deus sanctissime, p. 255.

3. Antiphona super Magnificat, offeret se in Feriae designatione.
4. Magnificar anima mea Dominum.

Oratio. Benedicamus.

AD COMPLETORIUM, Versiculus Converte nos Deus. Responsum Et averte iram.

1. psalmus 4. 30. 90. 133.

2. Hymnus 7e lucis ante terminum, p. 225. Versiculus Tu in nobis es. Responsum
Deo gratias.'°

3. Antiphona super Nunc dimittis: Sa/va nos Domine vigilantes, p. 227.

4. Nunc dimittis servum tuum Domine, in calce psalterii.

Collecta cum usitata benedictione.

[fol. 7x/

FERIA QUINTA (Die Jovis)

AD MATUTINAS

1. Jnvitatorium Adoremus Dominum. p. 256. Vel ab initio Feriae hujus in psalterio.

2. psalmus 94. Venite exultemus, p. 32.

3. Antiphona ad psalmos

Hebdomada 1: psalmus 68. 69.; 2: 70. 71.; 3: 72. 73.;4: 74.75.5; 5: 76. 77. 6: 78. 79.1"!

4. Responsorium Feriae hujus designatio manifestabit.

5. Antiphona ad Laudes. p. 257.

6. psalmi laudales sunt: 50. 89. 66. 148. 149. 150. Et Canticum Moisis: Cantabo
Domino gloriose enim magnificatus est, prope finem psalterij. p.!'? (Nota bene:
capitulum)!3

7. Hymnus Rerum Deus tenax vigor, p. 236.

110 Von spiterer Hand.

111 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels grofier Klammern den Wochenziffern
die Psalmennummern zugeteilt werden.

112 Die entsprechende Seitenangabe fehlt.

113 Am Rande.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 435



8. Antiphona ad Benedictus [z sanctitate serviamus Domino. p. 258.
9. Benedictus Dominus DEUS Jsrael, in calce psalterij, Oratio, Et Benedicamus. Et

concio habetur in hac feria'4.

[fol. 7v/

AD VESPERAS

1. psalmus 131. 132. 134. 135. 136.

2. Hymnus: Magnae Deus potentiae, p. 259.

3. Antiphona ad Magnificat, palam fiet ex Feriae hujus dispositione vesperali.
4. Magnificat anima mea Dominum.

Oratio

(restliche Seite leer)

/fol. 8t/

FERIA SEXTA Die Veneris

AD MATUTINAS

1. Javitatorium. Dominum qui fecit nos, p. 260. vel in feriae hujus exordio in psalterio.
2. psalmus 94: Venite exultemus Domino, p. 32.

3. Antiphona ad psalmos

Hebdomada 1: psalmus 80. 81.; 2: 82. 83.; 3: 84. 85.;4: 86. 87.; 5: 88.93.;6: 95. 96.1°
Responsorium Feriae hujus dispositio indicabit.

Hymnus ad Sextam Rector potens verax Deus, p. 235.

Antiphona ad Sextam: Proprio filio suo non pepercit Deus, p. 549.

Hora sexta: ex psalmo 118: Defecit in salutare tuum anima mea.

Una collecta recitatur de passione.

Tenebrae, Adoramus te JESU Christe, p. 536. (jnnitentes genibus)''¢

00 N oV e

/fol. 8v/

10. Responsorium Tenebrae factae sunt, p. 548.

11. psalmus passionalis; horum sunt sex, et hoc ordine decantantur in unisono;

Hebdomada 1: 15.; 2: 21.; 3: 40.; 4: 54.; 5: 68.; 6: 108.177

12. Collectae alterae praemittitur versus Christus factus est pro nobis obediens usque ad
mortem; Responsum: mortem autem crucis. Oratio de passione.

AD VESPERAS
1. psalmus 137. 138. 139. 140. 141
2. Hymnus: Plasmator hominis Deus, p. 263.

114 Am Rande.

115 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels grofier Klammern den Wochenziffern
die Psalmennummern zugeteilt werden.

116 Am Rande.

117 Die Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels grofler Klammern den Wochenziffern
die Psalmennummern zugeteilt werden.

436 Andreas Odenthal



3. Antiphona ad Magnificat; Cognoscitur in feriae hujus designatione vesperali.
4. Magnificar anima mea Dominum.
Collecta.

/fol. 9t/

SABBATHO Die Saturni

AD MATUTINAS

1. Javitatorium: Dominum DEUM nostrum p. 264. vel in ingressu hujus feriae in
psalterio.

2. psalmus 94. Venite exultemus. p. 32.

3. Antiphona ad psalmos duos.

Hebdomada 1:97.98.;2:99.100.; 3: 101. 102; 4: 103; 104.; 5: 105. 106.; 6: 107. 108.118

4. Responsorium in feriae hujus designatione invenitur.

5. Hymnus: Serva Deus verbum tuum, p. 48.

6. Antiphona ad Nonam: Da pacem Domine, p. 49.

7. Hora nona ex psalmo 118: Mirabilia testimonia tua.

Collecta.

AD VESPERAS
1. psalmus 143. 144. 145. 146. 147.

2. Responsorium monstrat feriae hujus designatio vesperalis.

/fol. 9v/

3. Hymnus: O lux beata Trinitas, p. 722.

4. Antiphona super Magnificat, eadem in feriae hujus designatione quaerenda est.
5. Magnificat anima mea Dominum.

Collecta sive Oratio.

AD COMPLETORIUM (cui praemittitur a Vicariorum Hebdomadario Versus

Converte nos Deus Salutaris noster. Responsum Chori: Er averte iram tuam a nobis.)

1. Psalmus 4. 30. 90. 133. Capitulum Tu in nobis es Domine, et nomen sanctum tuum
invocatum est super nos, ne derelinquas nos Domine Deus noster. Deo gratias.

2. Hymnus: Te lucis ante terminum. p. 225.

3. Antiphona super Nunc dimittis: Pacem tuam quaesumus Domine, p. 226.

4. Nunc dimittis servum tuum Domine; quaeratur in calce psalterij.

Collecta.

(restliche Seite leer)

118 Siche Anm. 111.
119 Dariiber nachgetragen.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 437



/fol. 10t/

Alia psalmorum (Dominicalium)'? perbrevis Dispositio
Dominica post Trinitatis 1. 7. 13. 19. 25.: psalmus 5.6.7;
Dominica 2. 8. 14. 20. 26.: psalmus 8. 9, 10.

Dominica 3. 9. 15. 21. 27.: psalmus 11. 12. 13.

Dominica 4. 10. 16. 22. 28. que non habetur: psalmus 14. 16. 17.
Dominica 5. 11. 17. 23. 29. que non habetur: psalmus 18. 19. 20.
Dominica 6. 12. 18. 24. etc.: psalmus 22. 24. 25.

Ex hac dispositione facillime psalmi feriales uniuscuiusque Hebdomadis cognoscun-
121
2l

120

tu
[fol. 10v/ (leer)

/fol. 11r/

FESTA SANCTORUM

Singularia in hac Ecclesia cathedral Brandenburgensium celebrantur haec
Michaelis, ianua ecclesiae, incidit in diem 29. Septembris. De hoc agitur in libro
Sanctorum canticorum Magdeburgensis Ecclesiae pagina 1162.
Lucae Evangelistae in diem 18. Octobris, p. 1175.

Simonis et Judae, 28. Octobris, p. 1183.1%

Andreae Apostoli, 30. Novembris, p. 991.

Thomae Apostoli, 21. Decembris, p. 1006

Conversionis S. Pauli Apostoli, 25. Januarij, p. 1014.
Purificationis Mariae, 2. Februarij, p. 1026.

Matthiae Apostoli, 24. Februarij, p. 1042.

Annunciationis Mariae, 25. Martij, p. 1044.

Marci Evangelistae, 25. Aprilis, p. 1054.

Philippi et Jacobi Apostolorum, 1. Maij, p. 1066.

Nativitatis S. Johannis Baptistae, 24. Junij, p. 1072.

Petri et Pauli SS. Apostolorum, 29. Junij, p. 1085.

Visitationis Mariae Virginis, 2. Julij, p. 1096!%

Jacobis majoris Apostoli, 25. Julij, p. 1133.124

Bartholomaei Apostoli, 24. Augustj, p. 1134.1%

Matthaei Apostoli et Evangelistae, 21. Septembris, p. 1147.126

120 Die folgenden Angaben finden sich in einem Schema, bei dem mittels groffer Klammern den
Wochenziffern die Psalmennummern zugeteilt werden.

121 Rechts am Rande.

122 Im Vergleich zu Magdeburg fehlen: Omnium Sanctorum.

123 Im Vergleich zu Magdeburg fehlen: In divisione apostolorum, Maria Magdalena.

124 Im Vergleich zu Magdeburg fehlt: Assumptio Mariae.

125 Im Vergleich zu Magdeburg fehlt: In decollatione Toannis.

126 Im Vergleich zu Magdeburg fehlt: Mauritius.

438 Andreas Odenthal



[fol. 11v/

Celebrantur et haec Festa quorum alia sunt.!?”

Summa ut prima dies paschatos, prima dies pentecostes, Nativitas Domini; Festum
sanctae Trinitatis. Omnia festa beatae Mariae Virginis.

Secunda ut secunda dies paschates. Secunda dies pentecostes. Ascensionis Domini.
Sancti Stephani protomartyris in Nativitate Domini. S. Michaelis. Nativitas Sancti
Johannis Baptistae. Epiphaniae Domini.

Tertia ut Johannis Apostoli et Evangelistae infra nativitatem Domini. Circumcisionis
Domini. Tertiadies paschatos. Tertia dies pentecostes. Jn his festivitatibus duo cantant.

Quarta sunt omnia festa Apostolorum. Dies innocentium. Conversio S. pauli. Quarta
dies paschatos. Quarta dies pentecostes. Omnes octavae. Jn hiis etiam duo cantant
vicarij.

Quinta sunt quinta dies natalis Christi. quinta dies paschatos, quinta dies pentecostes.
Octava. Vigilia nativitatis Christi, et dominica.

/fol. 121/
Observanda.

Jn Summis, Secundis et Tertijs Festivitatibus wird ad primas Vesperas nach Mit-
tag umb 1 Uhr mit den beiden kleinen Glocklein alf3balde wann der Zeiger schlegt,
angefanget zu leuten, dar auff mit der halbzeit!8
mit der Groflesten. Solch geleutte wird zweymahl verrichtet. Unnd muof insgesambt
bey einer Viertelstunden vor'?? zur Mef die Grofiest eintzlich.

Also pulsiret Mann auch ad matutinas umb 4 Uhr und zur anderen Vesper umb

1 Uhr.

Jn quartis et quintis aber, wie die einfallen, leutet Mann ad primas Vesperas

und Zeiger Glocken, dann cintzlich

allewege umb 2 Uhr mit der kleinsten eintzlich, darnach mit der nechsten, daruff
compulsiret mann mit beiden Groflen Schellen nurthe'?
matutinas umb 7. Vhr. Si aliquod Festum Apostolicum in Dominicam inciderit,
hora quinta ad matutinas jam dicto more pulsatur. Jn secundis vesperis, si dominica

einmahl. Also auch ad

fuerit, hora prima alias, secunda eodem modo signatur campanis.

127 Links mit Klammer.
128 Lesung unsicher.
129 Lesung unsicher.
130 Lesung unsicher.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 439



/fol. 12v/

Ferialiter ad matutinas hora 7. Mit dem kleinisten, dann mit dem nechsten Glécklein;
daruff wirdt mit diesen beiden compulsiert. Vnd wird zur Vesper gleichfalf§ mit diesen
eintzlich geleutet, aber zur Compulsation die Zeiger Glock mit gezogen vimb 2 Vhr.

Jm Advent wird def§ Sonabends zur Vesper vmb 1 geleutt mit eintzeln Glocken,
von der kleinsten bif§ zur Grésten, einmal also auch ad matutinas 4 Vhr vnd ad
secundas vesperas 1 Vhr. Die Orgel schleget Mann; Versus Responsorij wird vi der
Cathedra vom Adjuncto Vicario abgesungen den gantzen Advent durch. Jm gleichen
auch von Jnvocavit ann bif§ Ostern. Vnd da die Orgel nicht gehet, wirdt in der Missa
vor der Epistel ein teudscher Gesang vnd nach der Epistel der Sequentz de Adventu
Mittit ad Virginem; Fol. 24. Jn der fasten aber dieser Tractus: Domine non secundum
peccata nostra, et reliqua ut pagina 363. genommen.

Vigilia Nacivitatis Christi celebratur pro quinto: Mit beiden groflen Schellen
compulsiret Mann; Lichtter vifm Altar werden angezundet. Jnvitatorium decantant
duo Vicariorum Hebdomadarij, 7¢ Deum non dicitur; Statim sumitur Benedictus
Dominus Deus [srael.

/fol. 131/

Jnsancto die Nativitatis Nimmt Mann in der Missa diesen Sequentz Grates nunc omnes,
p. 157. den deutschen Gesang Gelober seyst du Jesu Christ dartzwischen. Die anderen
folgenden Sontage nicht mehr, alf§ vff Purificationis B. Mariae da Communion ge-
halten wird dieser Sequentz genommen vnd damit das Fest beschlof8en;

Die Orgel gehet biff Esto mihi inclusive, hernach nicht mehr bif§ vff Ostern,
excepto festo Annunciationis B. Mariae semper Virginis, da mann die Orgel wieder
gehen das Alleluja singen vnd die Cronlichter miteinander anzunden lif8et.

Nach Esto mihiwird der obgedachte Tractus Domine non secundum peccata. p. 363.
alle Sontage in der Mef nach der Epistel im Chor gesungen, usque palmarum.

Jn primis Vesperis palmarum ad matutinas et secundas Vesperas wird geleuttet
eintzelich mit allen Glocken gleich alfy im Advent.

Dominica palmarum feria quarta in Vesperis compulsiret Mann mit beiden Gro-
Ben Schellen; A Diacono inchoatur Antiphona super psalmos feriales; Lectio biblica
non habetur usque ad diem paschatos exclusive;

/fol. 13v/
post repetitionem Antiphonae sumitur Responsorium Circumdederunt me, p. 472.
Hymnus: Vexilla regis p. 473. Antiphona super Magnificat sine praemissione Versiculi.
Etiam Collectae non praemittitur Dominus vobiscum: Sed tantummodo: Oremus,
cum conclusione Amen.
Am Gruenen donnerstage vind Charfreitage leutet mann gleichf3falf3; ad preces
aber fruehe hora 6. Benedictus omittitur et sumitur Kyrie eleison: p. 535. Collecta.
Jn primis Vesperis paschatos completorium omittitur.
Benedicamus cum Alleluja coram Columna duo Choralium decantant.
Zwischen Ostern und Pfingsten def§ Sontages fruche, singen allezeit beide Juniores

440 Andreas Odenthal



Choralium den Versum primi Responsorij, Beide Seniores defS anderen. Vnd diebeiden
Vicarij Hebdomadarij def§ dritten. Es wird auch von Ostern bif$ vff himmelfarth, alle
Sontage in der Mef$ nach der Epistel der Sequentz: Victimae paschali laudes, p. 592.
genommen; darzwischen der Teutsche Gesang: Christ lag in Todeffbanden.

/fol. 14r/
Jn heiligen Plingsten; am ersten Tage nimmet Mann diesen Sequentz: Veni sancte
Spiritus; darzwischen: Komm heiliger Geist Herre Gott.

Festo die sanctae et individuae Trinitatis wird dieser genommen: Benedicta sem-
per sancta sit Trinitas, p. 732. Vnd darzwischen Teutsch Gott der Vater wohn vns bey.

Si quoddam apostolicum festum in Dominicam inciderit, sumitur mane unicum
Responsorium cum lectione Evangelica.

Jn Festo Michaelis Archangeli et die Nativitatis Christi mane werden alle Cron-
lichter angezundet, sonsten in keiner fruehmetten; Da Mann'! auff Michaelis tag
keine Communion helt, werden selbige in der Mef§ nicht angebrandt.

Caeteram dicabit praefatus Liber Magdeburgensis Sanctorum Canticorum, cujus
generalis Dispositio ceremoniarum multum convenietin Choro Cathedralis Ecclesiae
Brandenburgicae.

/fol. 14v/

Sicfueruntin usu praescriptae hae Dispositionesab anno (1)613 ordinatae a Reverendo
nec non Nobilissimo Domino Decano divinorum Rectore piaec memoriae Adamo a
Schliben, usque ad currentem 1645 annum.

Henricus Wolff vicariorum Senior manu sua conscripsit 27. Septembris praedicti

(16)45 ann;j.!*?

/fol. 15r-16v/ (leer)

131 Uber der Zeile nachgetragen.
132 Explicit am Seitenende.

Beharrungskraft und Wandel des mittelalterlichen Gottesdienstes bis ins 17. Jahrhundert 441



Anhang



Autorinnen und Autoren

Prof. Dr. Exno BUNz, Universitit Leipzig, Historisches Seminar, Lehrstuhl fiir
Sdchsische Landesgeschichte

Dr. Sascua Biitow, Universitit Rostock, Historisches Institut

Prof. Dr. Tuomas Fucus, Universititsbibliothek Leipzig, Bereichsleiter Sonder-
sammlungen

Dr. CHRrisTIAN GAHLBECK, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Geheimen Staats-
archiv Preufischer Kulturbesitz Berlin

Apl. Prof. Dr. FrRank GOsE, Universitit Potsdam, Historisches Institut, Bereich
Landesgeschichte

Prof. em. Dr. HEiNz-Di1eTER HEIMANN, Universitit Potsdam, Professur fiir Ge-
schichte des Mittelalters

Prof. Dr. MicHAEL HOHLE, Pfarrer in Berlin, apl. Prof. an der Europauniversitit
Viadrina Frankfurt (Oder)

Prof. em. LuciaNn HOLscHER, Ruhr-Universitit Bochum, Professur fiir Neuere Ge-
schichte und Theorie der Geschichte

Dr. Juria KanLEyss, Leiterin des Stadtarchivs Bremerhaven
GotTHARD KEMMETHER, M.A., Europa-Universitidt Viadrina, wissenschaftlicher
Mitarbeiter an der Professur fiir vergleichende Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Mitteleuropas, Kulturwissenschaftliche Fakuleit

Dr. Jens KLINGNER, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Sichsische Ge-
schichte und Volkskunde e. V. in Dresden

Dr. PETER KNUVENER, Direktor der Stidtischen Museen Zittau

Prof. Dr. Kraus NerrmanN, Direktor des Brandenburgischen Landeshauptarchivs,
Potsdam

Prof. Dr. ANDREAS ODENTHAL, Universitit Ttbingen, Katholisch-Theologische
Fakultidt, Liturgiewissenschaft

443



Prof. Dr. UwE SCHIRMER, Friedrich-Schiller-Universitit Jena, Historisches Institut,
Thiiringische Landesgeschichte

Prof. Dr. MicHAEL ScHOLZ, Landesfachstelle fiir Archive und 6ffentliche Bibliotheken
im Brandenburgischen Landeshauptarchiv, Potsdam

Dr. CHRISTIANE SCHUCHARD, Landesarchiv Berlin

ALEXANDER SEMBDNER M.A., Universitit Leipzig, wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Lehrstuhl fiir sichsische Landesgeschichte

PD Dr. ANDREAS STEGMANN, Humbolde-Universititzu Berlin, Theologische Fakulit,
Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte mit Schwerpunkt Mittlere und Neuere Kirchen-
geschichte/Reformationsgeschichte

PD Dr. CHRISTOPH VOLKMAR, Leiter des Stadtarchivs Magdeburg

Dr. SABINE ZINSMEYER, Sichsische Akademie der Wissenschaften, Dresden

444 Anhang



Orts- und Personenregister

Agricola, Johann 213
Ahrens, Karl-Heinz 39
Albrecht Achilles > Brandenburg
Alesius, Alexander 212f.
Alpermann, Gerd 427, 430
Altenburg 60, 62-65, 68f., 76
— Kloster 317, 322
Altmark 28, 37, 113, 135-138, 141,
148f£., 152—167, 295, 363
Altzelle, Kloster  93f., 187, 227, 391
Alvensleben, Adelsgeschlecht 37, 42, 135,
149f., 155
— Busso II. von 157, 414
— Joachim von 149
Amsdorf, Nikolaus von
188, 198
Andrieflen, Friedrich Heinrich 350
Angermiinde 372
Anhalt, Adelsgeschlecht
— Georg IIL, Furst von = 242, 248,
251-253, 257f., 262f., 267, 279¢.
Anhale-Kéthen, Adelsgeschlecht
— Adolf II., First von 93
Annaberg 400, 405
Apenburg  136f., 146-148
Arenzhein 101
Arndt, Ernst Moritz 90
Arnim, Adelsgeschlecht 37
— Hansvon 49
— Joachim von
Arnshaugk 61
Arnswalde 110, 117-119, 134
Askanier = Sachsen-Lauenburg
Audorf 137, 143f,, 371
Augsburg 50, 71, 83, 158, 208, 406
Baderesch, Johann 44
Badingen 48
Balthasar, Abt des Klosters Dobrilugk
98f., 102
Bamberg 209
Barbara — Sachsen
Barfufi, Melchior 124
Barnim 48
Bartensleben, Adelsgeschlecht 149
Barth 400

140, 174f., 185f.,

124, 127

Orts- und Per:onenregz'.rter

Basilius, Maler in Frankfurt/Oder 358
Bayern, Herzogtum 83

Bayern, Kénigreich 332

Becker, Cornelius 401

Beeskow 373, 379

Beetzendorf 135-138, 143-150
Bekmann, Johann Christoph 154, 166
Berge, Kloster (bei Magdeburg) 419
Berlin 30, 118f., 145, 158, 169, 246, 248,
253, 289f., 294, 296-303, 324, 330,
332, 357, 405

Colln  37f., 44, 46, 53, 114, 135f,,
240, 248, 253, 296, 299-303

— Dom 16

Klosterkirche 375

20, 114, 209

Residenzschloss
St. Georg 300
— St. Marien 296, 298f., 301, 303, 372,
403f.

St. Nikolai
365f., 403f.
Tempelhof 108

Bern 235

Bernau 44, 371, 373, 386

Bernd, Adam 329

Bernhardin von Siena 375

Beuster 161

Bierstedt, Arnold 155, 402

Bischoff, Melchior 396

Bismarck, Otto von 333

Blanckmeister, Franz 86

Blankenfeld, Johannes 204, 209
Blaschke, Karlheinz 79

Blaschke, Olaf 90

Bloch, Ernst 168

Block, Johannes 400

Blumauer, Aloys 87

Blumenthal, David 136

Blumenthal, Georg von 206, 211
Bodeker, Stefan 413

Bodenstein, Andreas — Karlstadt, Andreas
Boetius, Sebastian 402

Bohme, Johann 44

Bohmen 55, 132

Bologna 209f.

135, 296, 299, 303, 362,

445



Boockmann, Hartmut 31
Borcken, Johannes von 214
Bornicke 388
Bornkamm, Heinrich 79
Bosau, Kloster bei Zeitz 191
Botticher, Jonas 403
Botticher, Matthius 120
Brandenburg an der Havel
363

— Bistum 11, 36, 39, 249, 277, 291, 414f.

— Domstift 32, 38, 40, 43, 51, 372f,,
375, 411-413, 415f., 418f., 422f.,
427-431

— Neustadt 43

— St. Gotthardt  301f., 362f., 400, 405

Brandenburg, Adelsgeschlecht
(Hohenzollern)

— Albrecht Achilles, Kurfiirst von 38

— Albrecht, Kardinal von 158, 204,
208, 212

— Elisabeth, Kurfiirstin von 20

— Friedrich I1., Kurfiirst von 39, 126

— Joachim Friedrich, Kurfiirst von
53,292, 295, 415

— Joachim I., Kurfiirst von 38, 42, 83,
114, 128, 130, 152, 158f., 204, 207-210,
413f.

— Joachim II., Kurfiirst von 11, 18-20,
43-48, 50f., 117, 130, 152, 154, 157—
159, 164, 167, 204-206, 210f., 213—
215, 238, 242, 244-248, 250-254,
256, 258f., 263, 265, 279f., 292, 294,
304f., 351, 411, 414, 428f.

— Johann Cicero, Kurfiirst von 38

— Johann Georg, Kurfiirst von 46, 52,
256, 292, 294f.

— Johann Sigismund, Kurfiirst von
25, 54

— Magdalena, Markgrifin von 223

— Woldemar, Markgraf von 127

Brandenburg, Ballei 28, 106-134

Brandenburg, Kurfiirstentum/Kurmark
12f., 22f., 25, 30-32, 35f., 38—42, 44,
51-53, 55, 106, 108, 112, 145f., 152f,,
167, 207, 210, 212f., 227, 236, 238—
248, 252f., 256, 259, 266270, 272,
275f., 280-282, 289f., 292, 320, 362,
365, 368, 372f., 411, 414, 428

Brandenburg, Land 16, 19, 31

16, 50, 212,

446

Brandenburg-Ansbach, Adelsgeschlecht
— Georg (der Fromme), Markgraf von
256
Brandenburg-Kiistrin, Adelsgeschlecht
— Johann, Markgraf von  118f., 124,
126-128, 130f., 133, 239
Braunschweig 152, 159, 164, 166f., 170,
231, 236, 393, 420
Braunschweig, Adelsgeschlecht (Welfen)
— Wilhelm, Herzog von 130
Braunschweig-Calenberg, Adelsgeschlecht
— Erich, Herzog von 83
Braunschweig-Liineburg, Herzogtum
321
Braunschweig-Wolfenbiittel, Adelsgeschlecht
— Heinrich II., Herzog von 83
Braunschweig-Wolfenbiittel, Herzogtum
236
Bredereiche 355, 386
Bredow, Adelsgeschlecht 37
— Bertram von 298
— Liborius von 124, 130, 415
Breiter, Max 350
Brenz, Johannes 393
Bresen, Walpurg von 312
Breslau 135, 210, 329
Bretschneider, Karl Gottlieb 87
Breuer, Peter 338
Briest 378
Brinkmann, Antonius 114
Buch, Kloster 93, 187
Buchen 208, 210
Biicher, Henning 399
Buchholzer, Georg 119, 248f,, 251, 258,
280
Bugenhagen, Johannes 393
Biilow, Dietrich von 205
Biinau, Giinther von  200f.
Biinz, Enno 27, 93
Biirger, Gottfried August 87
Burkhardt, Carl August Hugo
Biitow, Hans 118, 119
Biitow, Sascha 28
Calvin, Johannes 18, 235, 238
Camitz, Valentin 102
Chemnitz, Kloster 93
Chorin, Kloster 372
Clemens VIL., Papst 93
Coburg 69, 80, 340, 344

65, 66

Anhang



Colditz 69, 226

Coler, Jakob 403

Conradt, Goldschmiedemeister 344

Cordatus, Konrad 161

Cottbus 101, 378, 396, 405f.

Creutzburg, Reinhard 157

Cyprian, Ernst Salomon ~ 85f.

Dambeck 145

Dinemark, Kénigreich 236

Danneil, Johann Friedrich 156

Darmstadt 400

Demnitz 386

Denstedt, Georg von 188

Dessau 83

Detzschel, Matthias 403

Diesdorf 146

Dithmar, Nicolaus 347

Dobbrikow 372

Doberlug-Kirchhain  94f., 101

Dobrilugk, Kloster 28, 93-103, 105f.

Dorpat, Bistum 210

Drahnsdorf 384

Drechsler, Christoph 188

Dresden 81, 84, 87, 217f.,220-223, 227f.,
230-232, 318f., 395

Eberhard, Johann 210

Eggeling, Heinrich 210, 214

Eicha, Klostergut 70

Eisenach 65

Eisenberg 191

Eisleben 398, 405

Eldena, Kloster 400

Eler, Franz 421

Elisabeth = Brandenburg/Sachsen

Ellingen 386

Elsass 212

Emden, Levin 210

England, Kénigreich 56, 325

Erfurt 59, 62, 181, 210

Erxleben 149f.

Erzgebirge 338

Esch, Arnold 293

Esslingen 407f.

Etzin 11

Feige, Johann 230

Fellmann, Walter 78

Ferdinand I., Kaiser 131

Ferrara 210

Finke, Diakon und Pfarrer 53

Orts- und Per:onmregz'.rter

Finsterwalde 101
Fischer, Albert 429
Fliming 373
Flans, Dietrich von 49
Fontane, Theodor 370
Forck, Gottfried 16
Forst 377
Franck, Leonhard 357
Franken 80, 83, 248, 258
Frankenhausen 180
Frankfurt/Main 117, 129, 399, 404
Frankfurt/Oder 40, 176, 248, 292, 295,
298, 348-361, 402
Kloster 211
— St. Gertraud 16, 348, 356, 402
— St. Marien 31, 348, 350f., 354-359,
361
— St. Nikolai 348
— Universitit 204-215, 302
Fredersdorf 367, 378
Freiberg 93, 216f., 322, 396

Freising
— Bistum 175
— Bischofe
~Philipp 175, 182, 184, 188, 198
Freyenstein 110, 112f.
Friedensburg, Walter 242
Friedland 112, 131f.

Friedrich II. = Brandenburg/Preufien

Friedrich III. = Sachsen

Friedrich August I. = Sachsen

Friedrich Wilhelm III. = Preufen

Frodemann, Simon 44

Fuchs, Thomas 32

Funck, Fabian 205

Funck, Matthias 205

Fiirstenwalde 292, 371, 399

Gahlbeck, Christian 28

Gans zu Putlitz, Adelsgeschlecht 37

Gardelegen  41f., 154-156, 160, 162-164,
365, 402, 405

Gardow 116

Girtner, Gottlieb Carl 87

Gartow 122

Gehrt, Daniel 85

Geithain 223, 228

Genf 235f.

Georg =~ Sachsen

Georg, Kriiger in Lugau 95

447



Gercken, Stephan 210

Gericke, Margarete 95

Gieflen 89

Goethe, Johann Wolfgang von 87

Gollnitz  102f.

Gorlitz  398f., 406

Goschitz, Johann 398

Gose, Frank 27

Goflmar 386

Gotha 61, 65, 69, 83, 85f., 88

Gottingen  164-166

Graff, Paul 328, 410

Gregor, Goldschmiedemeister 342

Greifswald 210

Grimma 221

Grof$ Gischau  144f.

Grof$ Liiben 375

GrofSendorf 110

GrofSman, Christian Gottlob Leberecht
88

Griinau, Kloster 399

Griindling, Gallus  191f.

Griineberg 110, 122, 124
Griinhain, Kloster 345
Guben 356

Giilden, Johann 224, 397

Guldin — Giilden

Giinterberg 386

Giittel, Kaspar 398

Guttenberger, Eberhard 210

Hadrian VI., Papst 93

Haferitz, Simon 56

Hahn, Peter—Michael 39

Halberstade 113, 141, 158, 214, 366, 416,
426

Halle an der Saale 402, 405, 408

Hamburg 165, 236

Hamm, Berndt 29

Hamme, Heinrich 120

Hanen, D. Philip 429

Hargstro, Joachim 298

Hartha 223

Hartmann, Friedrich 358

Hartmann, Urban 396

Harz 392

Havelberg 248, 292, 422

— Bistum 36, 39, 48, 249, 255, 291f,,

414f.

— Domstift 51, 366, 412, 420

448

Havelland 37, 51
Hebestreit, Thomas 185f., 196, 198
Hegendorff, Christoph 210
Heideck 398
Heilbronn 404
Heiligengrabe, Kloster
Heimbach 125
Heinrich — Sachsen
Heinz, Andreas 205
Heinzelmann, Johann 135f.
Helfta, Kloster 398
Helmstedt 156
Hemstidt, Johannes 160
Hengstenberg, Ernst Wilhelm 332
Henning, Oswald 185
Herder, Johann Gottfried 87
Hering, Urban 224
Herold, Victor 49, 243
Hertel, Gustav 425
Herzberg 103
Herzheimer, Hans 80
Hessen, Landgrafschaft
227,393
Hessen, Adelsgeschlecht
— Philipp, Landgraf von
223, 227, 229-232, 319
— Wilhelm II., Landgraf von ~ 218f.
Heuffner, Michael 342
Hieronymus, Kirchenvater 277
Hildebrand, Traugott Wilhelm 337
Hildesheim 236
Himmelgarten, Kloster 396
Himmelpfort, Kloster 48
Hirbnus, Gregor 101
Hirnstein, Lorenz 99
Hisolidus, Matthius 56
Hispanus, Petrus 205
Hohenzollern = Brandenburg, Preuflen
Hohle, Michael 29, 245
Holscher, Lucian 30
Holstein, Herzogtum 236
Holzem, Andreas 409
Holzendorf, Georg 11
Horneburg, Johann 207
Héss, Irmgard 79
Host, Matthius 212
Hubner, Ratsherr in Frankfurt/Oder 357
Hungen 405
Hus, Johann 208

51, 372

83, 218-221,

56, 219, 221-

Anhang



Hutten, Ulrich von 205, 400

Hiiventhal, Friedrich 165

Isny 397

Ttalien 204f., 210, 213f., 324f.

Jagow, Matthias von 11, 45, 250, 279,
282, 291, 414

Jakob, Abt des Klosters Dobrilugk

Jakobitz, Johann 120

Jakobshagen 368

Jasenitz, Kloster 400

Jauernig, Reinhold 79

Jena 56, 61, 63, 86, 228, 395

Jerschig, Gregor (Crabat) 210

Joachim I. = Brandenburg

Joachim II. = Brandenburg

Joachim Friedrich = Brandenburg

Jobst, Hieronymus 352

Jobst, Wolfgang 212

Johann — Sachsen

Johann Cicero = Brandenburg

Johann Friedrich I. = Sachsen

Johann Friedrich II. = Sachsen

Johann Georg = Brandenburg

Johann Sigismund — Brandenburg

Johannes, Frater 206

Johannes, Ménch im Kloster Dobrilugk
98

Johannsen, J. C. B. 89

Jokisch, Jacobus 351

Jonas, Justus 159, 189, 192f., 200, 251

Jungkuntz, Theodore 243

Jiterbog 366, 371

Kaak, Heinrich 127, 129

Kahleyf, Julia 31

Kaiser, Heinrich 395

Kalbe an der Milde 135-137, 150

Kant, Immanuel 87

Karl V., Kaiser 18, 84, 93

Karlstadt (auch Boenstein), Andreas 56

Kirnten 57

Kassel, Johann 38

Katalonien 56

Kaufmann, Thomas 32

Keller, Leonhard 248

Kemmether, Gotthard 31

Ketzin 11

Keuchenthal, Johannes 421

Kielmann, Wenzel 120

Kitzscher, Hans von 229

100f.

Orts- und Per:onmregz'.rter

Klaus, Bernhard 243

Klein Gischau 144

Kliestow 354f

Kline, Melchior 425

Klingner, Jens 29

Knippelsdorf 386

Knoblauch 11

Kniivener, Peter 31

Koch, Konrad = Wimpina

Kohnle, Armin 81, 138

Kolberg 355

Kolckwitz, Albinus 101

Koler, Georg 99

Kéln 158, 399

Kénigsberg/Neumark
134, 212

Kénigsberg/Unterfranken 80

Kénneritz, Katharina 312

Konstanz 397

Kopenhagen 89

Koseritz, Jakob von 103

Kotzschke, Rudolf 79

Krain 57

Kramm, Aschwin von 124

Kratzenberger, Andreas 186

Krause, Bartholomius 56

Krevese, Kloster 320

Kriebstein 223

Krug, Paul 102

Kriiger, Jacob  99f.

Kuchenbecker, Lorenz

Kuhfelde 135

Kiister, George Gottfried 159

Kiistrin  128f.

Kistrin, Hans/Johann, Markgraf von
— Brandenburg-Kiistrin

Lacher, Ambrosius 205

Lagow 108, 110, 120, 123f., 128

Lambert, Franz 320

Landsberg 373

Lang, Thomas 60

Lange, Berthold 156

Lange, Paul 191

Langenbogen, Neithard von 187

Langer von Bolkenhain, Johannes
183f., 190, 199

Langer, Otto 338

Lasek, Johann 98

Laubst 386

110, 117-120,

157, 165

449



Lauterbach, Anton 403
Lebus 298
— Bistum 36, 39,47, 211, 249, 255, 291f,,
298, 415
— Burg 207
Lecheler, Eugenie 413
Lehmann, Jakob 354
Lehmann, Rudolf 94
Lehnin, Kloster  93f., 375
Leipzig 51, 56, 59, 63, 70, 82, 88, 176,
184, 228, 290, 319, 329, 401f.
— Amt 394, 407
— St. Georg 318, 322
— St. Nikolai 401f., 405, 407f.
— St. Thomas 401, 405—-407
— Universitit 77, 210, 392, 403
Leisnig 141, 163, 226
Lemnius, Simon 212
Lentz, Samuel 154
Liebenwalde 102
Liebenwerda 96, 98f., 102
Lietzen 108, 123
Lindener, Hieronymus 214
Lindholz, Johannes 205, 352
Lindner, Johannes 93f.
Lipitz, Veit 102
List, Nikolaus 159
Listemann, Johann 156
Listmann, Petrus 52
Loscher, Valentin Ernst 86
Lossius, Lukas 421
Lowenbruch 388
Lowenstern, W. von 88
Loyola, Ignatius von 325
Liibeck 236
Luckau 210, 368, 384
Ludecus, Matthaeus 420f.
Liideke — Ludecus
Ludwig, Mathias 186
Lugau 95, 102
Liineburg 164-166, 210, 298
Luther, Martin 15, 18-20, 25, 28, 42f.,
63, 65-69, 72, 76, 79, 81f., 85-88, 90,
93f., 96f., 99, 101, 105, 140f., 155f.,
174, 181, 185f., 189, 192f., 206-208,
212-214, 221, 224, 235, 238, 251,
263f., 266f., 269, 280, 294, 316, 320,
324f., 328, 355, 383, 389, 393-395,
402, 404, 406, 428

450

Lutherstadt Wittenberg = Wittenberg

Lychen 110, 113, 116-118

Magdeburg 50, 153, 157, 164-167, 298,
395

— Domstift 32, 141f., 152, 210, 272,

366, 411-414, 416-419, 422-427,
429, 431

Mainz, Albrecht, Kardinal von 83

Malsau, Albrecht 210

Malta 106, 131

Maltitz, Christoph von 95

Mantzsch, Melchior 188

Marburg 218f.

Marcus, Samuel 400

Mecklenburg, Annavon 219

Mecklenburg, Herzogtum 112, 124, 132
Medingen, Kloster 313
Medler, Nikolaus 192f., 198f.

Meersburg 205
Meiflen 84, 93f.,, 96, 227
— Bischofe
—Benno 93
—Johann V. 98
—Johann VIII. 230
— Bistum 62, 75, 223, 228-230
— Kloster 316, 322
— Kreis 73f.
— Mark 58, 64, 75, 80
— Markgrafen
— Dietrich 98
— Heinrich ITII. 98
Melanchthon, Philipp 85, 193, 206,
209-214, 231, 247-251, 258, 263f.,
281, 312, 362, 383, 394f., 403
Mensing, Johannes 206, 208f., 214f.
Merseburg, Bistum  62,75,223f.,,229-231
Mertsch, Conrad 129
Meurer, Antonius 101
Minckwitz, Nickel von  101f.
Minckwitz, Hans von 70
Mirow 112f, 120, 124, 130
Mittelmark 295
Mittweida 217, 223, 226-228, 232
Mockau 407
Moeller, Bernd 31, 58
Molitz 150
Moller, Joachim 115
Moénch, Heinrich 95
Montpellier 210

Anhang



Moritz = Sachsen

Miihlberg an der Elbe

Miihlhausen 62

Miiller, Nikolaus 242, 257

Miincheberg 205, 292

Miintzer, Thomas 53, 56, 83, 236

Musas, Anton 228

Musculus, Andreas 213, 295

Naumburg 29, 63, 71, 168-194, 196-203
— Bistum 62,75

104, 322

— Bischofe
— Dietrich 1.186
— Domfreiheit 168, 171-173, 182, 186,

192, 197-199, 201-203
— Ratsstadt 168, 172, 178, 182, 192,
198f., 201, 203
— St. Georg 173, 176, 184, 186, 189,
193, 196, 201
— St. Jakob 172, 176, 184
— St. Margaretha 176
— St. Maria—Magdalena
189, 191, 199, 202
— St. Marien 173, 197f., 202
— St. Michael 176
— St. Moritz 176, 180, 186-189, 199,
201f.
— St. Othmar 172, 189, 198-202
— St. Peter und Paul 186, 197f.
— St. Wenzel 172, 178f., 182—-185,
189-193, 197-202
Naundorf 377
Nausea, Friedrich 242
Neiden 101
Neitmann, Klaus 35
116, 124
Neumann, Franzvon 127
Neumark 106, 118-120, 127-129, 131,
133, 239f.,, 248, 373
Neuruppin 403, 405
Neuf, Albert 144
Neustadt/Orla 65
Neuzelle, Kloster
Nickel, Holger 346
Niederlande 325
Niederlandin 372
Niederlausitz 55, 94, 100f., 131, 386
Nieflen, Paul van 126
Nikolai, Friedrich 330
Nikolaus V., Papst 39

172, 184f.,

Nemerow

93f.

Orts- und Per:onmregz'.rter

Nikolaus, Abt des Klosters Dobrilugk
101-104

Nikosia 169

Nimbschen, Kloster 313-319, 322

Nordhausen 62, 396, 405f.

Northeim 404, 407

Nottarp, Hermann 420

Niirnberg 21, 72, 128, 236, 264, 266,
317, 338, 341, 344

Oberlausitz 55

Obermaier, Augustin = 397

Oberschwaben 61

Odenthal, Andreas 32

QOelsnitz 56

Qexle, Otto Gerhard 78

Opgenoorth, Ernst 124, 130

Oschatz 319

Osiander, Andreas
280

Osterburg 154, 158f., 162f.

Osterland 64

Osterreich 56

Ostrow 120

Othmar, Silvanus

Otto, Noah 395

Paretz 11

Parisius, Adolf 45

Paschen, Johanne

Pechiile 373

Pegau 403

Perleberg 37

Perotti, Niccolé 205

Petken, Heinrich 357

Pfeiffer, Gerhard 243

Pfeiffer, Heinrich 56

Pflug, Julius  174f,, 198

Pforte, Kloster 93, 201

Philipp = Hessen

Philipp, Maler in Zwickau 345

Pilearius, Johannes 396

Pirckheimer, Willibald 207

Pirna 93, 277, 319, 403

Plathe 150

Platner, Tilemann 398

Plattenburg 48

Polen, Konigreich 55, 62, 112

Pommern, Herzogtum 132, 236

Pommern, Adelsgeschlecht

— Philipp I., Herzog von

406

155

130

249f., 256, 263-2606,

451



Pofineck  395f.
Potsdam 142
Prenzlau 16, 37, 42, 53
Press, Volker 143
Prefburg 212
Preuflen, Adelsgeschlecht (Hohenzollern)
— Friedrich I, Kénig von 373
— Friedrich Wilhelm III., Kénig von
19, 88, 430
Preuflen, Konigreich 28, 88
Preyss, Christoph (Pannonius) 212
Prignitz 37, 49, 51f,, 295
Piischel 66
Quartschen 108, 117-120, 124
Quitzow, Adelsfamilie 37
Rambau, Johann 406
Ranke, Leopold von 89
Ratzeburg 146
Rauch, Petrus 209, 215, 247, 251
Rebhan, Nikolaus 395
Reder, Anna 312
Redorffer, Wolfgang 208
Regensburg 72, 84, 213
Reinhart, Martin = 56
Reinhart, Simprecht  59f.
Reipzig 355
Remse, Kloster 317
Reuchlin, Johann 212
Reval, Bistum 210
Rhagius, Johannes 205f.
Rhodos 107, 125
Riedesel — Rietesel
Riesa, Kloster 322
Rieseberg, Bartholomius 41, 154f., 160,
162
Rietesel, Johann 66
Riffel, Caspar 89
Riga, Bistum 210
Ringethal 226
Ritter, Baltzer 99
Rochlitz 29, 216-218, 223f., 226-232
Rochow, Gustav Adolf von 430
Rohr, Adelsfamilie 113
— Curdvon 49
Rolant, Kilian 344
Rom 152,178, 210
Roémer, Martin  341f., 345
Roémhild 395
Roérchen 110

452

Roflel 206

Rostock 165, 210, 400

Rotenburg 219

Rotschiitz, Wolfgang von 185, 191
Riickerswalde, Gallus von 189
Runge, Thomas 114f,, 124, 129
Ruppin, Land 295

Rusch, Jakob 103, 105

Ryben, Thomas 352

Saarmund 44

Sabinus, Georg 212

Sachs, Hans 21

Sachsen, Adelsgeschlecht (Wettiner)

— Barbara, Herzogin von 94, 223

— Elisabeth, Herzoginvon 29, 216-223,
226-232

— Friedrich August I. (August der Starke),
Kurfiirst von 90

— Friedrich III. (der Weise), Kurfiirst von
62-65, 68, 76, 81f., 96, 98, 100

— Friedrich von, Erbprinz des Herzogtums
94

— Georg (der Birtige), Herzog von
68, 81-84, 93f., 140, 180, 209, 216—
224, 226-232, 400

— Heinrich (der Fromme), Herzog
von 94, 216f., 219, 226, 257, 394

— Johann (der Bestindige), Herzog und
Kurfiirst von 56, 62-72, 76f., 81-83,
99, 140, 191

— Johann von, Erbprinz des Herzogtums
94

— Johann (der Jingere), Herzog von
216, 218-223

— Johann, Kurfiirst von 216, 219

— Johann Friedrich I. (der Altere), Kur-
fiirst von 64, 66, 72, 74, 77, 84f.,
99-105, 187f., 190, 198, 200f., 216,
219f,, 221-223, 227f., 230-232

— Johann Friedrich II. (der Mittlere),
Herzog von  84f., 104

— Magdalene von, Prinzessin des Herzog-
tums 94

— Moritz, Herzog und Kurfiirst von

51, 74, 84, 104, 219

Sachsen, Freistaat 14, 16, 31, 78=80, 90
Sachsen, Herzogtum 55, 60, 75f., 80f.,

83f., 86, 90, 216f., 219, 221, 223, 227,
248, 290, 312f., 318f., 321f.

Anhang



Sachsen, Kénigreich 28, 88f.

Sachsen, Kurfiirstentum 23, 27, 55-58,
60-66, 68-70, 74-76, 80f., 83—-85, 90,
167, 175, 196, 216, 223, 226, 228, 2306,

312f., 317f., 321f., 393, 406f.
Sachsen-Anhalt, Land  79f., 90
Sachsen-Lauenburg, Adelsgeschlecht
(Askanier)
— Franz 1., Herzog von 146
Sachsen-Weimar, Adelsgeschlecht

— Johann Wilhelm I., Herzog von 85

Saldern, Matthias von 48, 52

Salzwedel 53, 135, 153f,, 156, 159, 365,

383
— Alestadt  135-144, 156, 161
— Kloster 320
— Neustadt 135-137, 161
Sarcerius, Erasmus 398
Sbrulius, Richardus 205
Schattkowsky, Martina 138
Scheller, Matthias 402
Schenkendorf 112, 131, 132
Schilling, Heinz 167
Schinkel, Karl Friedrich 359
Schipke, Renate 346
Schirach, Christian 210
Schirmer, Uwe 27
Schivelbein 123, 124
Schleinitz, Johannes von 93
Schlesien 55
Schleswig, Herzogtum 236
Schlieben 102
Schlieben, Adelsgeschlecht
— Adamvon 416
— Andreasvon 120, 124
Schlosser, Heinrich 345
Schmalkalden 218, 232
Schmaus, Johann 224, 227
Schmerlin, Gregor (Axungia) 351
Schmidt, Gregor 206
Schmiedeberg 378
Schneeberg 65, 213
Schnel, Joachim 117
Scholz, Michael 28
Schénberg in der Wische 156
Schénberg, Wolf von 102, 229
Schénborn 371
Schénburg, Adelsgeschlecht 317
Schénwerder 367

Orts- und Per:onmregz'.rter

Schorbus 378
Schubert, Ernst 138
Schuchard, Christiane 30
Schulenburg, Adelsgeschlecht 37, 135,
145-150
— Christoph von der 146
— Dietrich von der 145
— Levin von der 146
— Matthias von der 136

— Rich
Schultz,

Schultze, Christoph

ard von der 126
Hieronymus 413
154, 156

Schulz, Johann 11
Schurff, Hieronymus 213
Schurtzauff, Gregor 347
Schiitz, Johann 227

Schwab,

Wiprecht 210

Schwabach 392, 397, 405
Schwibisch-Hall 210

Schwanebeck 385

Schweidnitz 340

Seckendorft, Veit Ludwig von 85, 86

Seehausen

Seelow

Sehling,

144, 154, 156, 160-163, 355
292
Emil 242

Selbelang 388
Selneccer, Nikolaus 401, 406
Sembdner, Alexander 29

Seufllitz,
Seyda

Kloster 322
101, 160

Seyfried, Johannes 400
Sieversdorf 388
Skandinavien 56

Soldin

120

Sommerfeld 205

Sonnek, Johannes 242

Sonnenburg 107, 110, 112, 120, 123, 125,
128f., 133

Sorno

103

Spalatin, Georg 317f.

Spandau

19f., 250, 320

Spangenberg, Johannes 398, 421

Spanien
Spessart
Speyer

325
399
231, 316

Spieker, Christian Wilhelm 350
Spor, Ernst von 224
Stamberger, Balthasar 66
Stang, Barbara 312

453



Stargard 118

Stegmann, Andreas 29

Steiermark 57

Stein, Wolfgang 56

Stendal 29, 43, 44, 136, 153f., 157-159,
161-167, 208, 211, 363-365, 368,
375f.

Sternberg, Land

Stettin 400

Stolberg 398

Stolberg-Wernigerode, Wolfgang, Graf von
179

Storch, Nikolaus 56

Stradner —> Stratner

Stralsund 366, 400

Straflburg 205, 235, 321

Straflen, Christoph von der 213

Stratner, Jakob 48, 248-251, 258, 280,
294, 305

Strausberg 370

Strauf, Jacob 56

Stutterheim, Hans Friedrich von 384

Stipplingenburg 128

Sustelius, Wolfgang 398

Sylvius, Petrus 224

Talckow, Gregor 355

29, 154f., 158—160, 163f.,

120, 132

Tangermiinde
166f., 298

Teltow 44f., 48

Tempelburg 110, 112

Tentzel, Wilhelm Ernst 86

Tetzel, Johann 208

Teufel, Balthasar 346

Thamer, Theobald 212

Tharandt 227

Theophilus 155

Thieme, Nikolaus 104

Thomas von Aquin  208f.

Thiitmen, Veit von 117, 119f., 123-126,
129, 133

Thiiringen
90, 392

Thiiritz 150

Thurneifler, Leonhard 375

Tirol 57

Torgau 69-71, 83, 88, 98, 101, 103f.

Trebbin 49

Trebbus 101

Trebelius, Hermann 205f.

15, 58, 75, 79t., 83-85, 87,

454

Trechwitz 375

Treuenbrietzen 44

Trient 213, 324

Trott, Adam von 48

Tiibingen 409

Tunkel, Heinrich 100

Tzscholle, Ménch im Kloster Dobrilugk
102

Uckermark 37, 49, 295, 378

Utzberg, Siegfried 210

Vehlefanz 388

Verden 135, 161

Verulanus, Johannes Sulpitius 205

Vigilantius, Publius 205

Vogtland 64, 73

Voit, Johann 66

Volkmar, Christoph 28

Vorderosterreich 57

Vossler, Otto 81

Wagner, Gregor 212

Wahrenbriick 96-101, 105

Waldheim 223, 226-228, 230

Warberg, Hermann von 122

Wartenberg, Giinther 29, 232

Wassersuppe 386

Weichert, Friedrich 243

Weimar 56, 60, 64f., 69, 221, 318

Weinleben, Johann 49, 211, 248, 294,
305

Weinloben = Weinleben

Weifl, Hans 253, 294

Weifligerber, Johann 159

Welfen = Braunschweig

Wellin, Konrad 399

Wendemark 367

Wendisch Gischau — Klein Gischau

Wenzel, Andreas 355

Werben 108, 113-116, 122, 154, 158,
162f., 367f.

Werdenberg 206

Wernigerode 142

Wertheim  399f., 407

Westpreuflen 108

Weteritz 41, 42, 155

Wettiner — Sachsen

Widderstadt, Caspar 213

Wiedemann, Adam 351

Wiedemann, Margarethe 351

Wieland, Christoph Martin 87

Anhang



Wietersheim 122

Wilde, Basilius 188

Wildenbruch 123, 128

Wildenfels, Anarg von 66

Wilhelm II. = Hessen

Willich, Jodocus 206, 212, 214

Wilmersdorf 212

Wilsnack 19, 52, 292, 368, 375

Wins, Hieronymus 298

Wimpina (Koch), Konrad 208

Wittenberg (jetzt Lutherstade W.)
19f., 28, 59, 64f., 67-72, 76, 81f., 85,
88, 94, 96, 98, 101, 104f., 135, 141,
146, 152, 155f., 159¢f., 212f., 235f,,
250f., 253, 256-258, 261, 263, 267,
272,274, 278, 280f., 294, 312, 395,
402, 410f.

— Universitit 41, 63f., 73, 77, 85, 206—

208

Wittstock 292, 368

Witzel, Georg 212, 215, 248f., 253, 258

Wobeligk, Martin = 399

Wolf, Johannes 351

Wolff, Henricus 416

Wolfsburg 150

Wolgast 400

Wolgast, Eike 28,167

Wolgemut, Michael 338

Orts- und Per:onmregz'.rter

Worms 18, 42, 82, 174, 213
Wultzke, Lukas von 298
Wiirttemberg, Herzogtum 167, 236, 399
Wiirttemberg, Kénigreich 332
Wyclif, John 208
Xanten 366
Xanten, Norbert von 412
Zachan 118
Zahn, Wilhelm Carl 94, 95, 100
Zedler, Johann Heinrich 87
Zeeden, Ernst Walter 243
Zeitz 170, 175, 227, 230, 339f.
Zerer, Joachim 298
Zielenzig 110, 120
Zinsmeyer, Sabine 30
Zittau 372f., 377, 379, 383
Zoch, Andreas 214
Zschillen (jetzt Wechselburg), Stift  223f.
Zirich 235
Zwickau 31, 56, 65, 70, 338—342,
344-347
— St. Katharinen 338-340, 344—346
— St. Marien, Kapelle 338f., 341, 345
— St. Marien, Pfarrkirche 337-342,
344-346
— St. Nikolai 338-340, 345f.
Zwilling, Gabriel 56, 101
Zwingli, Ulrich 18, 238

455



Sascha Butow, Peter Riedel, Uwe Tresp (Hg.)

Das Mittelalter endet gestern

Beiiage zur Londes:, Kultur- und Ordensgeschichte

Lukas Yerlag

Sascha Biitow, Peter Riedel, Uwe Tresp (Hg.)

Das Mittelalter endet gestern

Beitrige zur Landes-, Kultur- und Ordensgeschichte
Heinz-Dieter Heimann zum 65. Geburtstag
(Studien zur brandenburgischen und vergleichenden Landesgeschichte, Band 16)

2014  Festeinband, 15,8 x 23,5 cm, 56 Seiten, 16 Abbildungen
€ 30,— ISBN 978-3-86732-188—4

Ein ritterlicher Aufzug vor den Communs des Neuen Palais’ in Potsdam: Das Mittel-
alter stand im Juli 1829 im Mittelpunkt eines Festes am preuflischen Kénigshof,
das grofles Aufsehen erregte. Fast zweihundert Jahre nach dieser Inszenierung von
Geschichte ist heute am selben Ort das Historische Institut der Universitit Potsdam
ansissig, wo Geschichtswissenschaftler in Forschung und Lehre einen kritischeren
Umgang mit der Vergangenheit vermitteln. Das gilt auch fiir das Mittelalter, wie die
sechzehn Beitrige dieses Bandes zeigen, die einen Einblick in aktuelle Forschungs-
themen der Potsdamer Medidvistik und ihres wissenschaftlichen Umfelds gewihren.
Die Autoren — zumeist jiingere Historikerinnen und Historiker — widmen sich
dabei zum einen Fragen der brandenburgischen und vergleichenden Landeskultur-
geschichte. Zum anderen thematisieren sie insbesondere die Rolle der Bettelorden
in unterschiedlichen Beziehungsnetzen und beschiftigen sich mit der religiosen
Prigung von Landschaften. Betrachtungen zum »Mittelalter im Museum« verdeut-
lichen, dass nicht nur Perspektiven zeitgemifer Forschung, sondern auch aktuelle
Darstellungen und Inszenierungen dazu beitragen, dass das Mittelalter bis an unsere
Gegenwart heranreicht.



